
МИНИСТЕРСТВО НАУКИ И ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ  
РОСССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ 

 
ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ 

ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ 
«САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТЕННЫЙ  

ЭКОНОМИЧЕСКИЙ УНИВЕРСИТЕТ» 
 

КАФЕДРА ФИЛОСОФИИ 
 
 
 
 
 
 

 

ФИЛОСОФИЯ  
 

 
Учебно-методическое пособие  
для семинарских занятий 

 
 

 
Под редакцией М.И. Панфиловой,  

С.И. Тягунова, Т.И. Хан 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ИЗДАТЕЛЬСТВО 
САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО 

ЭКОНОМИЧЕСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2022



2 
 

 

ББК 87 
Ф56 

 
       Философия : учебно-методическое пособие для семинарских 

занятий / под ред. М.И. Панфиловой, С.И. Тягунова, Т.И. Хан. – 
СПб. : Изд-во СПбГЭУ, 2022. – 122 с. 

 
ISBN 978-5-7310-5855-1 

 
Учебно-методическое пособие предназначено для подготовки и прове-

дения семинарских занятий по философии. Оно содержит учебные материа-
лы по темам семинарских занятий, предусмотренных рабочей программой 
дисциплины, и способствует углубленному изучению дисциплины.  

Предназначено для всех образовательных программ уровня подго-
товки бакалавриата и специалитета. 

 
The training manual is intended for the preparation and conduct of semi-

nars on philosophy. It contains educational materials on the topics of seminars 
provided by the work program of the discipline and promotes in-depth study of 
the discipline.  

The manual is intended for all educational programs at the bachelor's and 
specialist level. 

 
ББК 87 

 

Авторский коллектив: Веричева К.В. (темы 8, 12)  
Гусева Е.А. (тема 11)  
Ермилов К.А. (темы 1, 4) 
Маслобоева О.Д. (темы 9, 13) 
Панфилова М.И. (тема 6) 
Рябов А.А. (темы 2, 10) 
Тягунов С.И. (тема 5) 
Хан Т.В. (тема 7),  
Хомелев Г.В. (тема 3) 

 
Рецензенты: д-р филос. наук, проф. Е.А. Трофимова (СПбУТУиЭ) 

д-р филос. наук, проф. Р.А. Хомелева (СПбГУАП) 
 
 

 
 
 

ISBN 978-5-7310-5855-1 
 

© СПбГЭУ, 2022 

 

Ф56 



3 
 

 

Оглавление 
 

Предисловие ...................................................................................................... 4 

Тема 1. Специфика философского познания .................................................. 6 

Тема 2. Основные разделы философского знания, их проблематика ......... 16    

Тема 3. Проблемы морали в восточной философии .................................... 24  

Тема 4. Этика в античной философии ........................................................... 33 

Тема 5. Вера и разум в средневековой философии ...................................... 43 

Тема 6. Философия и гуманистическое мировоззрение .............................. 54 

Тема 7. Гносеологическая проблематика в философии Нового времени ..... 60 

Тема 8. Проблема личности в современной философии ............................. 71 

Тема 9. Тема социального идеала в отечественной философии ................. 80 

Тема 10. Концепции бытия в истории философии ....................................... 90 

Тема 11. Проблема истины в философии ...................................................... 98 

Тема 12. Философия в поисках смысла жизни ........................................... 103 

Тема 13. Проблема смысла истории ........................................................... 113 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



4 
 

 

Предисловие 
 

Семинарское занятие – это одна из форм аудиторного группового 
обучения в вузе, при которой студенты под руководством преподавателя 
обсуждают ключевые темы курса или наиболее трудные для понимания 
теоретические вопросы. Семинарское занятие предназначено для повторе-
ния и закрепления знаний, полученных на лекции, контроля самостоя-
тельной работы, педагогического общения. Оно дает возможность взаи-
модействия, равноправного и активного участия каждого обучающегося в 
интеллектуальной работе. Семинары способствуют овладению умениями 
и навыками постановки и обсуждения философских вопросов, аргумента-
ции своей позиции в ходе дискуссии, оперирования философской терми-
нологией. Работа на семинаре развивает познавательные навыки, форми-
рует критическое мышление. 

По методу организации и содержанию заданий проводятся семинары 
разных типов: 

 развернутая беседа (коллоквиум) по ряду заранее предложенных 
вопросов в рамках изучаемой темы, 

 дискуссия, предполагающая рассмотрение проблем, не имеющих 
однозначного решения (а большинство философских проблем именно та-
ковы) 

 выступление с докладом и его обсуждение.  
Семинарское занятие может сочетать в себе различные методики. 
Развернутая беседа по вынесенным для обсуждения вопросам на се-

минарском занятии проводится для текущей проверки знаний студентов 
по конкретной теме. Благодаря этому виду работы преподаватель понима-
ет, как хорошо студенты поняли тему и как они освоили материал само-
стоятельно. Для подготовки к коллоквиуму нужно повторить лекционный 
материал и изучить дополнительную информацию, обратившись е реко-
мендованным источникам.  Он проходит в довольно свободно форме, ко-
гда студенты могут показать свои знания, дополнить чужие ответы, отве-
тить на вопросы и замечания преподавателя, высказать свое мнение.  

Дискуссия – формат работы на семинарском занятии, схожий с раз-
вернутой беседой, но и обладающий при этом специфическими особенно-
стями. Если беседа имеет преимущественно повествовательный характер, 
то дискуссия отличается полемичностью. Здесь при подготовке к семина-
ру следует обратить внимание на то, что вопросы для обсуждения не 
имеют однозначного решения, на них можно давать различные ответы. 
Имея представление о разнообразии подходов, необходимо заранее опре-
делить собственную позицию и подготовить аргументы, позволяющие от-
стоять ее в полемике с оппонентами. При этом используются как логиче-



5 
 

 

ская, так и эмпирическая аргументация. Преподаватель оценивает их кор-
ректность и основательность.  Участники обсуждения развивают свои 
коммуникативные и ораторские навыки, ведь необходимо предложить 
свою точку зрения и отвоевать свои взгляды на проблему. Дискуссия 
предполагает соблюдение этических норм, важнейшие из них – принцип 
равенства участников, уважение к позиции оппонента и мужество при-
знать свое поражение, если аргументы оппонента оказались сильнее соб-
ственных. 

Доклад – это публичное выступление, представляющее собой развёр-
нутое изложение определённой темы. Регламент выступления на семинар-
ском занятии составляет 10–15 мин.  

Тему доклада студент выбирает самостоятельно из предложенного к 
изучаемой теме курса списка, руководствуясь своей заинтересованностью 
и желанием разобраться в том или ином вопросе. Можно предложить и 
собственную тему, проконсультировавшись с преподавателем. 

Невозможно подготовить хороший доклад, используя только один ис-
точник, необходимо использовать как минимум три. Подбор и изучение, 
анализ литературы по теме – наиболее трудоемкая часть работы. 

Изученный материал необходимо структурировать. Учитывая регла-
мент выступления, целесообразно включить в его композицию 3–5 пунк-
тов, краткое вступление и выводы.  

Текст доклада можно написать полностью или оформить в виде раз-
вернутых тезисов. Однако, читать его во время выступления не следует, 
поскольку доклад – это устное сообщение.  

Презентация является визуальной опорой для докладчика и слушате-
лей. В нее целесообразно включить название доклада, план, имена, даты, 
термины, определения, краткие тезисы, иллюстративный материал, 
назвать использованные источники. Текст доклада здесь не размещается. 

Качество доклада зависит не только от его содержания, но и от ре-
чевой формы, умении преподнести свои мысли и убеждения красноре-
чиво и увлекательно. При подготовке доклада важно помнить о заинте-
ресованности слушателей, а она возникает в случае заинтересованности 
докладчика. 

Выполнение разнообразных заданий способствует приобретению 
навыков анализа философских текстов.    

В учебно-методическом пособии содержится необходимый для осво-
ения дисциплины терминологический словарь. 

Темы семинарских занятий находятся в рамках содержания тем дис-
циплины, предусмотренных рабочей программой, однако не совпадают с 
ними полностью. Для углубленного изучения на семинарах выделены 
определенные аспекты каждого тематического раздела. 



6 
 

 

Темы семинарских занятий: 
1. Специфика философского познания. 
2. Основные разделы философского знания, их проблематика. 
3. Проблемы морали в восточной философии. 
4. Этика в античной философии. 
5. Вера и разум в средневековой философии. 
6. Философия и гуманистическое мировоззрение. 
7. Гносеологическая проблематика в философии Нового времени. 
8. Проблема личности в современной философии. 
9. Тема социального идеала в отечественной философии. 
10. Концепции бытия в истории философии. 
11. Проблема истины в философии. 
12. Философия в поисках смысла жизни. 
13. Проблема смысла истории. 
 
 

Тема 1. Специфика философского познания 
 

На семинарском занятии повторяем и закрепляем знания, полученные 
на лекции «Предмет философии», уделив особое внимание такому важно-
му аспекту ее содержания, как вопросу о функциях философии и ее месту 
в культуре.  

Изучение любой дисциплины начинается с прояснения ее сущностной 
сферы исследования. И здесь, как правило, помогает само название. Пере-
водя названия, мы проникаем в общий смысл большинства наук. Напри-
мер, «физика» – это наука о природе, «социология» – наука об обществе, 
«биология» – наука о жизни и т.д. Слово «философия» само по себе про-
ясняет крайне мало. В переводе это слово означает любовь к мудрости (от 
греч. «филио» и «софия»). Из истории мы можем узнать, что этот термин 
использовал Пифагор. Он не стал называть себя мудрецом, поскольку 
полной и завершенной мудростью обладает только абсолютное существо. 
Человеку же дано любить мудрость, т. е. стремиться к обладанию исти-
ной, находясь в непрерывном развитии. 

После Аристотеля термин «философия» уже прочно утвердился в 
древнегреческом языке. Однако, наблюдая развитие философии, мы ви-
дим еще одну ее удивительную особенность. Мыслители до Аристотеля, 
занимались не только философией в том смысле, как мы понимаем ее сей-
час, но и учением о природе, тем, что мы назвали бы физикой, и учением 
об органической жизни, что мы называли бы биологией. Да и сам Аристо-
тель физику называл второй философией. Биология у него была также ча-
стью философии, впрочем, как и психология. И после Аристотеля многие 



7 
 

 

философы занимались и физикой, и биологией, и астрономией, и другими 
естественными науками. Со временем от философии начинают отделять-
ся, «взрослея», другие науки. В эпоху Возрождения отделяется физика, 
в дальнейшем появляется химия. В XIX в. отделяются психология, социо-
логия и т. д. Тем не менее, философия остается, не теряя своего значения 
особой сферы человеческого знания. Каждое поколение философов, каж-
дый выдающийся мыслитель вносит свой вклад в понимание предмета 
философии, его определение – самостоятельная философская проблема. 

В истории философия существует в различных формах, и не всегда в 
виде системы. Однако приведенная к системе, философия может (и долж-
на) выступать как целостное мировоззрение.  

Мировоззрение представляет собой знания, ставшие убеждениями. 
Мировоззрение определяет жизненные позиции личности, цель и смысл 
жизни, реализуясь в поступках. Осознание человеком своего места в мире, 
меры своих возможностей позволяет ему ориентироваться в сложных 
проблемных ситуациях, давать оценки и принимать решения.  

Однако сводить философию к мировоззрению нельзя, ибо философия 
гораздо обширнее и не может заключаться лишь в мировоззренческой 
«проповеди». Гениальными мыслителями двигали фундаментальные во-
просы бытия, не являющиеся непосредственно мировоззренческими. 

Философия располагает важнейшим методом – рефлексией. Этот 
термин означает отражение мышлением самого себя, мышление человека 
о своем мышлении, осознание им своего сознания. Философская рефлек-
сия представляет собой критический анализ форм, установок, стереотипов 
человеческого сознания и поведения с целью осмысления их предельных 
оснований.  

На протяжении многовековой истории философии ее содержание из-
менялось. Но философия никогда полностью не теряла из виду задачи, по-
ставленные еще античными мыслителями. С древности предметом фило-
софских размышлений являются самые общие и глубокие идеи и принци-
пы, из которых человек должен исходить в своей жизни и деятельности, в 
понимании окружающей действительности и в отношении к миру. 

Начиная с античности, философскому знанию отводилось централь-
ное место среди многообразных форм культуры. Философия возводилась 
в ранг высшего, свободного знания, а отдельные направления науки и 
культуры рассматривали как ее подразделения. Отношение к философии 
как к высшей мудрости сохраняется в обществе и в наши дни, хотя и не 
является столь общепринятым, как это было в прошлом. Философия мо-
жет сближаться с наукой, искусством, религией и даже принимать их об-
лик. Однако философию нельзя подвести ни под понятие науки, ни под 
понятие искусства или религии. Это самостоятельная область духовной 



8 
 

 

деятельности, отличающейся от всех других ее областей. Если философия 
является отдельной областью знания, то не значит ли это, что она может 
быть истолкована только исходя из нее самой?  

Тем не менее, философию традиционно сопоставляют с наукой. Фи-
лософия возникла в единстве с наукой и на всем протяжении всей своей 
истории сохраняет черты сходства с ней. И для философии, и для науки 
высшей целью является достижение истины. Именно истина в различной 
ее трактовке, остается главным смыслом деятельности науки и филосо-
фии. В прочих видах человеческой деятельности истинное знание ценится 
как средство для достижения какой-то конкретной цели, а для философа и 
ученого истинное знание добывается ради него самого, оно – самоценно. 

Тем не менее, разница между философией и наукой существенна. В 
философии невозможен эксперимент, т. е. создание условий для проверки 
теоретического усмотрения, например, идей Платона. Что само по себе не 
умаляет великого значения это гениального мыслителя античности, оста-
ющегося актуальным на протяжении последних двух с половиной тысяче-
летий. Философские концепции нельзя ни доказать, ни опровергнуть ка-
кой-то совокупностью эмпирических фактов. Философия выходит за рам-
ки опыта, размышляя о том, что не ограничено одним эмпирическим опы-
том. 

Также находят много общего между философией и искусством. Фи-
лософия, как и искусство часто имеет личностный характер самовыраже-
ния. Действительно, существует множество философий, и часто выбирают 
ту, которая больше нравится. Искусство, это выражение внутреннего мира 
человека, его взгляда на мир. Многие философы – Платон, Ницше, Камю 
и др. – писали свои произведения в художественной форме. Может быть, 
философия и есть форма искусства? Однако философ никогда не будет 
писать «просто так», он всегда будет доказывать «свою» истину.  

Кроме того, довольно часто философию пытаются заключить в рели-
гиозный контекст. Это утверждение касается не только философских до-
казательств религиозных постулатов, но и их опровержений. Атеизм, яв-
ляясь отрицательной религиозной позицией, не раз обращался за помо-
щью к «служанке богословия», т.е. к философии. Основным вопросом ме-
тафизики является вопрос, заданный еще Лейбницем: «почему вообще 
есть сущее, а не наоборот – ничто?». И этот вопрос, выходя за рамки тео-
логии и науки, за рамки проблемы соотношения материи и духа, является 
ведущим в мышлении о бытии. У философии есть своя территория, как 
выражался Бертран Рассел. 

В чем же состоит смысл философии? Вопрос о функциях филосо-
фии – это вопрос, относящийся к роли, которую философия играет в жиз-
ни общества. Функции философии – это та роль, которую она играет в 



9 
 

 

жизни людей, как и для чего используется ими философское знания. Ос-
новными функциями философии являются мировоззренческая, социальная 
и методологическая. 

Мировоззренческая функция философии состоит в выражении, си-
стематизации и обоснования мировоззрения. Философия, таким образом, 
выступает как теория решения мировоззренческих вопросов. На филосо-
фии лежит большая мировоззренческая ответственность. Мировоззрение 
вне философии часто бывает примитивным, спутанным, бессистемным, не 
проясненным. Философское знание способно помочь решить эти пробле-
мы. Мировоззрение человека, не знакомого с философией и не способного 
к самостоятельному философскому мышлению, носит неглубокий и по-
верхностный характер. У такого мировоззрения, как правило, отсутствуют 
необходимые основательность и широта, оно неустойчиво или, наоборот, 
страдает косностью и лишено возможности развития. Попытка преодолеть 
мировоззренческие трудности без философии, как правило, обречена на 
неудачу.  

Философия также сталкивается с необходимостью осмысления такого 
сложного явления, как общество, и призвана помочь в неизбежных проти-
воречиях общественной жизни. Социальная функция философии состоит в 
том, что с ее помощью в каждую историческую эпоху осмысляются глав-
ные проблемы общественной жизни и перспективы дальнейшего обще-
ственного развития. 

Философия выступает и как общая методология деятельности. Мето-
дология – это знание о том, как и в каком направлении действовать для 
достижения цели, чем руководствоваться в своих действиях. В каждой 
сфере человеческой деятельности имеются свои специфические методы. 
Соответственно в каждой из них формируется и специфическая система 
методологических знаний – методология этой деятельности. Но наряду со 
специфическими методами в каждой сфере деятельности используются 
также и методы, которые имеют общий характер и применяются не только 
в ней, но и в других сферах. Философия занимается анализом и разработ-
кой таких общих методов. Это особенно важно в тех случаях, когда при-
ходится сталкиваться с принципиально новыми задачами, методы реше-
ния которых неизвестны. Кроме того, выделяют еще и интегрирующую, 
критическую, прогностическую и т.д. функции философии. 

 
Вопросы для обсуждения: 

1. Попытайтесь ответить на вопрос: «Что такое философия?» 
2. Как соотносятся между собой философия и мировоззрение? 
3. Как соотносятся между собой философия и религия? 
4. Как соотносятся между собой философия и наука? 



10 
 

 

5. Назовите основные функции философии. 
6. Охарактеризуйте методологическую функцию философии 

 
Темы докладов: 

 

1. Значение философии в диалоге Платона «Государство». 
2. Классификация наук по книге Аристотеля «Метафизика». 
3. Метод в философии Рене Декарта. 
4. Понятие об истории философии в сочинениях Гегеля. 
5. Значение философии в XX и XXI веках. 

 
Задания: 

 

Задание 1. 
Прочитайте фрагменты книги Аристотеля «Метафизика» и ответьте 

на вопросы.  
Кн.2., гл. 1. «Философия называется знанием об истине. В самом деле, 

цель умозрительного знания – истина, а цель знания, касающегося дея-
тельности – дело: ведь люди деятельные даже тогда, когда они рассматри-
вают вещи, каковы они, исследуют не вечное, а вещь в ее отношении к 
чему-то и в настоящее время. Но мы не знаем истины, не зная причины. 
А из всех вещей тем или иным свойством в наибольшей степени обладает 
та, благодаря которой такое же свойство присуще и другим; например, 
огонь наиболее тепел, потому что он и для других вещей причина тепла. 
Так что и наиболее истинно то, что для последующего есть причина его 
истинности. Поэтому и начала вечно существующего всегда должны быть 
наиболее истинными: они ведь истинны не временами и причина их бытия 
не в чем-то другом, а, наоборот, они сами причина бытия всего остально-
го; так что в какой мере каждая вещь причастна бытию, в такой и истине». 

Кн.4., гл.1. «Диалектики и софисты подделываются под философов  
(ибо софистика – это только мнимая мудрость, и точно так же диалектики  
рассуждают обо всем, а общее всем – сущее); рассуждают же они об этом 
явно потому, что это принадлежность философии. Действительно, софи-
стика и диалектика занимаются той же областью, что и философия, но 
философия отличается от диалектики способом применения своей спо-
собности, а от софистики – выбором образа жизни. Диалектика делает по-
пытки исследовать то, что познает философия, а софистика – это филосо-
фия мнимая, а не действительная». 

Кн.11, гл.3. «Так же как математик исследует отвлеченное (ведь он 
исследует, опуская все чувственно воспринимаемое, например тяжесть 
и легкость, твердость и противоположное им, а также тепло и холод и 
все остальные чувственно воспринимаемые противоположности, и 



11 
 

 

оставляет только количественное и непрерывное, у одних – в одном из-
мерении, у других – в двух, у третьих – в трех, и рассматривает свойства 
их, поскольку они количество и непрерывное, а не с какой-либо другой 
стороны, и в одних случаях он рассматривает взаимное положение 
предметов и свойственное ему, в других – их соизмеримость и несоиз-
меримость, в третьих – их соотношение, но тем не менее мы для всего 
этого полагаем одну и ту же науку – геометрию), точно так же обстоит 
дело и с исследованием сущего. Ибо исследовать то, что составляет 
привходящие свойства сущего как такового и противоположности его 
как сущего, – это дело не какой-либо другой науки, а только филосо-
фии. Ведь на долю учения о природе можно бы отнести исследование 
предметов, не поскольку они сущее, а скорее поскольку они причастны 
движению. Диалектика же и софистика имеют, правда, дело с привхо-
дящими свойствами вещей, но не поскольку они сущее, и не занимаются 
самим сущим как таковым. Поэтому остается только философу исследо-
вать то, о чем шла речь выше, поскольку оно сущее. А так как о сущем, 
при всем различии его значений, говорится в отношении чего-то едино-
го и общего [всем] и таким же образом говорится и о противоположно-
стях (они сводимы к первичным противоположностям и различиям су-
щего), а исследование такого рода вещей может быть  делом одной 
науки, то тем самым устраняется, по-видимому, указанное в начале за-
труднение – я имею в виду вопрос, как может одна наука исследовать 
многие и притом различные по роду вещи». 

Вопросы: 
1. Почему философия называется Аристотелем знанием об истине? 
2. В чем состоит отличие диалектики и софистики от философии? 
3. Что является делом философии согласно Аристотелю? 
 
Задание 2.  
Прочитайте фрагмент работы Семена Людвиговича Франка «Введе-

ние в философию» и ответьте на вопросы. 
 
«Философия есть рационально или научно обоснованное учение о 

цельном мировоззрении. 
Цельное мировоззрение есть общее понимание мира и жизни, уясне-

ние основных свойств и отношений бытия и постижение смысла челове-
ческой жизни, т. е. назначения человека и места его в бытии. Зачатки та-
кого цельного мировоззрения есть почти у каждого человека, но у боль-
шинства они имеются в форме непроверенных «убеждений» и «верова-
ний», слагающихся под влиянием жизненного опыта и мнений окружаю-
щей среды или опирающихся на авторитет догматической религии. В про-



12 
 

 

тивоположность этому философия есть цельное мировоззрение, поскольку 
оно научно обосновано. 

Что такое наука или научное знание? Оно не совпадает ни с книжной 
«ученостью», ни со знанием, как таковым. С первой – потому, что уче-
ность есть уже плод накопления научного знания, которое, очевидно, 
должно ей предшествовать; со вторым – потому, что то или иное знание 
вообще (напр., техническое, или практически нужное для жизни) есть у 
всякого человека вообще, чем человек, как «homo sapiens», отличается от 
животного; научное же знание – далеко не у всякого. Существовали наро-
ды высокой культуры (напр., народы древнего Востока – египтяне, вави-
лоняне, иудеи, финикияне), не имевшие, однако, никакой науки. <…> 
Итак, научное знание или наука есть знание, осуществляемое путем сво-
бодного личного искания истины ради нее самой и логически обоснованное 
и приведенное в систему. 

Первоначально, в древней Греции, в первых научных школах (милет-
ской и ближайших других, к ней примыкавших) существовала только одна 
единая наука, охватывавшая все знание. Это было одновременно и есте-
ствознание во всей его полноте (учение о природе или мире, т. е. о явле-
ниях астрономических, физических, метеорологических, биологических), 
и учение о человеке, его душе, смысле его жизни. Поэтому «философия» и 
«наука» в эту эпоху совпадали между собой. Позднее наступило разделе-
ние науки на ряд отдельныхꞏ наук, т. е. разделение труда между научными 
исследователями. <…> Каково же подлинное систематическое отношение 
между специальными науками и философией? Каков особый предмет фи-
лософии, как самостоятельной науки? 

Часто думают, что научно обоснованное цельное мировоззрение 
можно приобрести путем изучения основных выводов всех наук, т. е. 
что то, что называется философией, есть лишь энциклопедия научного 
знания. Существует направление мыслей, так наз. позитивизм, которое 
так понимает философию, т. е. в сущности отрицает ее, как самостоя-
тельную науку. Так, «Курс положительной философии» Огюста Конта 
или «Синтетическая философия» Герберта Спенсера есть не что иное, 
как резюме главных выводов всех или некоторых важнейших специаль-
ных наук. 

Это мнение опирается на мысль, что мир или бытие без остатка раз-
делены на области изучения отдельных наук, и что для философии, как 
особой науки, поэтому не остается более особого предмета. Однако, это 
мнение ложно. 

1) Наука в настоящее время охватывает такое множество знаний, что 
фактически даже самые всеобъемлющие умы не в состоянии охватить все-
го существующего знания. Энциклопедия научного знания существует 



13 
 

 

лишь в лице совокупности всех наук, совместно разрабатываемых множе-
ством ученых, и вместиться в одно сознание не может. 

2) Но, главное, если бы это даже было возможно, такая энциклопедия 
совсем не была бы философией, как научно обоснованным цельным ми-
ровоззрением. Сумма всех знаний есть только набор знаний, хаотически 
складывающийся в голове, а не цельное, т. е. систематическое мировоз-
зрение (так, изучив энциклопедический словарь во всех его томах, мы не 
приобретем никакого мировоззрения). Почему же это так? 

Каждая специальная наука исходит из ряда особых посылок и поня-
тий, которые она не проверяет, а берет в готовом виде, как основу своей 
научной работы. Таковы понятия – причинная связь, бытие, субстанция, 
качество, отношение и т. п., посылки в роде того, что «каждое явление 
имеет свою причину» и т. п. На ряду с понятиями и посылками, общими 
всем или нескольким наукам, каждая наука имеет и свои особые, отдель-
ные понятия и посылки, и часто посылки и понятия одной науки не только 
не совпадают с таковой же другой науки, но даже как будто прямо им 
противоречат. <…> Иначе говоря: изучая целое только в его частях, мы не 
познаем его, даже изучив все его части, ибо целое есть не простая сумма 
частей, а их единство, т. е. система отношений между частями. <…>  

Конечно, философия развивается в теснейшей связи с развитием спе-
циальных наук. Последние как в своих выводах, так и в своих посылках 
дают ей конкретный материал, который она обрабатывает в систему цель-
ного знания. Но она не опирается на выводы наук, как на готовые истины, 
из которых она должна исходить, ибо ее задача, напротив, очистить и 
придать подлинно точную, т. е. научную форму этим выводам, связав их в 
общую систему. Ибо никакое знание не может считаться готовым, закон-
ченным и достоверным, пока оно не сопоставлено с другими знаниями и 
не выражено в непротиворечивой универсальной системе знаний. Как 
учение о научно обоснованном мировоззрении, философия есть, таким 
образом, самостоятельная наука, образующая и основу, и завершение всех 
частных или специальных наук». 

Вопросы: 
1. Что такое наука и научное знание согласно С. Л. Франку?  
2. Какова связь науки и философии? 
3. Почему отдельные науки и даже сумма знаний всех наук не могут 

дать человеку цельного мировоззрения? 
4. Каковы роль и значение философии? 
5. В чем состоит самостоятельность философии как науки? 
 
Задание 3.  
Прочитайте фрагменты главы «Что такое философия?» из книги Кар-

ла Ясперса «Введение в философию» и ответьте на вопросы. 



14 
 

 

«В то время как в сфере наук признают, что условием их понимания 
являются обучение, подготовка, метод, по отношению к философии пре-
тендуют на то, чтобы приобщаться к ней безо всяких условий, полагая, 
что каждый в состоянии принять участие в обсуждении философских про-
блем. Собственное бытие человека, собственная судьба и собственный 
опыт считаются для этого достаточным основанием. Следует признать, 
что философия должна быть доступна для каждого человека. Самые об-
стоятельные пути философий, которыми идут философы-профессионалы, 
обретают свой смысл все-таки только тогда, когда они выходят к челове-
ческому бытию, которое находит свое определение в процессе обретения 
уверенности относительно бытия и своего места в нем.  

Философское мышление каждый раз должно начинаться с самого 
начала. Каждый человек должен осуществлять его самостоятельно. <…> 

Поскольку философия для человека необходима, она каждый раз при-
сутствует в общественном мнении, в передаваемых из поколения в поко-
ление пословицах, в общеупотребительных философских оборотах речи, в 
господствующих убеждениях, а также в языке просвещения, политиче-
ских кредо, но прежде всего и с самого начала истории – в мифе. От фило-
софии невозможно уйти. Вопрос лишь в том, осознается она или нет, бу-
дет ли она хорошей или плохой, запутанной или ясной. Тот, кто отвергает 
философию, сам практикует ее, не отдавая себе в этом отчета. <…> Фило-
софия не имеет ничего вышестоящего, ничего нижестоящего. Она не мо-
жет быть выведена из чего-то другого. Всякая философия определяется 
посредством своего осуществления. Чтобы узнать, что такое философия, 
надо пытаться философствовать. В таком случае философия – это одно-
временно исполнение живого мышления и осознание соответствующих 
мыслей (рефлексия) или действие и разговор о нем. Только исходя из соб-
ственного опыта и возможно понять, что же встречается нам в мире в ка-
честве философии. Можно было бы и дальше обсуждать формулировки 
смысла философии. Однако ни одна формулировка не исчерпывает этого 
смысла, ни одна не оказывается единственно возможной. <…> 

Философия – это то, что концентрирует человека, благодаря чему он 
становится самим собой, становясь причастным самой действительности.  

<…> Философия в той или иной форме всегда присутствует в жизни 
человека. Она не может бороться, не может доказывать себя, но она может 
сообщать себя. Она не оказывает сопротивления там, где ее отвергают, 
она не торжествует там, где к ней прислушиваются. Она живет в согласии, 
которое в пределах человечества, по сути дела, может связать всех со все-
ми. Философия в широко развитых формах и систематической связности 
уже два с половиной тысячелетия существует в Европе, Китае и Индии. 
Великая традиция обращается к нам. Многообразие типов философство-



15 
 

 

вания, противоречия и взаимоисключающие претензии на истину не могут 
воспрепятствовать тому, что, по существу, в основании всего действует 
что-то одно, чем никто не владеет и вокруг чего во все времена вращаются 
все серьезные усилия: вечная философия, philosophia perennis. Мы должны 
непременно опираться на это историческое основание нашего мышления, 
если хотим мыслить с ясным сознанием и по существу». 

Вопросы: 
1. Почему человеку невозможно уйти от философии и философских 

вопросов? 
2. Как философия помогает стать самим собой? 
3. Каким образом (согласно Ясперсу) философия способна «связать 

всех со всеми»? В чем состоит внутреннее согласие философского знания? 
 

Основные понятия: 
 

Абсолют (лат. absolutus – безусловный, неограниченный, безотноси-
тельный, совершенный) – вечная неизменная первооснова мира, первона-
чало всего Сущего, которое мыслится единым, всеобщим, безначальным, 
бесконечным. 

Акциденция – случайное, несущественное в противоположность суб-
станциональному или существенному. То, что существует не самостоя-
тельно, а в связи с другим, существенным. 

Культура (от лат. «cultura» – обработка, возделывание, облагоражи-
вание и «cultus» – почитание) – а) высшая степень облагороженности и 
очеловеченности природных и социальных явлений, условий жизни и 
межсубъектных отношений; б) процесс и продукт духовного производства 
как системы по созданию, хранению, распространению и потреблению 
культурных ценностей. 

Рационализм – философское направление, признающее разум осно-
вой познания и поведения людей. 

 
Литература: 

 

1. Аристотель. Метафизика. – М.: Эксмо, 2006. 
2. Гегель Г. В.Ф. Лекции по истории философии. – СПб: Наука, 2006.  
3. Декарт Р. Рассуждение о методе // Декарт Р. Сочинения в 2 томах. – 

М., 1989–1994. Т. 1. 
4. Новая философская энциклопедия в 4-х томах. – М., 2001. 
5. Платон. Государство. – СПб: Наука, 2006.  
6. Спиркин А. Г. Философия: учебник. – М.: Гардарики, 2005. 
7. Франк С. Л. Введение в философию. – СПб: АБРИС-КНИГА, 

1993. 
 



16 
 

 

Тема 2. Основные разделы философского знания, их проблематика 
 

На этом семинарском занятии студенты должны повторить и закре-
пить знания, полученные на лекции «Структура философского знания». 
Но при этом, им необходимо особое внимание обратить именно   на исто-
рию формирования самих самостоятельных разделов (элементов) этой 
структуры, и на становление, в результате этого, общей системы «дисци-
плинарного» знания всей современной философии. Причем следует иметь 
в виду, что основные разделы философии постепенно складывались и 
практически сложились именно в ранний период ее истории, главным об-
разом, в античности. А в последующие периоды и эпохи они, фактически 
уже не менялись, но преимущественно наполнялись и дополнялись новым 
концептуальным содержанием, связанным с развитием как самой филосо-
фии, её категориального аппарата, так и с развитием религии, науки, ис-
кусства и всей культуры в целом.  

Как известно, первых античных философов называли «физиками» или 
«физиологами», поскольку они осмысливали и обсуждали прежде всего, 
вопросы бытия (существования) «внешнего», окружающего мира, пытаясь 
найти его первооснову («архэ»). Таким образом, «само собой» получи-
лось, что первой проблемой и одновременно, первым «разделом» ранней 
(древней) философии и на Западе, в Древней Греции («Архэ» – вода, 
огонь, воздух, «апейрон», «гомеомерии», «атом», материя, число, «логос», 
«идея» и др.)  и на Востоке, в Древней Индии («Брахман» и «Атман», 
«Карма» и «Сансара», «Нирвана» и т. д.) и в Древнем Китае («Дао» и 
«Дэ», «Инь-Ян»), – стала «Онтология» или философия бытия.  

Первоначально это был «стихийный и наивный» поиск Единого и 
Общего в бытии, некой всеобщей первоосновы (субстанции) бесконечно-
го многообразия предметного, вещественного и идеального мира. Вместе 
с тем, в этой «первичной» онтологии, и на Востоке, и на Западе интенсив-
но осмысливаются и такие её ключевые (фундаментальные) проблемы, 
как соотношение «бытия и небытия», «движения и покоя», «времени и 
вечности», «судьбы, как необходимости и случайности космического и 
индивидуального бытия», «добра и зла» и др.  Но одновременно, пока еще 
в рамках этой «первичной» онтологии, в знаменитой Элейской школе 
Парменида («бытие согласно истине и бытие согласно мнению»), в школе 
Пифагора, в философии Гераклита и Демокрита, все эти проблемы, так 
или иначе, «переводятся» в плоскость возникающей Гносеологии (Позна-
ния) и Логики (Доказательства) – «Логоса», «Нуса», «Гносиса» и «Эпи-
стемы», «Доксы», «Скепсиса» и др.  

Однако подлинную, первую революцию «гносеологизма» в истории 
философии сознательно осуществили софисты и Сократ. Достаточно 



17 
 

 

вспомнить три фундаментальных постулата Протагора и Горгия и знаме-
нитую диалектику, майевтику и иронию Сократа, его лозунг, «Познай са-
мого себя…». Более того, именно Сократ впервые в западной философии 
неразрывно связывает знание и добро, знание и свободу, одновременно 
утверждая, что «физис», природа – это дело богов. Таким образом, именно 
софисты, но в первую очередь их радикальный критик, Сократ «пере-
структурировали» философское знание, выдвинув на первый план «Гно-
сеологию», с её главными проблемами «Истины и Метода», «Досто-
верности»-(Веры) и Сомнения», «Логики и Языка знания», с особым ак-
центом на специфику   именно гуманитарного знания. Важнейшими «со-
путствующими» разделами философии этого периода стали: «Логика и 
Диалектика» как искусство доказательства, диалога, майевтики в процес-
се рождения истины и «Этика» как философия добра и зла, счастья и 
смысла жизни и др. Параллельно, в это же время формируются и разви-
ваются тесно связанные с последней, «Философская антропология» или 
философия человеческого бытия и «Аксиология», как сократовское учение 
о «Благе» и философское осмысление «ценностей».  

Философская «система объективного идеализма» Платона представ-
ляет собой кульминацию, вершину и своеобразное завершение, итог поис-
ков и интенций всех предшествующих мыслителей, но прежде всего Пар-
менида, Пифагора, Демокрита и, конечно, же Сократа. Здесь мы встречаем 
четкую онтологию двух типов бытия: идей и вещей. Эта новая онтология 
«задаёт» и новое понимание человека («Антропология», «Этика»), его бы-
тия (дуализм Души и Тела, «Психология») и непосредственно связанное с 
этим, новое понимание (объективная, в отличие от Сократа, априорность) 
познания («Гносеология»), как «воспоминания» души – «анамнезис», и 
новое понимание истины, как «алетейя» несокрытость и незабвенность, 
любви как «эроса», как «крылья души». Любовь – эрос – есть стремление; 
стремление души на родину, в вечную область бытия, прекрасного как та-
кового; поэтому здесь душа устремляется ко всему, в чем видит отраже-
ние того прекрасного (Пир, 201d–212а).  Эта же новая онтология состав-
ляет основу нового раздела философии – социальной, в частности полити-
ческой философии Платона или учение об идеальном государстве. 

У Аристотеля мы имеем дело с первой в истории философии, созна-
тельно и убедительно представленной, всеобъемлющей системой фило-
софского знания, состоящей из трех взаимосвязанных частей: теоретиче-
ская (умозрительная), цель которой – знание ради знания, практическая, 
цель которой – знание ради деятельности, и поэтическая (творческая), 
цель которой – знание ради творчества.  

Теоретическая философия разделяется на физическую, математиче-
скую и первую («теологическую») философию. Предметом 1) физической 



18 
 

 

философии является то, что существует «отдельно» (т.е. субстанциально) 
и движется;  предметом 2) математической философии является то, что не 
существует «отдельно» (т.е. абстракции) и неподвижно; соответственно, 
предмет 3) первой («теологической»), или собственно философии высту-
пает то, что существует «отдельно и неподвижно». Практическая филосо-
фия включает в себя этику и политику, тогда как содержание поэтической 
философии составляют риторика и поэтика. Логика – лежит в основе и 
теоретической и практической и поэтической философии. 

В средневековой христианской философии все традиционные разделы 
философского знания наполняются новым, религиозным содержанием. 
Это относится к двум противоположным типам бытия: бытию Бога и бы-
тию человека и мира (принцип Творения, Время и Вечность, Любовь и 
Свобода Воли), диалектике Божественного и человеческого бытия, к иным 
типам познания Божественной истины (Принцип Откровения, Вера и Ра-
зум, Экзегетика), к новому пониманию морали (этики Теодицея, Агапэ), 
красоты (Бога, мира и человека) – эстетики и политики («Вся власть от 
Бога»). Но в целом, философия в это время это «служанка Богословия». 

Философия и культура эпохи Возрождения представляет собой 
крайне противоречивый синтез, тождество двух предшествующих, во 
многом противоположных эпох философии – Античности и Средневеко-
вья. Как известно, важнейшими принципами этой философии является 
гуманизм и антропоцентризм. Иными словами, доминирующими раздела-
ми философии этого периода становятся философская антропология, эти-
ко-политическая философия и эстетика. Что же касается собственно онто-
логии, бытия Бога и природы, то все её (эти) проблемы осмысливаются и 
решаются, главным образом в пантеистической плоскости. Альтернатив-
ный подход представлен в Реформации и Контрреформации.  

Начиная с XVII века, в философии Нового времени и Просвещения, 
вплоть до XIX века, на первый план философских размышлений выступа-
ет гносеология, с её классическими проблемами Истины и особенно Ме-
тода познания. Знание, как эмпирическое, так и рациональное, действи-
тельно становится силой, с помощью которой постигается и преобразуется   
бытие природы, общества и человека. И. Кант в «Критике чистого разу-
ма», формулирует три своих знаменитых вопроса, которые задают начало 
его философской системе, а в «Критике способности суждения» он уже 
непосредственно  выделяет три части философии и соотносит их с тремя 
«способностями души», а именно с познавательной, практической (жела-
ние, воля) и эстетической способностями, которые присущи человеку с 
самого рождения. Таким образом Кант представляет философию 
как учение о единстве истины, добра(долга) и красоты, которое должно 
ответить на его последний, главный вопрос «Что есть человек»?  Заверша-



19 
 

 

ется формирование системы философского знания в философии Г. Гегеля, 
который создает последнюю в истории философии, универсальную и все-
объемлющую систему объективного абсолютного идеализма. Он выделя-
ет три, связанных по закону «отрицания отрицания» части, (они же ста-
дии-фазы) развития его философии и философии вообще: философия 
идеи, логику, совпадающую с диалектикой и теорией познания; филосо-
фию природы, как «инобытие идеи» и философию духа (субъективного, 
объективного и абсолютного.). 

Таким образом, к XX–XXI веку, в целом сложилась, признаваемая 
большинством современных мыслителей, «классическая» структура 
направлений и разделов философского знания. Она предполагает разделе-
ние философии на две части: теоретическую часть, с ее классической дис-
циплинарной матрицей и историческую часть, в которой все теоретиче-
ские проблемы рассматриваются в контексте их генезиса и развития в ту 
или иную эпоху развития культуры вообще и философии в частности. 
Структурной основой истории философии является ее периодизация, то 
есть разделение на периоды, этапы, а также направления и школы.  

Классическими теоретическими разделами философии являются: он-
тология, гносеология, диалектика, логика и философия языка, этика, эсте-
тика, философская антропология и аксиология, социальная философия и 
философия истории и культуры. Относительно новыми важными раздела-
ми современной философии является философская герменевтика (учение 
о понимании и интерпретации языка и текста) и философия психической 
реальности – сознания и бессознательного, психосоматической и пси-
хоэмоциональной стороны сознания и проблема искусственного интел-
лекта. 

  
Вопросы для обсуждения: 

 

1. Основные проблемы онтологии в древней философии Востока и 
Запада. 

2. Структура философского знания у Платона и Аристотеля. 
3. Основные проблемы и разделы философии в средневековой пат-

ристике и схоластике. 
4. Главные принципы иррациональной философии XIX-XX вв. 
5. Что является предметом философской антропологии? 
6. Сформулируйте основные подходы к философскому пониманию 

общества и истории человечества. 
 

Темы докладов: 
 

1. Основные проблемы онтологии досократиков. 



20 
 

 

2. Вопросы гносеологии в философии софистов и Сократа. 
3. Проблема истины у Платона, Аристотеля и Августина Бл. 
4. Три периода «гносеологизма»: Античность, Средневековье и Но-

вое Время. 
5. Онтологические и гносеологические аспекты «методологического 

скептицизма» Р. Декарта. 
6. Три вопроса И. Канта и проблема разделов философского знания. 
 

Задания: 
 

Задание 1. 
Прочитайте фрагменты работы Фр. Бэкона «Новый органон» об от-

ношении философов и ученых к различным разделам и проблемам своей 
философии и науки и ответьте на вопросы.  

 
«Люди любят или те частные науки и теории, авторами и изобретателя-

ми которых они считают себя, или те, в которые они вложили больше всего 
труда и к которым они больше всего привыкли. Если люди такого рода по-
свящают себя философии и общим теориям, то под воздействием своих 
предшествующих замыслов они искажают и. портят их. Это больше всего 
заметно у Аристотеля, который свою натуральную философию совершен-
но предал своей логике и тем сделал ее сутяжной и почти бесполезной. Хи-
мики также на немногих опытах в лаборатории основали свою фантастиче-
скую и малопригодную философию. Более того, Гильберт после усердных 
упражнений в изучении магнита тотчас придумал философию, соответству-
ющую тому, что составляло для него преобладающий интерес». (№-LIV)  

«Созерцания природы и тел в их простоте размельчают и расслабляют 
разум; созерцания же природы и тел в их сложности и конфигурации 
оглушают и парализуют разум. Это более всего заметно в школе Левкип-
па и Демокрита, если поставить ее рядом с учениями других философов. 
Ибо эта школа так погружена в части вещей, что пренебрегает их по-
строением; другие же так воодушевлены созерцанием строения вещей, 
что не проникают в простоту природы. Поэтому эти созерцания должны 
чередоваться и сменять друг друга с тем, чтобы разум сделался одновре-
менно проницательным и восприимчивым, и чтобы избежать указанных 
нами опасностей и тех идолов, которые из них проистекают». (№-LVII) 

 «LXII …Если бы в течение многих веков умы людей не были заняты 
религией и теологией и если бы гражданские власти, особенно монархи-
ческие, не противостояли такого рода новшествам, пусть даже умозри-
тельным, и, обращаясь к этим новшествам, люди не навлекали на себя 
опасность и не несли ущерба в своем благосостоянии, не только не полу-
чая наград, но еще и подвергаясь презрению и недоброжелательству, то, 



21 
 

 

без сомнения, были бы введены еще многие философские и теоретические 
школы, подобные тем, которые некогда в большом разнообразии процве-
тали у греков. Подобно тому как могут быть измышлены многие предпо-
ложения относительно явлений небесного эфира, точно так же и в еще 
большей степени могут быть образованы и построены разнообразные 
догматы относительно феноменов философии. …Содержание же филосо-
фии вообще образуется путем выведения многого из немногого или не-
многого из многого, так что в обоих случаях философия утверждается на 
слишком узкой основе опыта и естественной истории и выносит решения 
из меньшего, чем следует. …Таким образом, корень заблуждений ложной 
философии троякий: софистика, эмпирика и суеверие.  

LXIII. Наиболее заметный пример первого рода являет Аристотель, ко-
торый своей диалектикой испортил естественную философию, так как по-
строил мир из категорий и приписал человеческой душе, благороднейшей 
субстанции, род устремления второго порядка. …  …Он всегда больше забо-
тился о том, чтобы иметь на все ответ словами высказать что-либо положи-
тельное, чем о внутренней истине вещей. Это обнаруживается наилучшим 
образом при сравнении его философии с другими философиями, которые 
славились у греков. Действительно, гомеомерии – у Анаксагора, атомы – 
у Левкиппа и Демокрита, земля и небо – у Парменнда, раздор и дружба – 
у Эмпедокла, разрежение тел в безразличной природе огня и возвращение 
их к плотному состоянию – у Гераклита – все это имеет в себе что-либо от 
естественной философии, напоминает о природе вещей, об опыте, о телах. 
В физике же Аристотеля нет ничего другого, кроме звучания диалектиче-
ских слов. В своей метафизике он это вновь повторил под более торже-
ственным названием, будто бы желая разбирать вещи, а не слова».  

Вопросы: 
1. В какой мере можно считать справедливым упреки Фр. Бэкона к 

Аристотелю, Демокриту и современным ему ученым? 
2. Какие философские проблемы поднимает Фр. Бэкон, и в рамках 

каких разделов философии они находятся? 
3. В чем он видит причины заблуждений в прежней гносеологии? 
4. Каковы по мнению Фр. Бэкона источники и условия ограниченно-

сти разделов, направлений и школ, современной ему философии.  
5. Как Фр. Бэкон определяет и понимает диалектику и насколько это 

справедливо? 
 
Задание 2.  
Прочитайте фрагмент из работы И. Канта «Критика чистого разума» и 

ответьте на вопрос, к каким направлениям и разделам философии они от-
носятся? 



22 
 

 

«Все интересы моего разума (и спекулятивные и практические) объ-
единяются в следующих трех вопросах: 

1. Что я могу знать? 
2. Что я должен делать? 
3. На что я могу надеяться? 
 Первый вопрос чисто спекулятивный. Мы исчерпали (смею наде-

яться) все возможные ответы на него и наконец нашли такой ответ, ко-
торый должен, правда, удовлетворить разум, и притом имея на это ос-
нование, если он не обращен на практическое. Однако от двух великих 
целей, на которые, собственно, были направлены все стремления чисто-
го разума, мы остались столь же далеки, как если бы мы с самого начала 
ради своего спокойствия отказались от этой задачи. Итак, если речь 
идет о знании, то по крайней мере достоверно и определенно то, что это 
знание относительно указанных двух проблем никогда не может стать 
нашим достоянием. 

Второй вопрос чисто практический. Как таковой, он может, правда, 
принадлежать чистому разуму, но в таком случае этот вопрос не транс-
цендентальный, а моральный, стало быть, наша критика сама по себе не 
может заниматься им. 

Третий вопрос, а именно вопрос о том, на что я могу надеяться, если 
делаю то, что мне надлежит делать, есть вопрос одновременно практиче-
ский и теоретический, так как практическое служит лишь руководством 
для ответа на теоретический и, если пойти еще выше, на спекулятивный 
вопрос. Действительно, всякая надежда имеет в виду блаженство и в от-
ношении практического и в отношении нравственного закона составляет 
то же самое, что знание и закон природы в отношении теоретического по-
знания вещей. Первая приводит в конце концов к заключению, что нечто 
(определяющее конечную возможную цель) существует, потому что че-
му-то надлежит произойти; а второе приводит к заключению, что не-
что существует (действуя как высшая причина), потому что нечто про-
исходит». 

 
Задание 3.  
В эпоху Возрождения возникает интерес к творческому наследию ан-

тичных мыслителей. Великие художники этого времени тоже не остались 
в стороне от этого движения. Откройте репродукцию фрески Рафаэля 
Санти «Афинская школа» (1509–1511). Используя свои знания о филосо-
фии Античности, определите, какой из изображенных философов пред-
ставляет то или иное направление или раздел философского знания. Обра-
тите внимание на общую композицию картины, (кто и почему находится в 
центре), на позы и жесты, книги и другие её детали. 



23 
 

 

Основные понятия: 
 
Благо (греч. ἀγαϑόν, лат. bonum) – состояние и условие совершенства, 

осуществленного бытия; важнейшее понятие философии и культуры, одно 
из традиционно принятых в ней имен божественного начала. Если в сино-
нимичном понятии добра доминирует мотив абсолютного нравственного 
долга и волевого выбора поступка-действия, то понятие-идея Блага, осо-
бенно у Платона, более онтологично.  

Гносеология (эпистемология) – теория познания, раздел философии, 
в котором анализируется природа и возможности знания, его границы и 
условия достоверности. Главными проблемами гносеологии являются 
проблема истины, её критериев и проблема метода познания.  

Логика (от греч. logos – слово, понятие, наука) – наука о законах 
мышления. Логика изучает законы, формы, способы, средства мышления, 
рассматривает проблемы, связанные с интеллектом, в том числе и искус-
ственным (машинным). Логика зародилась в античный период. 

Онтология (др.-греч. ontos – сущее и logos – учение) – философское 
учение о сущем, о бытии как таковом. Онтология – это исследование 
наиболее общих вопросов бытия, а именно: бытия материального и иде-
ального; бытия природы, общества и человека; бытия и небытия и т. д. 
Термин "онтология" был впервые употреблен Р. Гоклениусом в его «Фи-
лософском словаре» (1613). Однако широкое распространение он получил 
в учении о сущем Хр. фон Вольфа в его труде «Первая философия или 
Онтология» (1729–30).   

Эстетика (от греч. aisthetikos – чувствующий, чувственность) – уче-
ние о законах прекрасного. Эстетика, как и этика, является древнейшим 
разделом философии. Она изучает сущность, формы, типы красоты и пре-
красного в природе, в искусстве и в человеческой жизни.  

Этика (др.-греч. ethos – привычка, обычай) – раздел философии, изу-
чающий мораль, нравственность как форму общественного сознания и как 
вид общественных отношений; наука о должном и достойном образе жиз-
ни и мысли человека; система знаний о природе, законах, содержании и 
целях нравственной жизни человека.  

 
Литература: 

 

1. Лавриненко В. Н. Философия. В 2 т. Т.2. Основы философии. Со-
циальная философия. Философская антропология. Учебник и практикум. – 
М., 2016. 

2. Мамедов А. Н. Философия. Практикум для вузов. – М., 2015. 
3. Философия социальных и гуманитарных наук. Учебное пособие. – 

М., 2017. 



24 
 

 

4. Философия. Введение в метафизику и онтологию. – М., 2017. 
5. Геффинг Г. Философские проблемы: онтология, этика, логика. – 

М., 2014. 
6. Гобозов И.Н. Философские проблемы политики. – М., 2019. 
7. Микиртичан Г.А. Философские проблемы человека и общества. – 

СПб., 2019. 
8. Философия: учение о бытии, познании и ценностях существова-

ния. – М., 2016. 
9. Любутин К.Н., Грибакин А.В. Западная философская антрополо-

гия. – М., 2019. 
 
 

Тема 3. Проблемы морали в восточной философии 
  

Проблемы морали в философской мысли Древнего Востока рассмат-
риваются в рамках этического мировоззрения. В философии Древнего Во-
стока оно опирается на принципы космологической этики, т. е. системы 
идей и ценностного миропредставления, которыми предполагается суще-
ствование универсального космического закона с моральными последстви-
ями. В философии Древней Индии – это Закон Кармы, в философии Древ-
него Китая – это Дао (даосизм) или Воля Неба (конфуцианство). 

Постановка и решение конкретные этических проблем – блага, добра 
и зла, справедливости и несправедливости, свободы и моральной ответ-
ственности, цели и смысла человеческой жизни обусловлены пониманием 
сущности жизни вообще и сущности человека, в особенности.  

Поэтому, прежде чем рассматривать конкретные проблемы морали 
Древнего Востока необходимо составить правильное представление об 
основных идеях мировоззрения Древнего Востока, Индии и Китая. Cвязь 
этих идей в целостном миропредставлении составляет основу системы 
ценностей древнеиндийской и древнекитайской этики. 

С подробным анализ этих идей можно ознакомиться в учебном посо-
бии «История философии в кратком изложении» (СПб, 2013) в списке ре-
комендуемой литературы по данной теме.  

 
Этическое мировоззрение Древней Индии 

Первое систематическое представление об основных ценностях, по-
нятиях и принципах древнеиндийской этики даёт Йога-Сутра Патанджали.  

Студентам необходимо ознакомиться с содержанием 2-х первых сту-
пеней Йоги в изложении автора Йога-Сутры – ямы и ниямы. 

Особенности различия миропредставления и системы ценностей ор-
тодоксальных и неортодоксальных школ (даршан), астики и настики 



25 
 

 

лучше рассматривать в сравнении систем веданты (поздняя миманса) и 
буддизма.  

Так, например, согласно этике веданты, вещи существуют лишь для  
того, чтобы человек научился с легкостью и без сожаления расставаться с 
ними как бы он ими ни дорожил. Он должен стремиться к ограждению се-
бя от всякой зависимости от материальных вещей. Он должен научиться 
не просить и принимать, а приносить и отдавать, причём приносить и от-
давать лучшее. Здесь особое внимание следует обратить на значение труда 
как средства, ведущего к освобождению. Труд понимается не как присво-
ение, а как отдание или жертвоприношение Брахману.  

В буддизме моральные проблемы связаны с представлением о сущно-
сти жизнь. Необходимо ознакомиться с ядром буддийского мировоззрение 
(четыре благородных истины). Особое внимание необходимо уделить 
буддийскому учению о страдании как сущности жизни («жизнь есть стра-
дание») и причине страданий (желания, привязанность к чувственным 
удовольствия и авидья). Только в этом случае можно достичь правильного 
понимания значения и принципов буддийского учения о восьми ступенях 
восхождении к состоянию просветления (бодхи).  

Следует иметь в виду, что при всем различии мировоззрений астики 
и настики некоторые идеи и принципы этих школ совпадают. В частно-
сти – ахимса (неповреждение жизни, ненасилие), правдивость, чест-
ность, целомудрие (брахмачария – в йоге), воздержание, нестяжание 
(непринятие даров – йога, «не брать того, что не дано» – буддизм). 

 
Этическое мировоззрение Древнего Китая 

Философское мировоззрение Древнего Китая (как и Древней Индии) 
четко ориентировано на решение нравственных проблем. Постановка об-
щемировоззренческих вопросов имеет смысл лишь как реализация этой 
задачи и указание пути личного совершенствования. Ибо в усовершен-
ствовании человека – начало всего. Предметом философских размышле-
ний выступает здесь круг отношений: «человек – земля – небо». Однако 
центр тяжести в философии Древнего Китая заметно смещается в плос-
кость отношений: «индивид (личность) – общество – государство». 

Необходимо обратить внимание на основные идеи древнекитайской 
философии: 1. Идея космического дуализма и взаимодействия противопо-
ложных начал инь и янь. 2. Идея Дао, Неба и Поднебесной, высшего и 
низшего, их взаимоотношения. 3. Идея небесной природы человека и пути 
его совершенствования, в котором (как, например, в конфуцианстве) осо-
бое значение придается долгу (и) человеколюбия (жэнь) и ритуалу (ли). 

 Даосизм. Основоположником даосизма является китайский мудрец 
Лао Цзы (VI в. до н. э.). С его именем связывают авторство известного 



26 
 

 

трактата «Дао дэ цзын», в котором нашли свое первое выражение основ-
ные идеи даосизма. 

В трактате ясно просматриваются три мировоззренческих компонен-
та: дао, дэ и у вэй. 

Центральной мировоззренческой идеей трактата является идея дао. 
В учении Лао Цзы самое сложное – правильная интерпретация поня-

тий дао, дэ и у вэй в их взаимосвязи. [Cм.: «История философии в кратком 
изложении» (СПб, 2013) и трактат «Дао дэ цзын» в списке рекомендуемой 
литературы по данной теме].  

Следует обратить внимание на то, что дао понимается как естествен-
ный, абсолютный и неизменный закон бытия с моральными последствия-
ми. Поэтому мудр тот, кто смиряет себя перед великим законом и совер-
шенствует себя, следуя естественности вещей (§ 23). 

Вся совокупность моральных принципов «Дао дэ цзын» выражается 
одним словом – у вэй (недеяние). В моральных принципах этики даосизма 
выражается отношение человека к окружающему миру. Требование сле-
довать дао – это всего лишь абстрактный принцип. Ключ к пониманию – в 
самой трактовке дао как естественного закона. Поэтому у вэй (недеяние) 
не есть бездействие. В трактате Лао Цзы оно описывается как действие, 
удовлетворяющее определенным критериям.  

Конфуцианство. Философию Конфуция (VI–V в. до н. э.) можно 
определить, как философию морали, т. е. философское учение о принци-
пах и правилах взаимоотношения людей в семье, обществе и государстве.  

Особенностью этического мировоззрения Кун Фу Цзы является то, 
что в нём нет ничего, что позволяло бы составить точное представление о 
его всеобщем, т. е. философском мировоззрении. В учении Конфуция, в 
том виде как оно сохранилось в литературных памятниках, в частности, в 
его «Лунь Юй» (Беседы и высказывания»), нет обычной для философских 
размышлений онтологической и гносеологической проблематики. Здесь 
нет космологии, нет ничего о природе богов и духов. Неясно вообще, при-
знавал ли он их существование. Сами же ответы на подобного рода вопро-
сы неопределенны и даже намеренно уклончивы. Тайна жизни и смерти, 
по-видимому, его мало интересовала. В учении Конфуция нет призывов к 
искоренению страстей. 

Отличительной особенностью конфуцианской морали является то, 
что в ней долг рассматривается исходя из особого представления о сущно-
сти человека, как существа ритуального. 

Главная идея учения Конфуция – это идея Небесной природы челове-
ка и пути его совершенствования, в котором особое значение придается 
долгу (и), человеколюбию (жэнь) и ритуалу (ли) как всеобщей форме гар-
монизации отношений между людьми в обществе и государстве. «Сдер-



27 
 

 

живай себя, с тем чтобы во всем соответствовать требованиям ритуала, – 
это и есть человеколюбие» (Лунь Юй, 12). [См.: «История философии в 
кратком изложении» (СПб, 2013) и трактат Кун Фу Цзы «Лунь Юй» в списке 
рекомендуемой литературы по данной теме]. 

 
Вопросы для обсуждения: 

 

1. Этическое мировоззрение Древней Индии, его особенности и глав-
ные проблемы. 

2. Идеи «Брахмана» и «игры» (лилы), их связь с общим этическим ми-
ровоззрением древнеиндийской философии и представлением о смысле 
человеческой жизни.  

3. Закон Кармы как всеобщий закон с моральными последствиями. 
4. Особенности этического мировоззрения Древнего Китая: дао, дэ и у 

вэй.  
5. Основные принципы этики недеяния Лао Цзы. 
6. Основные понятия и принципы конфуцианской морали: «я одним 

все связываю». 
 

Темы докладов: 
 

1. Йога-Сутра Патанджали: особенности мировоззрения и его мо-
ральные принципы. 

2. Этические принципы веданты и проблема смысла жизни. 
3. У вэй: основные положения этики недеяния. 
4. Учение о страдании и его причинах в буддизме. 
5. Буддистское представление о цели и смысле человеческой жизни.  
6. Инволюция буддийского мировоззрения: основные этапы и школы. 
7. Лунь Юй: человеколюбие (жэнь) и ритуал (ли) как основные поня-

тия конфуцианской морали. 
8. Благородный муж (цзюнь цзы) – идеал конфуцианской этики. 

 
Задания: 

 

Задание 1. 
Прочитайте фрагменты Катха-упанишады (Разделы: «1. Сказание о 

Начикете», «3. Внутренний атман всех существ») и Мандука-Упанишады 
(список литературы, 1).  

Ответьте на вопросы: 
1. Кто такой или что такое Брахман и атман? Различны они или 

тождественны? 
2. Как познать и достичь Брахмана? Укажите главные условия по-

знания и достижения. 



28 
 

 

3. Какими качествами должен обладать человек, способный по-
знать, а, следовательно, и достичь Брахмана? 

 
Задание 2. 
Прочитайте фрагменты работы Лао Цзы «Дао дэ цзин» и ответьте на 

следующие вопросы: 
1. Каковы основные определения понятия Дао в учении Лао Цзы? 
2. Что такое «недеяние» и каковы критерии ему удовлетворяю-

щие? 
3. Что такое «добро» и «зло», и в чем смысл человеческой жизни 

согласно этике даосизма? 
 
«§1 Дао, которое может быть выражено словами, не есть постоянное 

дао. Имя, которое может быть названо, не есть постоянное имя. Безымян-
ное есть начало неба и земли, обладающее именем – мать всех вещей. 

Поэтому тот, кто свободен от страстей, видит чудесную тайну [дао], 
а кто имеет страсти, видит только его в конечной форме. Оба они [безы-
мянное и обладающее именем – Г. Х.] одного и того же происхождения, 
но с разными названиями. Вместе они называются глубочайшими. Пере-
ход от одного глубочайшего к другому – дверь ко всему чудесному. 

§2 Когда все в Поднебесной узнают, что прекрасное является прекрас-
ным, появляется и безобразное.  Когда все узнают, что доброе является доб-
ром, возникает и зло.  Поэтому бытие и небытие порождают друг друга, 
трудное и легкое создают друг друга, длинное и короткое взаимно соотно-
сятся, высокое и низкое взаимно определяются, звуки, сливаясь, приходят в 
гармонию, предыдущее и последующее следуют друг за другом. Поэтому 
совершенномудрый, совершая дела, предпочитает недеяние; осуществляя 
учение, не прибегает к словам; вызывая изменения вещей, [он] не осуществ-
ляет их сам; создавая, не обладает [тем, что создано]; приводя в движение, 
не прилагает к этому усилий; успешно завершая [что-либо], не гордится.  
Поскольку он не гордится, его заслуги не могут быть отброшены. 

§4   Дао пусто, но в применении неисчерпаемо.  О, глубочайшее! 
Оно кажется праотцом всех вещей. 

 Если притупить его проницательность, освободить его от хаотично-
сти, умерить его блеск, уподобь его пылинке, то оно будет казаться ясно 
существующим. Я не знаю, чье оно порождение, [я лишь знаю, что] оно 
предшествует небесному владыке. 

§5 Небо и Земля не обладают человеколюбием и предоставляют всем 
существам возможность жить собственной жизнью.  Совершенномудрый 
не обладает человеколюбием и предоставляет народу возможность жить 
собственной жизнью. 



29 
 

 

§6   Превращения невидимого [Дао?] бесконечны.  [Дао] – глубочай-
шие врата рождения. Глубочайшие врата рождения – корень неба и земли. 
[Оно] существует [вечно] подобно нескончаемой нити, и его действие 
неисчерпаемо. 

§8 Высшая добродетель подобна воде. Вода приносит пользу всем 
существам и не борется [с ними]. Она находится там, где люди не желали 
бы быть. Поэтому она похожа на дао. [Человек, обладающий высшей доб-
родетелью, так же, как и вода], должен селиться ближе к земле; его сердце 
должно следовать внутренним побуждениям;  

§9 Лучше ничего не делать, чем стремиться к тому, чтобы что-либо 
наполнить.   

Когда дело завершено, человек [должен] устраниться. В этом закон 
небесного [дао]. 

§10 Создавать и воспитывать [сущее]; создавая, не обладать [тем, что 
создано]; приводя в движение, не прилагать к этому усилий; руководя, не 
считать себя властелином – вот что называется глубочайшим Дэ. 

§14 Смотрю на него и не вижу, а поэтому называю его невидимым. 
Слушаю его и не слышу, поэтому называю его неслышимым. Пытаюсь 
схватить его и не достигаю, поэтому называю его мельчайшим.  

§16 Нужно сделать [свое сердце] предельно беспристрастным, твердо 
сохранять покой, и тогда все вещи будут изменяться сами собой, а нам 
останется лишь созерцать их возвращение. [В мире] – большое разнообра-
зие вещей, но [все они] возвращаются к своему началу. Возвращение к 
началу называется покоем, а покой называется возвращением к сущности. 
Возвращение к сущности называется постоянством. Знание постоянства 
называется [достижением] ясности, а незнание постоянства приводит к 
беспорядку и [в результате] ко злу.  

§20 Все люди полны желаний, только я один подобен тому, кто отка-
зался от всего. Я сердце глупого человека. О, как оно пусто! 

§23 Нужно меньше говорить, следовать естественности. Быстрый ве-
тер не продолжается все утро, сильный дождь не продержится весь день. 
Кто делает все это? Небо и Земля. Даже Небо и Земля не могут сделать 
что-нибудь долговечным, тем более человек. Поэтому он служит дао.   

§25 О беззвучная!  О лишенная формы!  Одиноко стоит она и не из-
меняется. Повсюду действует и не имеет преград.  Ее можно считать ма-
терью Поднебесной!  Я не знаю ее имени.  Обозначая иероглифом, назову 
ее дао. Произвольно давая ей имя, назову ее великое.  Великое – оно в 
бесконечном движении. Находящееся в бесконечном движении не дости-
гает предела. Не достигая предела, оно возвращается [к своему истоку]. 

Человек следует [законам] земли. Земля следует [законам] неба. Небо 
следует [законам] дао, а дао следует самому себе. 



30 
 

 

§ 26 Тяжелое является основой легкого.  Покой есть главное в движе-
нии. 

§33 Знающий людей разумен. Знающий себя просвещен.  Побеждаю-
щий людей силен. Побеждающий самого себя могуществен.   

§36 Чтобы нечто сжать, необходимо прежде расширить его.  Чтобы 
нечто ослабить, нужно прежде укрепить его.  Чтобы нечто уничтожить, 
необходимо прежде дать ему расцвести.  Чтобы нечто у кого-то отнять, 
нужно прежде дать ему.  Это называется глубокой истиной.  Мягкое и 
слабое побеждает твердое и сильное.   

§37 Дао постоянно осуществляет недеяние, однако нет ничего такого, 
что бы оно не делало.  

§38 Человек с высшим дэ не стремится делать добрые дела, поэтому он 
добродетелен; человек с низшим дэ не оставляет [намерения] совершать 
добрые дела, поэтому он не добродетелен; человек с высшим дэ бездеяте-
лен и осуществляет недеяние. 

Внешний вид – это цветок дао, начало невежества. Поэтому [великий 
человек] берет существенное и оставляет ничтожное. Он берет плод, и от-
брасывает его цветок. Он предпочитает первое и отказывается от второго. 

§40 Превращение в противоположное есть действие дао, слабость 
есть свойство дао. В мире все вещи рождаются в бытии, а бытие рождает-
ся в небытии. 

§46 Нет больше несчастья, чем незнание границы своей страсти, и нет 
большей опасности, чем стремление к приобретению [богатств]. Поэтому, 
кто умеет удовлетворяться, всегда доволен [своей жизнью]. 

§49 Совершенномудрый не имеет постоянного сердца. Его сердце 
состоит из сердец народа. Добрым я делаю добро и недобрым также де-
лаю добро. Таким образом и воспитывается добродетель. Искренним я 
верен и неискренним также верен. Таким образом и воспитывается ис-
кренность. 

§51 Дао рождает [вещи], дэ вскармливает [их]. Вещи оформляются, 
формы завершаются. Поэтому нет вещи, которая не почитала бы дао и не 
ценила бы дэ. Дао почитаемо, дэ ценимо, потому что они не отдают при-
казаний, а следуют естественности. 

Дао рождает [вещи], дэ вскармливает их, взращивает их, воспитывает 
их, совершенствует их, делает их зрелыми, ухаживает за ними, поддержи-
вает их. Создавать и не присваиваить, творить и не хвалиться, являясь 
старшим, не повелевать – вот что называется глубочайшим дэ. 

§55 Кто содержит в себе совершенное дэ, тот похож на новорожден-
ного. Ядовитые насекомые и змеи его не ужалят, свирепые звери его не 
схватят, хищные птицы его не заклюют. Кости у него мягкие, мышцы сла-
бые, но он держит [дао] крепко. Не зная союза двух полов, он обладает 



31 
 

 

животворящей способностью. Он очень чуток. Он кричит весь день, и его 
голос не изменяется. Он совершенно гармоничен. 

Знание гармонии называется постоянством. Знание постоянства назы-
вается мудростью. Обогащение жизни называется счастьем. Стремление 
управлять чувствами называется упорством. Существо, полное сил, старе-
ет – это называется нарушением дао. Кто дао не соблюдает, тот погибает 
раньше времени. 

§62 Дао – глубокая [основа] всех вещей. Оно сокровище добрых и 
защита недобрых людей.   

§64 То, что спокойно, легко сохранить. То, что еще не показало при-
знаков, легко направить. То, что слабо, легко разделить. То, что мелко, 
легко рассеять. Действие надо начать с того, чего еще нет.  

Кто действует – потерпит неудачу. Кто чем-либо владеет – потеряет. 
Вот почему совершенномудрый бездеятелен, и он не терпит неудачи. 
Он ничего не имеет и поэтому ничего не теряет. Те, кто, совершая дела, 
спешат достигнуть успеха, потерпят неудачу. Кто осторожно заканчивает 
свое дело, подобно тому, как он его начал, у того всегда благополучие. 
Поэтому совершенномудрый не имеет страсти, не ценит труднодобывае-
мые предметы, учится у тех, кто не имеет знаний, и идет по тому пути, по 
которому прошли другие. Он следует естественности вещей и не осмели-
вается [самовольно] действовать. 

§63 Нужно осуществлять недеяние, соблюдать спокойствие и вкушать 
безвкусное. Великое состоит из малого, а многое – из немногого. На нена-
висть нужно отвечать добром. 

Преодоление трудного начинается с легкого, осуществление великого 
начинается с малого, ибо в мире трудное образуется из легкого, а вели-
кое – из малого. Поэтому совершенномудрый начинает не с великого, тем 
самым он совершает великое. Кто много обещает, тот не заслуживает до-
верия. Где много легких дел, там много и трудных. Поэтому совершенно-
мудрый относится к делу, как к трудному, поэтому он не испытывает 
трудности. 

§78 Вода – это самое мягкое и слабое существо в мире, но в преодо-
лении твердого и крепкого она непобедима, и нет ей на свете равного. 

Слабые побеждают сильных, мягкое преодолевает твердое. Это знают 
все, но люди не могут это осуществлять. 

§81 Верные слова не изящны. Красивые слова не заслуживают дове-
рия. Добрый не красноречив. Красноречивый не может быть добрым. 
Знающий не доказывает, доказывающий не знает. 

Совершенномудрый ничего не накапливает. Он все делает для людей 
и все отдает другим. Небесное дао приносит всем существам пользу и им 
не вредит. Дао совершенномудрого – это деяние без борьбы» 



32 
 

 

Задание 3. 
Прочитайте фрагмент работы Конфуция «Лунь Юй» (список литера-

туры, 2) и ответьте на следующие вопросы: 
1. Что такое человеколюбие, долг и ритуал, как они связаны?  
2. Как формулирует Конфуций основной принцип своего учения 

(Лунь Юй. Глава XII. Янь Юань)?  
3. Что такое «ритуал» и как научиться ему следовать (четыре ос-

новных правила)? 
4. Кто такой благородный муж? Какими качествами он обладает? 

 
Основные понятия индийской философии: 

 

Брахма(н) – творец, создатель всего сущего, выступает в трёх своих 
аспектах параатман (высший дух, космическая душа); мысль; прана (ды-
хание), этим различается: тот, кто творит (субъект), чем творит (мысль), 
то, чем поддерживается сотворённое – прана (энергия жизнь, вечное ды-
хание брахмана). 

Атма(н) – бессмертная душа. 
Сансара – букв. колесо, непрерывность жизни, непрерывность во-

площения и перевоплощения бессмертной души (атмы). 
Карма – всеобщий закон, согласно которому все последствия содеян-

ного возвращаются к деятелю. 
Ахимса – неповреждение жизни, не причинение боли и страданий 

живым существам. 
Мокша или мукти – освобождение. 
Нирвана – экстатическое восторженное состояние свободы, проявля-

ющееся в отсутствии беспокойства и страданий, в результате полного 
слияния индивидуальной души (Атмы) с абсолютным (Брахманом). 

Сат – бытие. 
Асат – небытие. 
Майя – проявление Брахмана, иллюзорное бытие, покрывало тайны, 

то, что скрывает истинную природу мира, единство всего сущего, в беско-
нечном многообразии его проявлений. 

Сатья – истина. 
Дукха – беспокойство, страдание. 
Авидья – незнание, наиболее глубокая причина страдания. 

 
Основные понятия китайской философии: 

 

Дао – путь, всеобщий закон с моральными последствиями. 
Дэ – качество, достоинство, энергия – атрибут Дао. 
У вэй – недеяние 



33 
 

 

Жэнь – любовь, человеколюбие, гуманность, сострадание. 
И – справедливость, правда, долг. 
Ли – ритуал, правила поведения, обычай. 
 

Литература: 
 

1. Древнеиндийская философия. М.: Соцэкгиз, 1963. – 272 с. –

http://psylib.org.ua/books/brodo01/ 
2. Древнекитайская философия. Собрание текстов в двух томах. Т.1. 

М.: Мысль, 1972. – 363 с. – https://homelev.wixsite.com/philosophy-ru/ 
3. Древнекитайская философия. Собрание текстов в двух томах. Т.2. 

М.: Мысль, 1972. – 384 с. – https://homelev.wixsite.com/philosophy-ru/ 
4. Классическая йога («Йога-сутры Патанджали и Вьяса-бхашья»). М.: 

Наука, 1992. – 259 с. 
5. Веданта Сутра. СПб.: Издательство ОВК, 1995. – 208 с. 
5. Хомелев Г. В. История философии в кратком изложении. СПб.: 

СПБГЭУ, 2013. – 207 с. 
 
 

Тема 4. Этика в античной философии 
 

На семинарском занятии повторяем, закрепляем и развиваем знания, 
полученные на лекции по теме «Античная философия», уделив особое 
внимание такому важному аспекту ее содержания, как этические учения 
эпохи.  

Этика, как и философия в целом, возникает именно в античности. В 
отличии от стихийных, т. е. случайных и навязанных моральных норм, 
философское учение об этике предполагает сознательный и самостоятель-
ный труд по формированию своего человеческого и нравственного досто-
инства. Древние греки, создав этику, подарили человечеству одну из 
принципиальных возможностей стать качественно лучше. Стать лучше 
как в индивидуальном плане, так и в общественном отношении, избегая 
крайностей т.н. эгоизма и альтруизма. Более того, возможности этики в 
античной философии вполне обозримы и достижимы. 

Этика как понятие происходит от многозначного греческого слова 
ἦθος, переводимого как: нрав, обычай, характер, образ мыслей; а также: 
местопребывание и жилище людей. Таким образом, значение понятия ан-
тичной этики связывает и связывается со взаимоотношением внутреннего 
и внешнего в знании и жизни человека. При этом, в отличии от этикета 
(другой необходимой черты человеческой жизни), этика направлена по 
преимуществу на формирование внутренней и существенной нравствен-
ной установки человека. Подробнее о месте этики в контексте философ-



34 
 

 

ского знания в целом можно прочитать в соответствующем разделе данно-
го пособия (Тема 2). 

Античная философская этика предстает перед нами как незаменимая 
по своему значению практика формирования человеческой жизни. Не-
смотря на многовековую историческую дистанцию, несмотря на то, что 
«это было давно», принципы, формы и практики этической деятельности 
не устарели. И не могут устареть до тех пор, пока человек остается спо-
собным стремиться к разумности и полноте счастья, к благополучию и 
внутреннему достоинству, к невозмутимости и благородству в отношении 
своей собственной жизни и жизни других людей. 

В усвоенных принципах античной этики мы уже обладаем необходи-
мой полнотой знания о совершенствовании себя, самовоспитании и вос-
питании других. А также обладаем возможностью постижения основ фор-
мирования общественной морали и нравственных устоев государства. 
В этом отношении этика занимает среднее, опосредующее и практическое, 
положение между фундаментальной теоретической философией и соци-
ально-экономической и государственно-политической сферами жизни и 
науки, не оставляя без внимания частную и семейную жизнь человека. 

Кроме того, этика помогает человеку соотнести собственные, частные 
интересы, с интересами семьи, ближних, общества в целом и государства. 
Такое соотнесение невозможно без философского осмысления диалектики 
отношений частного, особенного и всеобщего. Этика невозможна без по-
дробной и вдумчивой теории, однако, смысл ее состоит в практической 
реализации ее принципов в собственной жизни. 

Этическое соотнесение своих частных интересов с интересами обще-
ства, государства и даже человечества, немыслимо вне контекста истори-
ческого развития. Меняемся мы, меняется общество и техника. Как найти 
и не потерять себя в любом социальном положении, в любой историче-
ской ситуации? Как при этом быть по-человечески полезным обществу и 
людям? Как воспользоваться и преумножить полученные от общества ре-
сурсы? Как передать потомкам не только собственность, но и формы и 
возможности нравственной, человеческой жизни? Вот действительные 
вопросы античной этики. Эти вопросы актуальны во все времена. 

Итак, сущностной чертой человека является его историчность и раз-
витие. Разумеется, мы не должны ограничивать нравственную жизнь ис-
ключительно античной философией, необходимы и другие формы и этапы 
развития философского осмысления и реализации принципов достойной 
жизни. Однако подлинное развитие в этике (и не только) невозможно без 
знания и использования на деле достижений целостной античной этиче-
ской программы. Развитие, кроме всего прочего, и есть преемственность и 
движение с опорой на подлинные достижения человечества, а не простое 



35 
 

 

сбрасывание со счетов и забвение «старого» только ради нового самого по 
себе. С другой стороны, настоящее восприятие философской традиции 
возможно лишь в режиме актуальности.  

Итак, рассмотрим в кратком и общем виде основные этапы и формы 
античной этики. Прежде всего, этическая мысль обретает свое выражение 
в философии Гераклита, который утверждает диалектический характер 
этоса. С одной стороны, этос превосходит индивидуальный и ограничен-
ный уровень человеческого существования, с другой же стороны путь к 
нравственному совершенству есть дело личное и собственное. Нравствен-
ность есть высшая сторона человеческого существа, требует пристального 
внимания, заботы и осмысления.  

Кардинальный поворот к человеку и этической проблематике прохо-
дит через софистов к Сократу. Софисты, как известно, пытались утвер-
дить технику управления мнением, демонстрирую условность, относи-
тельность и субъективность всей совокупности суждений и моральных 
норм, общественных и индивидуальных. Если, человек и его мнение яв-
ляются окончательным мерилом истины, то знание и этический уровень 
сознания оказываются невозможны. Если все положения истинны, то и 
ложь и безнравственность оказываются равнозначными истине. Принци-
пиальным оппонентом софистов явился древнегреческий философ Сократ. 
Если всё условно и относительно, то в качестве основания данного сужде-
ния должна лежать хотя бы одна «маленькая» истина об условности и от-
носительности ее самой. Таким образом, Сократ оказывает на необходи-
мый характер истины и задачу ее поиска. Через философский диалог Со-
крат выводит нас к безусловному, объективному уровню знания. Этиче-
ская сущность учения Сократа заключается в утверждении принципиаль-
ной связи знания и нравственности. Если бы люди по-настоящему знали, 
что такое благо, то их жизнь и поступки изменились бы в сторону совер-
шенствования. Люди творят зло по причине своего невежества. Главными 
добродетелями человека являются умеренность, мужество и справедли-
вость с рассудительностью, которые позволяют обнаружить положения 
сверхналичного значения. Есть вещи важнее жизни и смерти, что доказы-
вает своей философией и судьбой Сократ. Линию Сократа продолжает и 
выражает Платон, в философии которого этические вопросы играют цен-
тральную роль. 

Последовательное и систематическое выражение этика получает в 
философии Аристотеля. Высшей целью человеческой жизни является сча-
стье, которое невозможно без добродетели. Добродетель, а точнее, доб-
ротность и доблесть (аретэ), представляет собой умение оптимально ис-
пользовать жизненные силы, подчиняя разуму иррациональные начала че-
ловеческой природы. Никто не добродетелен от природы, поэтому чело-



36 
 

 

век нуждается в познании и утверждении разумного среднего между дву-
мя крайностями. Например, мужества как добродетели, располагающейся 
на шкале между трусостью и полной бесстрашностью. Мало знать, что та-
кое добродетель, нужно ей обладать и упражняться в ней, закрепляя в 
воспитании. Мы есть то, что и как мы делаем. Для того, чтобы стать му-
жественными, нам необходимо поступать мужественно и т.д. Кроме того, 
согласно Аристотелю, нам необходимы высшие, т.н. дианоэтические доб-
родетели: рассудительность и мудрость. Именно добродетели позволяют 
нам обретать и удерживать за собой всю полноту благ на всех уровнях че-
ловеческого существования: физическом, семейном, социальном, духов-
ном. Т. е. располагать такими благами, как здоровье, красота, дружба, до-
статок, уважение, признание, нравственное совершенство и т. д. В конеч-
ном счете, высшим (но не единственным) уровнем счастья является уро-
вень причастности вечности, т.е. практика созерцания. Счастье и нрав-
ственное совершенство, в высших своих проявлениях, возможны лишь в 
государстве и ради государственной жизни.  

Однако уже в поздней античности, в силу исторических и социальных 
причин политическое совершенство оказывается недостижимым, и этиче-
ская программа приобретает черты гораздо более индивидуальной 
направленности. Так, стоики видят этическую задачу в обретении невоз-
мутимости духа, благородства и внутренней свободы в исполнении обя-
занностей и следовании своей судьбе. Эпикурейцы же ставят перед собой 
задачу формирования приятной, хорошей и невозмутимой внешними со-
бытиями жизни. Для реализации этого проекта требуется, на первый 
взгляд, немного: обретение круга единомышленников и получение пра-
вильных, т.е. естественных и необходимых удовольствий. Соотнесение 
этических программ стоиков и эпикурейцев представляет собой важную и 
интересную задачу. 

 
Вопросы для обсуждения: 

1. В чем состоит актуальное значение этики античной философии? 
2. В чем состоят главные вопросы античной этики? Насколько они 

важны для нашей жизни? 
3. В чем состоит этическое учение Сократа? 
4. Зачем нужна добродетель? Что такое счастье? 
5. Как соотносятся между собой этические учения стоиков и эпику-

рейцев? 
 

Темы докладов: 
 

1. Этическое учение Сократа по диалогу Платона «Горгий». 



37 
 

 

2. «Никомахова этика» Аристотеля как проект нравственного совер-
шенства и человеческого счастья. 

3. Как возможно безмятежное отношение с другими людьми соглас-
но философии Марка Аврелия? 

4. Что такое дружба согласно «Нравственным письмам» Сенеки? 
5. Эпикуреизм: «аристократизм» или «мещанство» духа? 
 

Задания: 
 

Задание 1. 
Прочитайте фрагмент книги Аристотеля «Никомахова этика» и от-

ветьте на вопросы.  
 
Кн.1. 1(I). «Всякое искусство и всякое учение, а равным образом по-

ступок и сознательный выбор, как принято считать, стремятся к опреде-
ленному благу. Поэтому удачно определяли благо как то, к чему все стре-
мится. В целях, однако, обнаруживается некоторое различие, потому что 
одни цели – это деятельности, другие – определенные отдельные от них 
результаты. В случаях, когда определенные цели существуют отдельно от 
действий, результатам естественно быть лучше [соответствующих] дея-
тельностей. <…> 

Кн. 2. Итак, при наличии добродетели двух [видов], как мыслитель-
ной, так и нравственной, мыслительная возникает и возрастает преиму-
щественно благодаря обучению и именно поэтому нуждается в долгом 
упражнении, а нравственная (ethike) рождается привычкой (ex ethoys), 
откуда и получила название: от этос при небольшом изменении [буквы]. 
Отсюда ясно, что ни одна из нравственных добродетелей не врождена 
нам по природе, ибо все природное не может приучаться (ethidzein) к че-
му бы то ни было. Так, например, камень, который по природе падает 
вниз, не приучишь подниматься вверх, приучай его, подбрасывая вверх 
хоть тысячу раз; а огонь не [приучится двигаться] вниз, и ничто другое, 
имея по природе некий [образ существования], не приучится к другому. 
Следовательно, добродетели существуют в нас не от природы и не во-
преки природе, но приобрести их для нас естественно, а благодаря при-
учению (dia toy ethoys) мы в них совершенствуемся. Далее, [все] то, чем 
мы обладаем по природе, мы получаем сначала [как] возможность, а за-
тем осуществляем в действительности. Это поясняет пример с чувствами. 
Ведь не от частого вглядывания и вслушивания мы получаем чувства 
[зрения и слуха], а совсем наоборот: имея чувства, мы ими воспользова-
лись, а не то что воспользовавшись – обрели. А вот добродетель мы об-
ретаем, прежде [что-нибудь] осуществив, так же как и в других искус-
ствах. Ибо [если] нечто следует делать, пройдя обучение, [то] учимся мы, 



38 
 

 

делая это; например, строя дома, становятся зодчими, а играя на кифаре – 
кифаристами. Именно так, совершая правые [поступки], мы делаемся 
правосудными, [поступая] благоразумно – благоразумными, [действуя] 
мужественно – мужественными. Так обстоит дело и с добродетелями, 
ведь, совершая поступки при взаимном обмене между людьми, одни из 
нас становятся людьми правосудными, а другие неправосудными; со-
вершая же поступки среди опасностей и приучаясь к страху или к отваге, 
одни становятся мужественными, а другие – трусливыми. То же относит-
ся и к влечению, и к гневу: одни становятся благоразумными и ровными, 
другие – распущенными и гневливыми, потому что ведут себя по-
разному. Короче говоря, [повторение] одинаковых поступков порождает 
[соответствующие нравственные] устои. Потому-то нужно определить 
качества деятельностей: в соответствии с их различиями различаются и 
устои. Так что вовсе не мало, а очень много, пожалуй, даже все, зависит 
от того, к чему именно приучаться с самого детства. Прежде всего нужно 
уяснить себе, что добродетели по своей природе таковы, что недостаток 
и избыток их губят, так же как мы это видим на примере телесной силы и 
здоровья (ведь для неочевидного нужно пользоваться очевидными при-
мерами). Действительно, для телесной силы гибельны и чрезмерные за-
нятия гимнастикой, и недостаточные, подобно тому, как питье и еда при 
избытке или недостатке губят здоровье, в то время как все это в меру и 
создает его, и увеличивает, и сохраняет. Так обстоит дело и с благоразу-
мием, и с мужеством, и с другими добродетелями. Кто всего избегает, 
всего боится, ничему не может противостоять, становится трусливым, 
а кто ничего вообще не боится и идет на все – смельчаком. Точно так же, 
вкушая от всякого удовольствия и ни от одного не воздерживаясь, стано-
вятся распущенными, а сторонясь, как неотесанные, всякого удоволь-
ствия, – какими-то бесчувственными. Итак, избыток и недостаток ги-
бельны для благоразумия и мужества, а обладание серединой благотвор-
но. Признаком [тех или иных нравственных] устоев следует считать вы-
зываемое делами удовольствие или страдание. Ведь кто, воздерживаясь 
от телесных удовольствий, этим и доволен, тот благоразумен, а кто тяго-
тится – распущен, так же как тот, кто с радостью противостоит опасно-
стям или по крайней мере не страдает от этого, мужествен, а кому это 
доставляет страдание – труслив. Ведь нравственная добродетель сказы-
вается в удовольствиях и страданиях: ибо если дурно мы поступаем ради 
удовольствия, то и от прекрасных поступков уклоняемся из-за страданий. 
Вот поэтому, как говорит Платон, с самого детства надо вести к тому, 
чтобы наслаждение и страдание доставляло то, что следует; именно в 
этом состоит правильное воспитание. Далее, если добродетели связаны с 
поступками и страстями, а всякая страсть и всякий поступок сопровож-



39 
 

 

даются удовольствием или страданием, то уже поэтому, вероятно, [нрав-
ственная] добродетель связана с удовольствием и страданием.  

Кн.3. Излишество в удовольствиях – это распущенность, и она заслу-
живает осуждения. За стойкость в страданиях (в отличие от случая с му-
жеством) не называют благоразумным, а за ее отсутствие не называют 
распущенным, но в то же время распущенным называют за то, что человек 
страдает больше, чем следует, из-за того, что ему не достаются удоволь-
ствия (даже страдание его бывает из-за удовольствия); а благоразумным 
называют за то, что человек не страдает при отсутствии удовольствий, и 
за воздержание от них. 

Итак, распущенного влекут все или самые [сладкие] удовольствия, и 
влечение тянет его так, что он предпочитает эти удовольствия всему дру-
гому. Вот почему он страдает как от лишения удовольствий, так и от вле-
чения к ним: влечение ведь сопряжено со страданием, хотя и кажется 
нелепым страдать из-за удовольствия. 

Люди, которым недостает влечения к удовольствиям и которые 
меньше, чем следует, ими наслаждаются, вряд ли существуют, ибо подоб-
ная бесчувственность человеку не свойственна, да ведь и остальные жи-
вые существа разборчивы в еде, и одно им нравится, другое – нет. Если же 
некоему [существу] ничто не доставляет удовольствия и оно не делает 
различия между [приятным и неприятным], оно, вероятно, очень далеко от 
того, чтобы быть человеком. Не нашлось для такого и названия, потому 
что он едва ли существует. 

Благоразумный же, напротив, держится в этом середины, ибо он не 
получает удовольствия от того, чем особенно [наслаждается] распущен-
ный; скорее, это вызывает у него негодование, и в целом [он не находит 
никакого удовольствия] в том, что не должно, и ничто подобное не [вле-
чет] его слишком сильно; а при отсутствии удовольствий он не испытыва-
ет ни страдания, ни влечения, разве только умеренно и не сильнее, чем 
следует, и не тогда, когда не следует, вообще ничего такого [с ним не про-
исходит]. Умеренно и как должно он будет стремиться к удовольствиям, 
связанным со здоровьем или закалкой, и к другим удовольствиям тоже, 
если они не препятствуют [здоровью и закалке], не противоречат нрав-
ственно прекрасному и соответствуют [его имущественному] состоянию. 
В самом деле, кто относится к этому иначе, любит подобные удовольствия 
больше, чем они того стоят, но благоразумный не таков: он [привержен 
им], согласно верному суждению. 

15 (XII). Распущенность больше походит на нечто произвольное, 
нежели трусость, ибо если первая связана с удовольствием, то вторая – со 
страданием и если первое избирают, то второго избегают. И наконец, 
страдание выводит из равновесия и искажает природу страдающего, 



40 
 

 

а удовольствие ничего такого не делает. Следовательно, распущенность 
более произвольна, а потому более заслуживает порицания, да и при-
учиться к воздержности в удовольствиях легче, так как в жизни для этого 
много [поводов] и приучение не сопряжено с риском, а в случае с опасно-
стями [все] наоборот. 

Может показаться также, что трусость [вообще] и при известных об-
стоятельствах произвольна не одинаково. Ведь сама по себе трусость не 
связана со страданием, но в каких-то случаях из-за страдания настолько 
теряют голову, что и оружие бросают, и в остальном ведут себя непри-
глядно. Вот почему [трусливые поступки] считаются подневольными. А у 
распущенного все наоборот: в каждом отдельном случае [его поступки] 
произвольны, так как отвечают его влечению и стремлению, а в целом – 
едва ли: ведь никого не влечет быть распущенным». 

Вопросы: 
1. Что такое благо согласно Аристотелю? 
2. Каким образом люди становятся добродетельными? 
3. Что такое добродетель согласно Аристотелю? 
4. Что такое распущенность и благоразумие? 
5. В чем состоит правильное воспитание? 
 
Задание 2.  
Прочитайте фрагмент работы Марка Аврелия «Наедине с собой» и 

ответьте на вопросы. 
 
«Если тебе не хочется подыматься чуть свет, то тотчас же скажи себе: 

«Я встаю, чтобы приняться за дело человеческое. Неужели же я буду до-
садовать на то, что иду на дело, ради которого я создан и послан в мир! 
Неужели мое назначение – греться, растянувшись на ложе?» – «Но по-
следнее приятнее». – «Так ты создан для наслаждения, а не для деятельно-
сти и напряжения сил? Почему ты не смотришь на растения, пичужек, му-
равьев, пауков, пчел, делающих свое дело и, по мере сил своих, способ-
ствующих красоте мира? Ты же не желаешь делать дела человеческого? 
И не спешишь к тому, что отвечает твоей природе?» – «Но ведь нужно и 
отдохнуть». – «Согласен. Однако природа установила для этого известную 
меру, как установила ее и для еды, и для питья. Но ты все же идешь даль-
ше меры и дальше того, что достаточно. В деятельности же своей ты не 
достигаешь этой меры, не доходишь до границ возможного, ибо ты не лю-
бишь самого себя. Иначе ты бы любил и свою природу, и ее требования. 
Другие, любящие свое искусство, всецело отдаются своему делу, забыв и 
помыться, и поесть. Ты же меньше ценишь свою природу, нежели гравер – 
гравирование, танцор – танцы, сребролюбец – деньги, честолюбец – славу. 



41 
 

 

Все они, когда увлекутся, предпочитают не есть и не спать, только бы 
приумножить то, к чему лежит их душа. Неужели же общеполезная дея-
тельность кажется тебе менее значительной и менее достойной усилий?». 

Как легко, отбросив и подавив всякое тягостное и неподобающее 
представление, тотчас же достичь полного мира душевного. 

Считай себя достойным всякого слова и дела, согласных с природой. 
Пусть не смущают тебя чьи-нибудь последующие упреки и пересуды, но 
если можешь сделать или сказать что-нибудь прекрасное, то смело берись 
за это! Ведь у людей свое руководящее начало, и следуют они своим 
стремлениям. Не смотри на это, но иди напрямки, следуя своей природе и 
общей, ибо един путь той и другой». 

Вопросы: 
1. Что значит следовать своей природе? 
2. Что значит любовь к себе согласно Марку Аврелию? 
3. Как связаны частная и общая природы? 
 
Задание 3.  
Прочитайте фрагмент письма Эпикура к Менекею и ответьте на во-

просы. 
 
«Нужно помнить, что будущее – не совсем наше и не совсем не наше, 

чтобы не ожидать, что оно непременно наступит, и не отчаиваться, что 
оно совсем не наступит. Сходным образом и среди желаний наших следу-
ет одни считать естественными, другие – праздными; а среди естествен-
ных одни – необходимыми, другие – только естественными; а среди необ-
ходимых одни – необходимые для счастья, другие – для спокойствия тела, 
третьи – просто для жизни. Если при таком рассмотрении не допускать 
ошибок, то всякое предпочтение и всякое избегание приведет к телесному 
здоровью и душевной безмятежности, а это – конечная цель блаженной 
жизни. Ведь все, что мы делаем, мы делаем затем, чтобы не иметь ни бо-
ли, ни тревоги; и когда это наконец достигнуто, то всякая буря души рас-
сеивается, так как живому существу уже не надо к чему-то идти, словно к 
недостающему, и чего-то искать, словно для полноты душевных и телес-
ных благ. В самом деле, ведь мы чувствуем нужду в наслаждении только 
тогда, когда страдаем от его отсутствия; а когда не страдаем, то и нужды 
не чувствуем. Потому мы и говорим, что наслаждение есть и начало и ко-
нец блаженной жизни; его мы познали как первое благо, сродное нам, с 
него начинаем всякое предпочтение и избегание и к нему возвращаемся, 
пользуясь претерпеванием как мерилом всякого блага. Так как наслажде-
ние есть первое и сродное нам благо, то поэтому мы отдаем предпочтение 
не всякому наслаждению, но подчас многие из них обходим, если за ними 



42 
 

 

следуют более значительные неприятности; и наоборот, часто боль мы 
предпочитаем наслаждениям, если, перетерпев долгую боль, мы ждем 
следом за нею большего наслаждения. Стало быть, всякое наслаждение, 
будучи от природы родственно нам, есть благо, но не всякое заслуживает 
предпочтения; равным образом и всякая боль есть зло, но не всякой боли 
следует избегать; а надо обо всем судить, рассматривая и соразмеряя по-
лезное и неполезное – ведь порой мы и на благо смотрим как на зло и, 
напротив, на зло – как на благо.  

Самодовление мы считаем великим благом, но не с тем, чтобы всегда 
пользоваться немногим, а затем, чтобы довольствоваться немногим, когда не 
будет многого, искренне полагая, что роскошь слаще всего тем, кто нужда-
ется в ней меньше всего, и что все, чего требует природа, легко достижимо, а 
все излишнее – трудно достижимо. Самая простая снедь доставляет не 
меньше наслаждения, чем роскошный стол, если только не страдать от того, 
чего нет; даже хлеб и вода доставляют величайшее из наслаждений, если 
дать их тому, кто голоден. Поэтому привычка к простым и недорогим куша-
ньям и здоровье нам укрепляет, и к насущным жизненным заботам нас 
ободряет, и при встрече с роскошью после долгого перерыва делает нас 
сильнее, и позволяет не страшиться превратностей судьбы».  

Вопросы: 
1. Как связаны наслаждения и конечная цель жизни? 
2. Какие удовольствия согласно Эпикуру предпочтительны и какие 

страдания допустимы? 
3. В чем согласно Эпикуру состоит благо самодовления? 
  

Основные понятия: 
 

Аретэ (др.-греч. ἀρετὴ – доблесть) – добродетель, особая деятель-
ность в соответствии со своим предназначением. 

Автаркия – этическая самодостаточность. 
Атараксия – особая невозмутимость мудреца. 
Энкратейя – самоконтроль, господство над самим собой. Господство 

разума над животным началом. В конечном счете, внутренняя свобода. 
Этос – (др.-греч. ἦθος), – нрав, обычай, характер, образ мыслей; ме-

стопребывание и жилище людей.   
 

Литература: 
 

1. Аристотель. Сочинения в 4-х т. Т.4. – М.: Мысль, 1983. 
2. Письмо к Геродоту. Письмо к Пифоклу. Письмо к Менекею. Глав-

ные мысли. Перевод М. Л. Гаспарова // Тит Лукреций Кар. О природе ве-
щей. – М., 1983.  



43 
 

 

3. Платон. Государство. – СПб.: Наука, 2005. 
4. Марк Аврелий. Наедине с собой. Размышления. – М.: АСТ, 2022. 
5. Реале Дж., Антисери Д. Западная философия от истоков до наших 

дней. I. Античность. – СПб.: Петрополис, 1994. 
 
 

Тема 5. Вера и разум в средневековой философии 
 

Целью семинара является более тщательный и глубокий анализ ос-
новных философских проблем Средневековья, их историческое понима-
ние и актуальность для нашего времени. Мы задаем людям иных эпох 
наши вопросы, но ожидаем получить их ответы, – только в таком случае 
возможен диалог. Необходимо не просто воспроизвести «доксографию» 
как считку мнений мыслителей того времени, но также постараться объ-
яснить и понять, почему они так думали, как выражали свои мысли и ка-
ков спектр аффектов, производимых и провоцируемых их идеями. При 
этом усвоение материала семинара должно опираться на определенную 
систематику основных разделов и проблем средневековой философии, 
общее освещение которых было представлено в соответствующей лекции.  

Средневековая философия – следующий за античностью историче-
ский этап развития философии, который относится к эпохе феодализма. 
Он охватывает исторический период с распада Римской империи (476 г.) – 
до эпохи Ренессанса (XV–XVI вв.). Однако ему предшествовал длитель-
ный период (I–IV века) становления средневековой культуры с новым ти-
пом философского мышления и религиозной веры. Если греческая фило-
софия связана с язычеством (политеизмом) и имеет космологический ха-
рактер, то философия Средневековья – с религией единобожия (моноте-
изм), к которой относятся христианство, мусульманство и иудаизм. Мо-
нотеизм очень важен для понимания всей философии Средневековья. Гре-
ческая философия пришла к пониманию божественного единства как объ-
емлющего всю иерархию сущностей, сил и уровней бытия. Однако сама 
дилемма: един Бог или множественен, в ней ещё не ставится. Лишь в биб-
лейском послании мы встречаем Бога как единого и уникального: «Да не 
будет у тебя иного Бога, кроме Меня». Библия подрывает любую форму 
политеизма и идолопоклонства: «И когда обратишь глаза свои к небу и 
увидишь солнце, луну, звезды, и все, что ни есть на небе, не дай завлечь 
себя и не делай культа из этого». Поэтому переходный период с начала 
нашей эры ознаменован поиском одного, единого Бога и соперничеством 
античной рационалистической философии (стоицизм, скептицизм, эпику-
реизм, неоплатонизм), с новым христианским вероучением как основой 
средневековой философии и культуры. 



44 
 

 

Таким образом, средневековая философия непосредственно связана с 
христианством как мировой религией, зарождающейся в период разложе-
ния Римской империи. Возникнув как еретическое движение в иудаизме и 
пройдя через отторжение Римской империей, христианство впоследствии, 
во время правления императора Константина Великого (в 324 г.) призна-
ется Вселенской Церковью Рима; все язычники объявляются «неверую-
щими», заблудшими грешниками. 

В отличие от космоцентризма греческой философии, средневековое 
мышление теоцентрично: высшей реальностью, определяющей все су-
щее, является не природа, а Бог. Поэтому христианский монотеизм осно-
вывается на двух важных принципах – идее творения и идее откровения. 
Идея творения (от лат. ‘creatio’ – творение, созидание) определяет средне-
вековую онтологию, а идея откровения – средневековую гносеологию. 
Вся философия Средневековья попадает в зависимость от религии и тео-
логии, а социальные институты, культура и жизнь людей – от церкви. Фи-
лософия становится «служанкой богословия». 

Средневековая онтология: природа и человек как творение Бога. 
Согласно христианскому догмату, Бог сотворил мир из ничего благодаря 
своей воли и всемогуществу. Он творит мир из небытия силой своего Слова 
– Логоса. Логос – это сам божественный разум и одновременно произво-
дящая энергия: «Бог сказал, и свершилось». Бог непосредственным образом 
создал и человека: «И сказал Бог: сотворим человека». Таким образом, вна-
чале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог. Такое мировоз-
зрение называется «креационизм» (от лат. creatio – сотворение). Сотворив 
мир, Бог каждый миг поддерживает его бытие и управляет им с помощью 
установленных им законов. Он может отменять действие естественных за-
конов и творить «чудеса». Вера в чудо – особенность средневекового со-
знания. Для верующего человека границы между прошлым и будущим, 
пространством и временем, жизнью и смертью – проницаемы и обратимы. 
Если в античной философии мир есть живое и одухотворенное целое, то в 
средние века есть только одно абсолютное начало – Бог, все остальное – 
его творение. Бог противопоставляется природе и становится сверхъесте-
ственным. Трансцендентность уникального Бога абсолютна, тотально от-
лична от всего прочего. Он есть высшее бытие, высшая субстанция, выс-
шая (нематериальная) форма, высшее благо. Он источник всего сущего, в 
котором сущность и существование совпадают. Природа же становится 
«манифестацией» идей и воли Бога, она превращается в символы высшей, 
религиозно-нравственной реальности. Ни одно природное явление не от-
крывает себя, не показывает, а рассказывает о себе, отсылая к скрытому в 
нем сакральному смыслу. Каждая вещь есть некий символ и урок. Мир 
природы дан человеку не только во благо, но и в поучение. 



45 
 

 

Средневековая антропология и этика определяются четырьмя религи-
озными догматами: творение, грехопадение, искупление и воскресение. 
Человек рассматривается как царь природы, венец творения, так как со-
здан Богом по «своему образу и подобию». Согласно Библии, человек со-
здан из земли и воды, растет и питается, как растение, чувствует и двига-
ется, как животное, – но он сродни не только им, но и Богу благодаря то-
му, что Бог наделяет его разумом и свободной волей, т. е. способностью 
суждения и различения добра и зла. Чтобы человек мог господствовать в 
мире, Бог дает ему тело и животную душу как связующее звено с приро-
дой. Человек, по Оригену (ок. 185 – ок. 255 н. э.), имеет тело, душу и дух 
святой; душа управляет телом, а дух святой – душой. Дух не принадлежит 
самому человеку, он свыше даруется ему Богом и устремлен к истине и 
благодати. Душа составляет наше самосознание («Я»), формирует инди-
видуальность и с помощью свободной воли выбирает между добром и 
злом. По природе душа должна повиноваться духу, а тело – душе. Но в 
силу двойственности души, заключенной между телом и духом, низшая ее 
часть нередко берет верх над высшей, побуждая человека следовать пло-
ти, телесным влечениям и страстям. И несмотря на это царственное вели-
колепие человека, считает Григорий Нисский, облаченного в пурпур доб-
родетелей, золото разума и наделенного свободной волей, он, в силу свое-
го грехопадения, опускается ниже любого скота и находится в позорном 
рабстве у своих страстей и влечений: ведь чем выше положение, тем 
страшнее падение. Налицо трагическое противоречие в самой природе че-
ловека. Человек становится грешником, нарушающим божественный по-
рядок: он высшее подчиняет низшему, и тем самым привносит в мир зло. 
Следовательно, зло исходит не от Бога или природы, не от тела, а от чело-
века, злоупотребляющего свободой воли. «Я одобрял одно, – пишет Авгу-
стин в своей «Исповеди», – а следовал другому…». Бог – это высшее бла-
го. Мир, наоборот, изменчив, непостоянен, преходящ, совершенен и хо-
рош постольку, поскольку сотворен Богом. 

Становится понятен и принцип средневекового мышления, утвер-
ждающий, что бытие и благо обратимы (Ens et bonum conventuntur). Дру-
гими словами, для средневекового человека все зло в мире это – небытие, 
ибо Бог как источник блага не может сотворить зло. Существование зла в 
мире объясняется тем, что оно умеет маскироваться под истинное бытие, 
прикидываться добром и быть за счет блага. 

 В этом состоит смысл средневековой «теодицеи» (Theodicy – от греч. 
cnostheos -"бог" и dike -"справедливость"), под которой понимаются бого-
словские концепции, стремящиеся согласовать благость Божию с суще-
ствованием зла в мире, буквально «оправдание Бога», того, как Бог посту-
пает с людьми. В средние века была вера в абсолютную справедливость 



46 
 

 

Бога, который допускает зло как возмездие за грехи, подчеркивая, что да-
же человеческое зло Господь может обратить в добро. Люди верят в зло 
как наказание, ибо силы зла принадлежат тварному миру, противятся Богу 
и олицетворены драконом «хаоса», дьявола. Поэтому задача человеческой 
жизни состоит не в отказе от плоти (самоубийство – грех), а обуздание, 
воспитание плоти с целью подчинения ее высшему духовному началу – 
разуму. Поэтому «человек есть разумная душа, владеющая телом» (Авре-
лий Августин).  

По христианским представлениям, Сын Божий – Логос, или Иисус 
Христос, воплотился в человека, чтобы своей смертью на кресте искупить 
грехи человеческие и, таким образом, даровать людям спасение. Человек 
должен искупать свои грехи служением Богу, добрыми делами, испове-
дью и молитвами. Исповедь и молитва – психологический акт религиоз-
ной открытости, определяющий теопсихическое состояние души челове-
ка. Сила исповеди превосходит даже принудительную истину под пыткой 
в суде, которая не предполагают понимание и соучастие. Религиозная ис-
тина перестает быть свойством высказывания, она становится единством 
слова и жизни. Исповедующийся открывает истину через боль признания, 
в ходе которого он очищается и дистанцируется от содеянного. Возможно, 
этот религиозный катарсис (греч. – очищение), достигаемый игрой истины 
в исповеди, является своего рода формой психотерапии. Поэтому истина – 
не просто знание объектов, а пребывание в ней, своего рода vita christiana 
(лат. – жизнь во Христе). Душа человека бессмертна, благодаря ей он при-
частен к вечному бытию Святого духа, через который Бог связан с челове-
ком и «всё видит». Одним людям Бог дарует спасение и блаженство, дру-
гим – наказание и осуждение на вечные муки в аду. После искупления, 
пройдя через духовность и суд Божий, человеку даровано воскресение во 
плоти, в своем телесном обличье, ибо душа не может существовать вне 
тела. В этом суть христианского учения о божественном предопределе-
нии. 

Средневековая гносеология. Для средневекового мышления харак-
терны ретроспективность и традиционализм, обращенные в прошлое. Чем 
древнее, тем подлиннее, чем подлиннее, тем истиннее – таков путь сред-
невекового познания. Самое древнее – это Библия (греч. biblia – книги), 
она есть единственный свод всех возможных истин, сообщенных человеку 
божественной благодатью. Поэтому для философского стиля характерны 
дидактизм, учительство, назидательность. Сам Бог непознаваем, но он от-
крывает себя в откровении, явленном в текстах Св. Писания, и дает чело-
веку сверхъестественную способность познания – веру, необходимую для 
постижения богооткровенных истин: «если, не поверите, то не поймете», – 
говорит Исайя. Проблема разума и веры становится ключевой проблемой 



47 
 

 

средневековой философии, от которой, в конечном счете, зависит пони-
мание всей религиозной картины мира, природы и человека.  

Греческая философия обесценила веру и верования (pistis), рассмат-
ривая их только в аспекте познания. Вера относилась к вещам чувствен-
ным и изменчивым, и поэтому была формой мнения (doxa). Новое откры-
тие вера было сделано в среднике века. Хотя Бог непознаваем, он наделяет 
человека особой способностью – верой и дает ему источник всякого зна-
ния – свое откровение, Библию. Вера становится обязательным условием 
всякого понимания: Вера есть «сокращенное знание» того, к чему вела вся 
греческая философия. Преимущества веры в том, что она доступна всем и 
дается человеку как дар, в готовом виде. Вера не только первична к зна-
нию, но и критерий его. Без веры нет знания, и наоборот. Их единство вы-
ражается в том, что вера (pistis) и знание (gnosis) есть лишь разные формы 
проявления универсальной силы, пронизывающей весь мир, – разумности 
(phronesis). 

В философии вера выражает некую «экзистенциальную открытость 
трансцендентному», «уверенность в невидимом». Она иррациональным 
способом постигает то, что не дано нам в органах чувств, выводит нас за 
пределы опыта, в сверхчувственный, потусторонний мир. Она открывает и 
убеждает нас в существовании скрытого от нас, но действительного мира, 
который в любой момент может стать для нас реальным. Таким образом, 
вера – это особенное отношение к действительным, или воображаемым 
объектам (и соответствующее психологическое состояние), когда само су-
ществование этих объектов принимается без всяких оснований и доказа-
тельств. Вера одновременно создает, признает и познает сотворенный ею 
же мир. Делая проницаемыми границы видимого и невидимого, прошлого 
и будущего, она вовлекает человека в активное участие в бытии, превраща-
ет его в соучастника событий. У человека нет больше «алиби в бытии», он 
как творение Бога за все несет ответственность перед Господом. 

В средневековой философии можно выделить три концепции веры.  
Сначала формируется иррационалистическая концепция «чистой, или сле-
пой веры»: «Верую, ибо абсурдно» (Тертуллиан, II–III вв.). Тертуллиан вы-
ступает против разума, противопоставляя христиан философам, которые, 
по его мнению, являются патриархами еретиков. Чтобы прийти к Богу с 
помощью веры, достаточно быть простодушным, так как вера уже содер-
жит в себе истину и потому не нуждается в доказательстве и проверке. 
Изыскание есть отсутствие веры, или её утрата. Основываясь на догматах 
церкви, вера не подлежит проверке и верификации. Парадоксальность 
правила веры в том, что «не знать ничего – значит знать все». 

Следующая концепция «тождества веры и разума» представлена в 
учении Аврелия Августина: «верю, чтобы понимать, и понимаю, чтобы 



48 
 

 

верить». Познание определяется «презумпцией веры», с которой начина-
ется и также завершается процесс познания – «верю, чтобы понимать» 
(credo ut intelligam). Вере в бога должно предшествовать понимание неко-
торых вещей, и в то же время, сама вера помогает больше понимать, и ум 
продвигается вперёд в понимании того, во что он верит. В этом выражает-
ся диалектика разума как умного видения и веры как авторитетного свето-
зарного слова. Звучание слова Божьего выше умного созерцания. Вера не 
подменяет разумного понимания, никогда его не отвергает. Напротив, она 
стимулирует и продвигает понимание, а без мысли нет и веры. И наобо-
рот, разумное понимание никогда не элиминирует веры, а цементирует её 
посредством максимального прояснения. Не имея веры, не можете понять. 
Вера награждает разум, а понимание – «вознаграждение веры». 

В средневековой схоластике формируется новая концепция веры на 
основе рационального обоснования богооткровенных истин – «понимать, 
чтобы верить». В своём трактате «Да и Нет» Пьер Абеляр специально со-
бирает целый свод противоречивых суждений церковных авторитетов, 
чтобы побудить людей к самостоятельному размышлению, где «первым 
ключом мудрости является постоянное и частое вопрошание». Познание 
каждой вещи сводится к ответу на четыре вопроса: 1) Есть ли вещь? 2) 
Что она такое? 3) Какова она? 4) Почему (или для чего) она есть? Первый 
вопрос устанавливает сам факт бытия вещи, а второй и последующие – 
определяют её сущность. Сущность вещи выражается в ее определении, в 
понятии этой вещи, постигаемом разумом. О существовании же вещи мы 
узнаем из чувственного опыта, прямого контакта с нею, так как существо-
вание возникает не из разума, а из акта всемогущей воли творца, и потому 
не входит в понятие вещи. Понятие существования не принадлежит к 
сущности вещи и вводится для постижения догмата творения. 

В средневековой схоластике (от греч. слова schole – "школа" – 
"школьная философия") важное значение имеет борьба реализма и номи-
нализма. Реалисты считают, что подлинной реальностью обладают только 
общие понятия, или универсалии («universalia sunt realia»), а единичные 
предметы лишь даны нам в органах чувств. Универсалии существуют до 
вещей (ante rem), как идеи в разуме Бога. Поэтому человеческий разум 
может познавать сущность этих вещей, ибо она сама есть не что иное, как 
всеобщее понятие. Для реалистов (Ансельма Кентерберийского, Гильома 
из Шампо, Альберта Великого, Фомы Аквинского) познание возможно 
лишь с помощью разума, ибо только мышление способно постигать об-
щее. Номинализм (от лат. "nomen" – «имя»), напротив, подчеркивает при-
оритет воли (веры) над разумом, полагая, что реально существуют только 
отдельные вещи с их качествами, а общие понятия – это лишь имена для 
обозначения конкретных вещей, возникающие путем абстрагирования 



49 
 

 

общих признаков предметов (Иоанн Дунс Скот (ок. 1266–1308), Уильям 
Оккам (ок. 1285–1349), Жан Буридан (ок. 1300–1358)). Следовательно, 
универсалии существуют не до, а после вещей (post rem). Крайние номи-
налисты (И. Росцелин, П. Абеляр) полагают, что универсалии – не более, 
чем звуки человеческого голоса; реально лишь единичное, а общее – толь-
ко иллюзия, которой нет даже в человеческом уме. Известна «бритва» 
У. Оккама (1285 -1349 г.), выражающая принцип: «не следует умножать 
сущности без необходимости» и придумывать все новые «скрытые каче-
ства», «формы» или «причины», которые никак не коррелируют с единич-
ными вещами. 

В период схоластики открываются первые европейские университеты 
(«universitas literarum») – учебные заведения с универсальной программой, 
предполагающей единство и общность наук – Болонья (universitass 
cholarum, 1088 г.), Париж ("университас магистрорум эт сколарум", 
1215 г.), Оксфорд (1167 г.), Кембридж (1209 г.), Падуя (1222 г.), Неаполь 
(1224 г.).  Наряду с теологией, философия является обязательным предме-
том для изучения. 

 
Вопросы для обсуждения: 

 

1. Основные принципы философии Средневековья. 
2. Концепции разума и веры в средневековой философии. 
3. Латинская патристика: идеи, проблемы, персоналии. 
4. Теологическая схоластика: номинализм и реализм. 

 

Темы докладов: 
 

1. Сравнительный анализ философии Античности и Средневековья. 
2. Учение Святого Августина: философствование в вере. 
3. Философия Фомы Аквинского: естественная теология, метафизика 

и антропология. Теория двойственной истины. 
4. Концепции веры и доказательства бытия Бога. 
5. Христианская мораль и смертные грехи. 

 
Задания: 

 

Задание 1. 
Проанализируйте высказывания мыслителей раннего Средневековья, 

использующих «доказательство по аналогии» и световую символику для 
обоснования непознаваемости Бога, и ответьте на вопросы. 

 
«Как душа человека, оставаясь невидимой и незримой для людей, по-

знается через движения тела, так и бога нельзя видеть человеческими гла-



50 
 

 

зами, но его можно созерцать и познавать через его провидение и его дей-
ствия… Как земного царя не все видят, но все знают по его законам, ука-
зам, армиям и изображениям, так и ты, если хочешь знать бога, узнавай 
его из его дел» (Теофил). 

«Если мы не можем смотреть на солнце, то как мы можем смотреть на 
создателя солнца, на сам источник света? Бога нельзя видеть, он слишком 
блестящ для наших глаз; его нельзя обнять – он слишком велик для рук; 
его нельзя воспринять, ибо он слишком велик для наших чувств. Беско-
нечный и неизмеримый, он может быть понятен только самому себе. Ка-
ким бы именем я его ни назвал, я умаляю его. Кто не хочет его приумень-
шить, тот не должен покушаться его постигнуть. Наше сердце слишком 
тесно для того, чтобы вместить его, и мы только тогда его достойно по-
стигаем, когда познаем непостижимым…»  (Минуций-Октавий). 

Вопросы: 
1. В чем заключается трансцендентная природа Бога? 
2. На основании чего мы можем знать о Боге, если он непознаваем? 
3. Что такое «апофатика» и «катафатика» как методы постижения 

сущности Бога. 
 

Задание 2. 
Прокомментируйте фрагмент из книги Аврелия Августина «Испо-

ведь» и ответьте на вопросы. 
 
«А что же такое Бог? Я спросил землю, и она сказала: «Это не я»; и 

всё живущее на ней исповедало то же. Я спросил море, бездны и пресмы-
кающихся, живущих в нем, и они ответили: «Мы не бог твой; ищи над 
нами». Я спросил у веющих ветров, и всё воздушное пространство с оби-
тателями своими заговорило: «Ошибается Анаксимен: я не бог». Я спра-
шивал небо, солнце, луну и звезды. «Мы не бог, которого ты ищешь, – го-
ворили они. И я сказал всему, что обступает двери плоти моей: «Скажите 
мне о Боге моем – вы ведь не бог, скажите мне что-нибудь о Нем». И они 
вскричали громким голосом: «Творец наш, вот Кто Он». Мое созерцание 
было моим вопросом; их ответом – их красота. Тогда я обратился к себе и 
сказал: «ты кто? И ответил: «Человек». Вот у меня тело и душа, готовые 
служить мне; одно находится во внешнем мире, другая – внутри меня. 
У кого из них спрашивать мне о Боге моем, о Котором я уже спрашивал 
своими внешними чувствами, начиная с земли и до самого неба, куда 
только мог послать за вестями лучи глаз моих? Лучшее, конечно, то, что 
внутри меня. … Люди же могут спросить, чтобы «невидимое Божие через 
творения было понято и узрено» … «И ты, душа, говорю это тебе, ты 
лучше, ибо ты оживляешь глыбу тела, в котором живешь, и сообщаешь 



51 
 

 

ему жизнь: ни одно тело не может этого доставить телу. Бог же твой еще 
больше для тебя: Он Жизнь жизни твоей». 

Вопросы: 
1. Как соотносятся Бог и природа? 
2. Что есть человек как творение Бога? 
3. Как человек может постичь своего Бога? 
 
Задание 3. 
Прокомментируйте фрагменты из книги Ветхого Завета («Бытие») и 

«Исповеди» Аврелия Августина о сотворении мира и человека, и ответьте 
на вопросы. 

 
««В начале было Слово и Слово было у Бога и Слово было Бог. Оно 

было вначале у Бога. Всё через него начало быть и без Него ничто не 
начало быть, что начало быть. В Нем была жизнь, и жизнь была свет че-
ловеков. И свет во тьме светит, и тьма не объяла его». Человеческая же 
душа хотя свидетельствует о свете, но сама не есть свет; Слово, Бог – 
вот «истинный Свет, просвещающий всякого человека, приходящего в 
этот мира» и был Он «в этом мире, и мир Им создан, и мир его не по-
знал». Того же, что Он пришел в Свое имение и Свои Его не приняли, а 
тем, кто Его принял, верующим во Имя Его, дал власть быть «чадами 
Божьими»». 

«И сказал Бог: сотворим человека по образу Нашему, по подобию 
Нашему; и да владычествует он над рыбами морскими, и над птицами 
небесными, и над скотом, и над всею землею, и над всеми гадами, пре-
смыкающимися по земле» (Бытие, 1, 26). «… И тогда Яхве, Бог создал 
человека из праха земного и вдунул в ноздри его дыхание жизни» (Бы-
тие, 2, 7). 

«Когда взираю я на небеса Твои, – дело Твоих перстов, на луну и 
звезды, которые ты поставил: то, что есть человек, что Ты помнишь его, и 
сын человеческий, что Ты посещаешь его? Не много Ты умалил его перед 
Ангелами; славой и честью увенчал его; поставил его владыкою над дела-
ми рук Твоих; все положил под ноги его; овец и волов всех, и также поле-
вых зверей, птиц небесных и рыб морских, все преходящее морскими сте-
зями». (Псалм 8).  

Вопросы: 
1. Что означает творение мира Богом через Слово? 
2. В чем заключается «образ и подобие» человека Богу? 
3. Чем отличается человек от других существ, земных и небесных? 
4. Для чего Бог создал человека и поставил его над всеми живыми 

тварями? 



52 
 

 

Задание 4. 
Проанализируйте высказывания Тертуллиана и Аврелия Августина по 

проблеме разума и веры и ответьте на вопросы. 
 
«Сын божий распят; мы не стыдимся, хотя это постыдно. И умер сын 

божий; это вполне достоверно, ибо ни с чем не сообразно. И после погре-
бения воскрес; это несомненно, ибо невозможно».  

«Не всякое мышление есть верование, ибо люди часто мыслят, чтобы 
воздерживаться от веры; но всякое верование есть мышление… а именно 
мышление с согласием, с одобрением» (cum assensione)». 

«Что я понимаю, тому и верю; но не все, чему я верю, я понимаю. 
Все, что я пониманию, то и знаю, но не все то знаю, чему верю…Поэтому, 
хотя многие предметы я и не могу знать, я все же знаю, как полезно в них 
верить». 

Вопросы: 
1. В чем заключается противоречие разума и веры? 
2. Чем отличается вера от разума и понимания? 
3. Как соотносятся друг с другом понятия веры, знания, мышления, 

понимания, истины? 
  

Задание 5.  
Как вы понимаете смысл семи смертных грехов? 
• Гордыня – высокомерие и излишняя самоуверенность порождают 

неверие в Божественное.  
• Алчность – стремление к приумножению материальных благ в 

ущерб духовному развитию.  
• Зависть – жажда чужого статуса, прямое нарушение предначерта-

ний Господних.  
• Гнев – состояние, порождающее, вместо любви, ненависть и раз-

рушение.  
• Похоть – желание излишнего удовольствия.  
• Чревоугодие – нужда потреблять больше, чем необходимо, так же 

относиться и к прегрешению.  
• Уныние – избегание физической и духовной работы над собой.  

 
Основные понятия: 

  

Монотеизм (от греч. μόνος – единый и θεός – Бог) – вера и поклоне-
ние одному единому Богу. 

Теоцентризм (греч. Θεός – Бог + лат. Centrum – центр круга) – фило-
софская концепция, в основе которой лежит понимание Бога как абсолют-



53 
 

 

ного, совершенного, наивысшего бытия, источника всей жизни и любого 
блага. 

Креационизм (от лат. creatio – творение) – религиозно-философское. 
учение о творении мира Богом.  

Откровение – открытие Богом самого себя и своей воли людям, ис-
ходящее как непосредственно от Бога, так и через тексты Св. Писания, ко-
торые рассматриваются в качестве «богооткровенных» истин.  

Персонализм (от лат. persona – личность) – теистический принцип, 
согласно которому личность признается высшей духовной ценностью, 
связанной с миром как проявлением творческой активности высшей лич-
ности – Бога.  

Теодицея (Theodicy – от греч. cnostheos – "бог" и dike – "справедли-
вость") – доктрина «оправдания Бога» за наличие зла в мире. 

Теория двойственной истины – философская концепция, утвержда-
ющая существование двух аспектов истин (веры и разума), которые раз-
личаются по своему предмету и методу познания. 

Апофатика (от греч. ἀπόφασις – отказ, отрицание) – способ выраже-
ния сущности Бога путём отрицания его возможных определений как не-
соразмерных ему, постижение Бога через понимание того, чем Он не яв-
ляется.  

Катафатика (от греч. κατάφασις – утверждение) – положительное 
богословие, утверждающее истины о Боге при помощи положительных 
терминов и предикатов, возведенных, как правило, в превосходную сте-
пень. 

 
Литература: 

 

1. Гуревич А. Я. Категории средневековой культуры. – М., 1984. 
2. Майоров Г. Г. Формирование средневековой философии. – М., 

1979. 
3. Реале Дж., Антисери Д. Западная философия от истоков до наших 

дней. Том 2. Средневековье. – СПб., 1994. 
4. Соколов В. В. Средневековая философия. – М., 1979. 
5. Философия Средних веков и эпохи возрождения: учебное посо-

бие / под ред. А. Ю. Григоренко, С. И. Тягунова. – СПб.: СПбГУ, 2016. 
6. Чанышев А. К. Курс лекций по древней и средневековой филосо-

фии. – М., 1991. 
 

  



54 
 

 

Тема 6. Философия Возрождения и гуманистическое мировоззрение 
 

На семинарском занятии повторяем и закрепляем знания, полученные 
на лекции «Философия Возрождения», уделив особое внимание такому 
важному аспекту ее содержания, как гуманистическое мировоззрение эпо-
хи.  

В эпоху Возрождения европейская культура пережила трансформа-
цию, сутью которой стал переход от теоцентрической картины мира, по-
лагающей началом всех вещей Бога, к антропоцентрической, ставящей в 
центр мироздания человека, от религиозного мировоззрения к светскому. 
Образцы для подражания художники и философы этого времени нашли в 
античности.  Творения греческих и римских ученых, философов, орато-
ров, поэтов, архитекторов, скульпторов были заново открыты и оценены 
как примеры мудрости, красоты и добродетели. Но вместе с тем, культура 
Ренессанса имеет глубокие средневековые корни. Деятели Возрождения 
могли критиковать церковь и ее иерархов, переосмысливать сложившуюся 
догматику, схоластическую традицию богословия, но ценность христиан-
ства и религиозной веры не подвергалась сомнению. Мировоззрение Воз-
рождения было христианским, а не языческим. Правда, это было обнов-
ленное христианское сознание: средневековое представление о греховно-
сти и низменности земного бытия уходило в прошлое, в умах мыслящих 
европейцев утверждалась мысль о том, что Божественная Премудрость и 
Красота распространяется не только на духовный мир, но и на материаль-
ный. Земная жизнь достойна любви и восхищения, а также изучения. Ко-
лыбелью Возрождения стала Италия XIV—XVI вв. В других странах Ев-
ропы – Нидерландах, Франции, Германии, Англии – Возрождение нача-
лось только в конце XV в. и было тесно связано с Реформацией, что дает 
основание считать Северное Возрождение самобытной формой ренессан-
сной культуры. 

Мыслители этой эпохи вводят в научный оборот оригинальные тек-
сты античных философов. Отсюда сложились такие направления фило-
софской мысли, как ренессансный неоплатонизм (Платоновская Академия 
во Флоренции), неоаристотелизм (Падуанская школа), неоэпикурейство 
(Л. Валла). 

Антропоцентризм культуры Возрождения ярко проявился в филосо-
фии, главным предметом которой становится человек. Это способствовало 
развитию гуманизма.  Гуманистами называли людей, занятых гуманитар-
ными штудиями (от лат. studia humanitatis – изучение человечества) – эти-
кой, риторикой, филологией, историей, поэтикой, педагогикой. Это сово-
купность тех познаний, которые направлены на усовершенствование и 
воспитание личности. Гуманисты были выходцами из самых разных соци-



55 
 

 

альных слоев, и существовало лишь одно условие, чтобы войти в их круг 
– требовалось блеснуть знаниями и способностями.  Гуманистами стано-
вились по призванию, по личной склонности, часто вопреки воле семьи и 
существующим шаблонам сословного обычая. Так вырабатывался новый 
субъект культуры – человек, свободно определивший свой жизненный 
путь, сознающий и ценящий свою индивидуальность.  

Хотя понятие «humanitas» тесно связано с гуманитарной образован-
ностью, оно несет в себе и более широкий, мировоззренческий, смысл. 
Гуманизм – мировоззрение, признающее человеческую личность высшей 
ценностью мироздания, утверждающее право каждого на счастье, свобо-
ду, развитие своих способностей и дарований. 

Возрождение увидело в человеке творца, мастера, способного созда-
вать самого себя, мир культуры, а также возделывать, сообразно своим 
интересам и желаниям, природную и социальную среду. Творческая дея-
тельность человека мыслилась продолжением и усовершенствованием 
божественного творения. Способность к творчеству уравнивает человека с 
Богом и даже в какой-то мере делает его соперником Творца. Идеалом 
становится универсальная личность, реализующая себя в разных областях 
творчества, причем эпоха Возрождения дала немало ярких примеров тако-
го универсализма (Леон Баттиста Альберти, Леонардо да Винчи, Альбрехт 
Дюрер и др.). Человек – это универсальный микрокосм, обладающий не-
ограниченной творческой потенцией и предназначенный к господству в 
мире, причем он вправе идти к самоутверждению различными путями. 

Продолжая традицию античности, философы Ренессанса определяли 
человека как социальное и гражданское животное, полагая, что лишь в 
справедливо устроенном обществе человек может стать совершенным. 
Одним из условий реализации гуманистического идеала считалось преоб-
разование общества. Именно в эту эпоху получает развитие литературный 
жанр утопии, получивший свое наименование по названию книги англий-
ского гуманиста Томаса Мора. Формируется новая концепция государства 
в противоположность средневековой, утверждавшей божественный харак-
тер власти. Николо Макиавелли исходит из представления о том, что лич-
ный интерес человека в сохранении и приумножении его собственности 
является главным мотивом его действий. Государственная власть суще-
ствует для ограничения эгоизма и общего блага, то есть в силу естествен-
ных причин. Социальная философия органически связана с философской 
антропологией эпохи. 

Гуманистическое мировоззрение, утверждавшееся ценность челове-
ческого разума, открывало широкие перспективы для развития натурфи-
лософии и естественных наук. В натурфилософии (Николай Кузанский, 
Джордано Бруно) утверждаются пантеистические идеи, отождествляющие 



56 
 

 

Бога и природу. В отличие от средневековых представлений, Бог пребыва-
ет не за пределами естественного космоса, но присутствует всюду, прони-
зывает собою все мироздание. Бог как целое проявляется в единичном по 
принципу «всё во всем». Пантеизм трактует природу как живое существо, 
обладающее душой и разумом. Вслед за античными философами мысли-
тели эпохи Ренессанса видят единство человека и космоса, утверждая при 
этом его особый привилегированный статус в мировой иерархии как по-
знающего существа. Познание и действие – естественная и благородная 
задача человеческого рода.  

 
Вопросы для обсуждения: 

1. Почему эпоха Возрождения получила такое название? В чем со-
стоит своеобразие ее культуры? 

2. Философы эпохи о сущности гуманизма. Образ совершенного че-
ловека. 

3. Социальная философия эпохи Возрождения. 
4. Натурфилософские концепции и естествознание.  

 

Темы докладов: 
 

1. Марсилио Фичино о достоинстве человека. 
2. Лоренцо Валла – христианин и эпикуреец. 
3. Эрамз Роттердамский и Мартин Лютер: спор о свободе воли. 
4. Хочу ли я жить в Городе Солнца Томазо Кампанеллы? 
5. Джордано Бруно о героическом энтузиазме. 
 

Задания: 
 

Задание 1. 
Прочитайте фрагмент работы Джаноццо Манетти «О достоинстве и 

превосходстве человека» и ответьте на вопросы. 
 
«Человек – социальное и гражданское животное, наделенное разумом 

и пониманием… частично смертное, пока находится в этой земной жизни, 
частью бессмертное, когда воскреснет из мертвых… 

…С самого начала Бог, видимо, посчитал это столь достойное и вы-
дающееся свое творение настолько ценным, что сделал человека прекрас-
нейшим, благороднейшим, мудрейшим, сильнейшим и, наконец, могуще-
ственнейшим…  

Если считается столь замечательной и великой красота мира, то каким 
обликом, какой красотой и изяществом должен быть наделен человек, ис-



57 
 

 

ключительно ради которого и был, без сомнения, создан самый красивый 
и самый украшенный мир!..  

И в самом деле таким, т. е. в высшей степени красивым и изящным 
должен был быть облик этого скорее божественного, нежели человеческо-
го существа, чтобы по справедливости служить подходящим и удобным 
вместилищем для разума, скорее божественного, чем человеческого… 

…Благодаря выдающейся и исключительной остроте человеческого 
разума после первоначального и еще не законченного творения мира 
нами было изобретено, изготовлено и доведено до совершенства всё 
остальное. Ведь наше, т.е. человеческое, поскольку сделано людьми, то, 
что находится вокруг: все дома, все укрепления, все города, наконец, все 
сооружения на земле, а их, бесспорно, так много и так они замечательны, 
что, благодаря их великолепным свойствам, они по праву должны счи-
таться делом скорее ангелов, чем людей. Наша живопись, наша скульп-
тура, наши искусства, наши науки, наша мудрость… Наши… все откры-
тия, наши различные языки и разнообразные виды письменности, о 
насущной пользе которых чем больше размышляем, тем сильнее восхи-
щаемся и изумляемся… Наши, наконец, все орудия – удивительные и по-
чти невообразимые – они были созданы и изготовлены с исключитель-
ным мастерством благодаря проницательности и остроте человеческого 
ума. Всё это и прочее, подобное ему, столь многочисленное и прекрас-
ное, повсюду бросается в глаза, чтобы видно было, что мир и его красо-
ты, изначально созданные всемогущим Богом и предназначенные для 
пользования людей и принятые затем самими людьми с благодарностью, 
были сделаны ими значительно более прекрасными и изящными и с го-
раздо большим вкусом… 

… Никто не будет отрицать, что большая часть того, что видят в ми-
ре, была устроена и упорядочена людьми. Ведь люди, словно хозяева все-
го и возделыватели земли, своими разнообразными трудами обработали её 
удивительным образом, украсив равнины, острова, берега пашнями и го-
родами… 

Далее, мы никоим образом не понимаем, кому, как не мудрому чело-
веку, принадлежит заслуга выработки интеллектуальных и моральных 
добродетелей. Когда он заметил, что двоякое, склонное к гневу желание 
свойственно как людям, так и животным, он, говорят, нашел и открыл для 
сдерживания необузданных и строптивых порывов этого желания интел-
лектуальные и моральные добродетели, которыми, словно уздой, усмирял 
разнообразные и многочисленные позорные наслаждения, ибо он полагал, 
что желание наслаждений у людей полнее и богаче, чем у прочих живот-
ных… В самом деле, с помощью каждого из ощущений (зрения, вкуса, 
обоняния, слуха, осязания) люди воспринимают более несомненные, пыл-



58 
 

 

кие и более многочисленные наслаждения и удовольствия, чем прочие 
животные… 

Поскольку велики, непоколебимы и восхитительны сила, разум и мо-
гущество человека, ради которого был создан и сам мир и всё, что в нём 
есть, то равным образом прямой, неизменный и единственный долг чело-
века состоит в том, чтобы иметь и быть в состоянии руководить и управ-
лять миром, созданным ради человека… И человек никоим образом не 
смог бы осуществить это в совершенстве и вообще выполнить без дей-
ствия и познания...  Никакое другое животное, за исключением человека, 
не могло по своей природе стать причастным действию и познанию». 

Вопросы:  
1. Как философ понимал природу человека? Как соотносятся в ней 

природное (естественное) и божественное? 
2. В чем состоит принципиальное отличие человека от других при-

родных существ? 
3. В чем выражается творческая сущность человека? Каково ее со-

отношение с божественным творчеством? 
4. Каково место человека в мире и его предназначение? 
5. Как мыслитель объяснял происхождение добродетелей? 
 
Задание 2.  
Прочитайте фрагмент работы Эразма Роттердамского «Оружие хри-

стианского воина» и ответьте на вопросы. 
 
«…Человек – это некое странное животное, состоящее из двух или 

трёх чрезвычайно разных частей: из души – как бы некоего божества и те-
ла – вроде бессловесной скотины. В отношении тела мы настолько не пре-
восходим животных другого рода, что по всем своим данным находимся 
гораздо ниже их. Что касается души, то настолько способны воспринять 
божественное, что сами могли бы пролететь мимо ангелов и соединиться с 
Богом. Если бы не было тебе дано тело, ты был бы божеством, если бы не 
был в тебя вложен ум, ты был бы скотом. Эти две столь отличающиеся 
друг от друга природы высший творец объединил в столь счастливом со-
гласии, а змей, враг мира, снова разделил несчастным разногласием, что 
они и разлученные не могут жить без величайшего мучения, и быть вме-
сте не могут без постоянной войны… 

В этом неясном раздоре враждует друг с другом, будто разное, то, что 
едино. Ведь тело, так как оно видимо, наслаждается вещами видимыми; 
так как оно смертно, то идёт во след преходящему, так как оно тяжелое – 
падает вниз. Напротив, душа, памятуя об эфирном своём происхождении, 
изо всех сил стремится вверх и борется с земным своим бременем, прези-



59 
 

 

рает то, что видимо, так как она знает, что это тленно; она ищет того, что 
истинно и вечно. Бессмертная, она любит бессмертное, небесная – небес-
ное, подобное пленяется подобным, если только не утонет в грязи тела и 
не утратит своего врождённого благородства из-за соприкосновения с 
ним. И это разногласие посеял не мифический Прометей, подмешав к 
нашему духу также частичку, взятую от животного; его не было в перво-
начальном виде, однако грех исказил созданное хорошо, сделав его пло-
хим, внеся в доброе согласие яд раздора. Ведь прежде и дух без труда по-
велевал телу, и тело охотно и радостно повиновалось душе; ныне, напро-
тив, извратив порядок вещей, телесные страсти стремятся повелевать ра-
зумом, и он вынужден подчиняться решению тела». 

Вопросы: 
1. Как философ понимал соотношение души и тела в человеке? 
2. В чём он видел причину испорченности человеческой природы?  
3. Какое место занимает человек в божественной иерархии? 
 
Задание 3.  
В эпоху Возрождения начинается формирование традиции европей-

ского портрета. Живопись и скульптура проявляют тот же интерес к чело-
веческой индивидуальности, что и философия. Найдите репродукцию кар-
тины Доменико Каприоло «Мужской портрет» 1512 г. Используя свои 
знания о философии Возрождения, проанализируйте это произведение. 
Обратите внимания, каким образом здесь представлен синтез христиан-
ства и античности, как художник воплотил образ достойного человека 
своего времени.  

 
Основные понятия: 

  

Антропоцентризм (от др.-греч. ἄνθρωπος – человек и лат. centrum – 
центр) – мировоззренческий принцип, утверждающий центральное, гла-
венствующее положение человека в мире, оценивающий действитель-
ность с точки зрения интересов человека.  

Гуманизм (лат. humanus – человеческий, человечный) – мировоззре-
ние, признающее человека высшей ценностью в мире, право человека на 
свободное развитие и творчество, утверждение блага человека в качестве 
главной цели общественного развития. В узком значении – интеллекту-
альное течение эпохи Возрождения.  

Индивидуализм – принцип мировоззрения и поведения, выражаю-
щийся в противопоставлении личного интереса общественному, в свободе 
выбора человеком своего образа жизни и поведения, в демонстрации сво-
ей независимости от окружения и традиции. 



60 
 

 

Пантеизм (от др.-греч. Παν – всё и θεός – бог) – философское учение 
о единстве Бога и Вселенной, в котором Бог мыслится как безличное 
начало, находящееся не за пределами природы, а тождественное с нею. 

Реформация – оппозиционное католической церкви религиозно-
политическое движение в Европе XVI–XVII вв., в результате которого 
сложился протестантизм. 

Секуляризация (лат. saecularis – мирской, светский) – отход от рели-
гиозной веры и церкви, обмирщение индивидуальной и общественной 
жизни; в узком смысле – изъятие церковного или монастырского имуще-
ства в пользу государства. 

Утопия (от др.-греч. οὐ «не» и τόπος «место», «место, которого 
нет») – созданный в философском или художественном произведении об-
раз идеального общественного строя. 

 
Литература: 

 

1. Баткин Л.М. Итальянское Возрождение в поисках индивидуально-
сти. – М.: Наука, 1989. 

2. Бруно Дж. Философские диалоги. – М.: Алетейя, 2000.  
3. Валла Л. Об истинном и ложном благе. О свободе воли. – М.: 

Наука,1989.  
4. Гуманистическая мысль итальянского Возрождения / Сост. и отв. 

ред. Л. М. Брагина. – М.: Наука, 2004. 
5. Лосев А. Ф. Эстетика Возрождения. – М.: Культура: Академиче-

ский проект, 2017. 
6. Философия Средних веков и эпохи возрождения: учебное посо-

бие / под ред. А. Ю. Григоренко, С. И. Тягунова. – СПб.: изд-во СПбГУ, 
2016. 

 
 

Тема 7. Гносеологическая проблематика  
в философии Нового времени 

 
XVII век в истории человечества – век кризисный, переломный, горят 

костры инквизиции, проливается кровь в бесконечных войнах. Однако это 
и период бурного развития философской мысли, становления новой евро-
пейской культуры и новой организации общественной жизни. Поскольку 
наука занимает ведущее место в мировоззрении этой эпохи, то и в фило-
софии на первый план выходят проблемы гносеологии (теории познания), 
в разрешении которых формируются два основных течения западноевро-
пейской мысли Нового времени: эмпиризм и рационализм. 



61 
 

 

Вслед за передовыми учеными и мыслителями эпохи Возрождения 
философы Нового времени признают необходимость поиска нового метода 
мышления, определения границ познавательных возможностей человека. 

Английский философ Фрэнсис Бэкон выдвинул новую для того вре-
мени идею о том, что наука должна служить развитию промышленности и 
качественно изменить условия жизни людей. Философия должна дать 
знание как силу для великой цели господства человека над природой. Не 
переставая восхищаться изобретениями пороха, компаса, книгопечатания, 
Бэкон указывает на то, что все прежние изобретения были в какой-то сте-
пени случайными, без плана и взаимной связи. По его мнению, не хватает 
метода, научно обоснованного пути к постоянному возрастанию способ-
ности человека повелевать природой. В своем неоконченном утопическом 
произведении «Новая Атлантида» Бэкон описывает жизнь островитян, где 
предыдущие изобретения систематически применяются для новых изоб-
ретений. В работе Бэкон прозорливо, как ясно сегодня, описывает изобре-
тение паровой машины, воздушного шара, микрофона, телефона и даже 
батискафа. Известно, что невозможно научить изобретать, Бэкон это по-
нимал. Однако можно организовать и систематизировать исследователь-
скую деятельность, поэтому он сосредоточил свое внимание на необходи-
мой подготовке к искусству исследования природы. Такой подготовкой 
является наблюдение за природой и толкование природы. 

Желая помочь своим последователям двигаться к более истинному 
познанию и более разумным представлениям, Бэкон показывает, как и по-
чему могут искажаться и ограничиваться мысли и представления. Поиску 
истины, по мнению английского философа, мешают ложные идолы и 
ложные понятия. Идолы рода, идолы пещеры, идолы площади и идолы 
рынка. Первые два идола коренятся в самой природе человека, последние 
порождаются верой в авторитеты, в неправильном употреблении языка, в 
общении. Идолы преодолимы, познание объективной истины возможно. 
В качестве средства разрушения идолов и предрассудков выступает у Бэк-
она метод опытно-индуктивного исследования природы. Суть метода Бэк-
она заключается в постепенности образования новых понятий. Лишь та-
кой метод, по его убеждению, способен к открытию новых истин. Сущ-
ность индукции Бэкона состоит в непрерывном и постепенном обобще-
нии – от частных фактов к положениям более общим, прежде всего, к так 
называемым средним аксиомам. Затем следует переход к наиболее обоб-
щенным, генеральным аксиомам, так осуществляется постепенность 
опытно-индуктивного метода. Отличительными особенностями метода 
Бэкона являются: эксперимент с изменениями условий, аналитическое ис-
следование причин исследуемых явлений, а также изучение присутствия и 
отсутствия свойств объекта познания. 



62 
 

 

Последователями Ф. Бэкона были Томас Гоббс и Джон Локк. 
Систематическое наблюдение и эксперимент – главные составные ча-

сти научного анализа. Так считал Томас Гоббс. Все господство над приро-
дой и познание природы состоит в уяснении причинной зависимости дви-
жения тел. 

В своих гносеологических исследованиях Гоббс выступает с позиций 
номинализма и сенсуализма. Общие понятия для него не имеют значения 
реальных истин, они являются лишь субъективным переходом между от-
дельными данными опыта. 

Все психические процессы являются исключительно видоизменения-
ми ощущений. Память со всем ее опытным содержанием – лишь восприя-
тие первоначальных чувственных восприятий. Научное мышление состо-
ит исключительно из известных операций над словесными знаками. Цель 
мышления и науки в согласовании наших представлений друг с другом, 
а никак не в согласовании их с вещами. 

Начало познания нужно искать в чувственном теле, по мнению Гобб-
са, а именно в ощущении. Материальное тело и механическое движение 
объясняют происходящее в природе. Свойства вещей являются «призна-
ками органов чувств», так как ощущение цвета, запаха, звука и т. д. не 
имеют объективной значимости, они привносятся в мир нашим сознани-
ем. Поэтому все процессы познания можно объяснить с механистических 
позиций. По убеждению Гоббса, геометрический, математический метод, 
являясь универсальным научным методом, должен найти свое применение 
и при исследованиях социальных явлений 

Главным философским произведением Джона Локка был «Опыт о 
человеческом разумении». Гносеологическая программа Локка, по его 
собственному утверждению, включает в себя исследование происхожде-
ния, достоверности и объема человеческого познания вместе с основания-
ми и степенями веры, мнений и убежденности. Свою концепцию знания 
Локк основывает на главном принципе сенсуализма «Нет ничего в уме, 
чего прежде не было бы в ощущениях». Локк критиковал идею врожден-
ного знания и на основе психологических, исторических исследований 
доказал отсутствие врожденных логических, математических, практиче-
ских и др. видов знания. Человеческая душа в самом начале своей жизни 
представляет то, что отражено в латинской фразе «tabula rasa», что озна-
чает «белая бумага без всяких знаков и идей». Жизненный опыт, заполня-
ющий такой «лист» все новыми и новыми письменами, Локк называет 
внешним опытом. Трактуя внутренний, познавательный мир человека как 
некий глубинный опыт, не просто переживаемый, но и познаваемый, по-
нимаемый, Локк называет его рефлексией. Две эти разновидности опыта 
объясняют, по Локку, происхождение и функционирование всех наших 



63 
 

 

идей. Из ощущения и рефлексии человек черпает весь материал своего по-
знания. 

Гносеологию Локка углубляет различение первичных и вторичных 
качеств вещей. Первичные качества – это неотъемлемые свойства тел: 
протяженность, форма, движение или покой, плотность и др. Вторичные 
качества – это изменчивые, возникающие и исчезающие качества: цвета, 
запахи, звуки и др. 

Рационализм – философское направление, признающее разум глав-
ным инструментом познания реальности и поведения людей. Все бытие 
может быть исчерпывающим образом познано рациональными средствами 
науки, которая основывается, главным образом, на причинно-
следственном объяснении. Как целостная система гносеологических воз-
зрений рационализм начал складываться в Новое время в результате раз-
вития математики и естествознания. 

Французский философ Рене Декарт (латинизированная фамилия – 
Картезий, поэтому учение Декарта нередко называют картезианством). 
Великий математик, один из главных создателей алгебры и аналитической 
геометрии, один из творцов механики, основоположник физиологии, фи-
лософ-энциклопедист. 

Главные философские произведения: «Размышления о первой фило-
софии» на латинском языке, во французской редакции труд получил 
название «Метафизические размышления», «Начала философии», «Пра-
вила для руководства ума». 

Единство науки Декарт отождествлял с философией, фундамент ко-
торой составляла метафизика. Опыт и математика, по убеждению Декарта, 
главные двигатели знаний, особенно естественно-научных. 

Декарт подчеркивает, что традиционная логика содержит некоторые 
правильные и полезные предписания, но в целом она более пригодна к из-
ложению уже известного, чем к открытию еще неизвестного. Эффектив-
ность же правильного метода определяется именно этим. Декарт форму-
лирует четыре основные правила метода. Первое правило – это правило 
очевидности, никогда не принимать ничего на веру, в чем с очевидностью 
не уверен. Т. е. все должно сводиться к ясности и отчетливости, в чем и 
заключается очевидность. Речь идет о ясной и отчетливой идее, интуитив-
но данной и еще не доказанной. Второе правило: Разделять каждую про-
блему, избранную для изучения, на столько частей, сколько возможно и 
необходимо для наилучшего разрешения. Это защита аналитического ме-
тода. Третье правило: за анализом должен следовать синтез, следует вновь 
соединить элементы, в которых живет одна сложная реальность. Восста-
новление порядка построением цепочки рассуждений от простого к слож-



64 
 

 

ному, со связью с действительностью. И, наконец, четвертое правило свя-
зано с контролем всех отдельных этапов работы. 

Правила просты, они подчеркивают необходимость полного осозна-
ния этапов, на которые распадается любое строгое исследование. Они яв-
ляются моделью знания именно потому, что ясность и отчетливость за-
щищают от возможных ошибок или поспешных обобщений. 

Понимая относительность всех человеческих воззрений, Декарт стре-
мится найти исходную точку достоверности, некий фундамент, на кото-
ром далее можно строить здание философии. В качестве такой точки Де-
карт называет сомнение. Само это сомнение есть факт, в котором я не мо-
гу сомневаться. И этот факт говорит о том, что я, сомневающийся, дей-
ствительно, существую, ибо чтобы сомневаться, я должен существовать, и 
именно как мыслящая вещь. «Мыслю, следовательно существую». Несо-
мненное знание коренится, по мнению Декарта, только в. самосознании 
мышления. Только познающий человек является содержанием самопозна-
ния, из которого Декарт предпринял попытку построения всей филосо-
фии. 

Итак, достигнув неоспоримого факта, что человек – это мыслящая ре-
альность, Декарт доказывает, что применение правил метода приводит к 
открытию истин, которые в свою очередь, подтверждает действенность 
этих правил. Философия больше не наука о бытии, она становится, прежде 
всего, гносеологией. Для всех областей знания человек должен идти путем 
дедукции от ясных, отчетливых и самоочевидных принципов. 

С огромной верой в человека и его познавательные возможности Де-
карт включил в поле своего зрения и проблемы существования Бога, мате-
риального и духовного мира. Здесь он стоит на позиции дуализма, так как 
считает, что существует материальная (протяженная) субстанция и духов-
ная (мыслящая) субстанция. Эти две независимые субстанции, будучи де-
ятельностью Бога, соединяются в человеке, который может познать и Бо-
га, и созданный им мир. 

Исследование знания занимает большое место в творчестве другого 
представителя рационализма – Бенедикта Спинозы. 

Под методологией Спинозы следует понимать всю совокупность по-
знавательных установок, которые он формулировал и из которых он исхо-
дил в процессе разработки своей философской системы. Гносеологиче-
ский смысл рационализма Спинозы проявляется в его призывах к тому, 
чтобы всегда различать идеи, возникающие в представлении, которое свя-
зано с деятельностью органов чувств и идеи, выражающие суть человече-
ского понимания. Чувственные идеи всегда смутны, идеи же человеческой 
души или ума всегда ясны. Без них невозможно никакое достоверное зна-
ние. 



65 
 

 

На основе обыденного знания, житейского опыта формируется мне-
ние человека. Понятия, выводимые разумом, лишены субъективизма и яв-
ляются единственно адекватными, полностью истинными. К достоверным 
результатам приводит дедуктивное умозаключение. Логическая связность, 
системность в рационалистической методологии Спинозы представляет 
важнейший критерий, отличающий адекватную истинность разума от ча-
стичной истинности чувственных представлений. 

Спиноза абсолютизирует математическое знание, дедуктивная форма 
доказательства представлялась философу эталоном достоверности и убе-
дительности. Высшей формой познания является интуитивное познание, 
оно дает нам безошибочное, адекватное знание. Интеллектуальная интуи-
ция – рационалистическое познание сущности вещи. 

В отличие от дуалистической философии Декарта, философия Спино-
зы носит монистический характер, в его учении одна-единственная суб-
станция, которая есть Бог, и есть природа. Субстанция как причина самой 
себя, является также всем, что есть, она обладает бесконечным множе-
ством атрибутов, или сущностных свойств. Человек познает субстанцию 
через два ее атрибута: протяженность и мышление. Субстанция и ее атри-
буты составляют природу производящую, а модусы (проявление субстан-
ции в единичных конкретных вещах) – природу произведенную. Субстан-
ция выражает единство мира, а модусы его многообразие. Познание суб-
станции и познание модусов принципиально различно, модусы познаются 
с помощью опыта.  

Творчеством немецкого философа Готфрида Вильгельма Лейбница 
завершается рационалистическая тенденция в философии XVII века. 

Подчеркивая различия в степени обобщенности человеческих знаний, 
считая, что существуют три степени понятий или идей: обыденные, мате-
матические и метафизические, Лейбниц выделял метафизические как 
наиболее глубокие. Как и его предшественники-рационалисты Лейбниц 
называет интуитивно-дедуктивные истины истинами вечными. В проти-
воположность разумным, или вечным истинам, существуют истины факта. 
Научное осмысление последних возможно на законе достаточного осно-
вания. Согласно этому закону, все существующее и происходящее имеет 
место по какой-то причине, на каком-то основании. Ценность истин факта 
имеет практическое значение, но для научного понимания важнее истины 
разума, т. е. теоретические истины, т. к. для них характерны всеобщность 
и необходимость. 

То есть Лейбниц считал, что субстанция как исходное начало всего 
сущего должна обладать абсолютной простотой и неделимостью. Монады 
– это и есть простые неделимые идеальные частицы, каждая из которых 
представляет собой замкнутый мир, отражая при этом весь мировой поря-



66 
 

 

док. Для преодоления изолированности монад Лейбниц вводит принцип 
предустановленной гармонии, который обеспечивает внутренний порядок 
всего мира монад. Постичь монады можно только разумом. 

Немецкий философ Иммануил Кант сумел обобщить в своем твор-
честве то, что накопила новоевропейская классическая философия в пе-
риод после декартовских новаций. Философ продолжил работу над 
формированием такого понимания научного знания, которое исключало 
бы из науки всякий субъективный произвол, сделало бы ее знание об-
щеобязательным – всеобщим и необходимым. Обоснованию и изучению 
сущности научных (общеобязательных) истин посвящена значительная 
часть творчества мыслителя, и прежде всего его труд «Критика чистого 
разума». 

«Критика» для Канта – это уяснение возможностей и границ, в дан-
ном случае – познавательных способностей человека. Чистый разум – это 
способность к теоретическому, т. е. научному мышлению. Этим он отли-
чается от практического разума – способности человека выстраивать свои 
отношения с другими людьми. Разум, как и другие познавательные спо-
собности, имеет свою внутреннюю структуру и закономерности функцио-
нирования, а потому могут быть изучены. Кант раскрыл, что процесс по-
знания может быть рассмотрен особо, отдельно от других. «Коперникан-
ский переворот» Канта состоял в том, что он предложил переместить 
центр рассмотрения познания с предмета познания на самого субъекта по-
знания, на его познавательные способности. 

И. Кант выделяет три формы, или три главные способности позна-
ния – чувственность (органы чувств), рассудок и разум. Эти способности 
участвуют в создании «синтетического знания априори», которые не вы-
текают из опыта и в них содержится нечто новое, чего не было в исходном 
понятии. Этим они отличаются от аналитических суждений. 

Поскольку человек воспринимает мир как форму пространственно-
временных отношений, постольку пространство и время являются «апри-
орными формами чувственности», а потому возможна математика и все 
другие виды научного знания. 

По определению самого И. Канта, его философия – философия транс-
цендентальная. Поскольку вера и опытное знание – сугубо «индивидуаль-
ная метафизика», они выносятся И. Кантом за пределы научной филосо-
фии и отнесены к «трансцендентному» (запредельному) знанию». Пред-
метом же трансцендентальной философии может быть то, что лежит в 
промежутке между верой и опытом, то есть то, что может быть восприня-
то всеми людьми, как воспринимается ими знание естественнонаучное. 
Это значит, что такая философия должна рассматривать не конкретного 
человека, а некоторую модель «человека вообще», трансцендентального 



67 
 

 

субъекта. Можно выявить свойства познания, в общих чертах присущие 
всем людям. 

Согласно Канту, чтобы нечто могло быть познано, оно должно быть 
помыслено. Как человек мыслит нечто, чему нет прямых аналогов в чув-
ственно воспринимаемом мире, например, «число», «сила», «точка»? 
Для это существует, по мнению философа, у человека способность про-
дуктивного воображения. Мыслимые и познаваемые вещи – это, с точки 
зрения И. Канта, феномены или явления. За явлениями стоят «вещи сами 
по себе», как они есть или ноумены. Наукой познаются лишь феномены, 
так как ноумены не могут быть представлены в сознании в полном объе-
ме, то есть не могут быть помыслены. Феноменальное знание есть знание 
научное, а потому точное, логичное, теоретическое знание о самых суще-
ственных чертах всех вещей. 

Георг Вильгельм Фридрих Гегель создал философскую систему, в ко-
торой обобщил все достижения предшествующей философии. 

Философия Гегеля стремится постигнуть смысл человеческого бытия, 
видя его в свободе, то есть в творении человеком самого себя, своего духа. 
Это творение развивается во взаимодействии и противоборстве с внешним 
миром, который предстает как инобытие, первоначально чуждое и враж-
дебное человеку. Жизнь есть процесс самоосвобождения духа. В господ-
стве над миром Гегель видит свободу человека. 

Процесс самоосвобождения духа трактуется Гегелем еще развитие со-
знания от преобладания субъективной стороны к объективной и далее, к 
абсолютной. В этом случае дух подразделяется на три разновидности: 
субъективный, объективный и абсолютный дух. Субъективный дух – та-
кая стадия развития человеческой психики, на которой преобладающей 
являются индивидуальные стороны бытия. Изучают ее такие науки, как 
антропология, феноменология и психология. Прорыв от субъективности к 
объективности происходит через практический дух. Под объективным ду-
хом Гегель понимает такие формы сознания, которые не могут быть све-
дены к индивидуальным проявлениям, они общественны по природе. 
Это право, мораль и нравственность. Далее дух переходит на ступень аб-
солютного духа (искусство, религия, философия). Освоением философии 
завершается путь духовного развития. Философия – вершина эволюции 
духа, здесь индивидуальный человеческий разум сливается с «разумно-
стью мира». Другими словами, через философию человек окончательно 
убеждается, что всюду в мире есть своя закономерность, доступная чело-
веческому уму. 

В философии Г. Гегеля выражена твердая вера в исторический про-
гресс. Он считал, что в мировой истории действует закономерность, объ-



68 
 

 

единяющая историю человечества в единый взаимосвязанный процесс, в 
котором участвуют разные страны, регионы, народы. 

В основе диалектики как особой модели философского подхода к ми-
ру лежат основные законы, сформулированные Г. Гегелем: закон единства 
и борьбы противоположностей, закон перехода количества в качество и 
закон отрицания отрицания. Эти законы не существуют изолированно 
друг от друга, они взаимосвязаны между собой и реализуются как компо-
ненты единого общего процесса развития. 

 
Вопросы для обсуждения: 

 

1. Назовите основные направления философии Нового времени. 
2. Кого из философов мы относим к рационализму и почему? 
3. Каковы особенности рационализма Спинозы и Лейбница? 
4. В чем заключаются отличительные черты философии И. Канта? 
5. Чем уникальна философская система Г. Гегеля? 
 

Темы докладов: 
 

1. Теория «идолов» познания Ф. Бэкона. 
2. Концепция «естественного права» и теория разумного эгоизма 
3. Понятие «интеллектуальная интуиция» у Р. Декарта и Б. Спинозы. 
4. О принципе предустановленной гармонии. 
5. О возможностях построения этики как строгой теоретической 

науки (Спиноза, Кант). 
6. Особенности рационализма Г. Гегеля 

 
Задания: 

 

Задание 1. Определите и обоснуйте, к какому направлению в гносео-
логии принадлежит автор этого суждения: «Все мысли и действия нашей 
души вытекают из ее собственной сущности и не могут быть сообщены 
чувствами».  

Задание 2. Допустим, некто утверждает, что чувственный опыт явля-
ется единственным источником наших знаний. Как называется эта точка 
зрения? Истинна она или ложна? 

Задание 3. Согласно легенде, один из древнегреческих мыслителей 
ослепил себя, залил уши воском и удалился в пещеру, чтобы «глубже по-
знать мир». К какому направлению в теории познания он принадлежал? 

Задание 4. «Небо голубое», «роза красная». Покажите, что в этих вы-
сказываниях, фиксирующих результаты чувственного опыта, есть элемен-
ты абстрактного мышления. 



69 
 

 

Задание 5. Прочтите отрывок из произведения Т. Гоббса «Элементы 
философии» и проанализируйте его. 

«Рассуждать значит рассчитывать.  
Так мы видим, что истина состоит в правильной расстановке имен в 

наших утверждениях, в поисках истины мы должны помнить о смысле и 
месте каждого понятия, чтобы не запутаться в словах, подобно птице в 
силке, которая тем сильнее увязнет, чем больше пытается выбраться. 
Именно поэтому в геометрии начинают с установления значения слов, что 
называется дефинициями. Всякий ищущий истину должен стремиться ис-
правлять небрежно сформулированные дефиниции или формулировать их 
заново. Ошибки в дефинициях нарастают непроизвольно в ходе познания 
так, что рано или поздно мы понимаем, что нельзя избавиться от нелепо-
стей иначе, как вернувшись в исходное положение, к источнику оши-
бок…В правильном определении понятий, таким образом, состоит основ-
ное приобретение знания, а в неправильном определении или отсутствия 
оного – основное злоупотребление, откуда все ложные и бессмысленные 
теории…» 

Задание 6. Прочтите и проанализируйте отрывок из произведения Р. 
Декарта «Рассуждение о методе». 

«…Я решил, что достаточно четырех правил, если только соблюдать 
их без единого отступления. 

Первое. Никогда не принимать за истинное ничего, что я не признал 
бы таковым с очевидностью, т.е. тщательно избегать поспешности и 
предубеждения, включать в свои суждения только то, что представляется 
моему уму ясно и отчетливо, чтобы исключить любой повод к сомненью. 

Второе. Делить каждую из рассматриваемых мною трудностей на 
столько частей, сколько потребуется, чтобы лучше их разрешить. 

Третье. Располагать мысли в определенном порядке, начиная с про-
стейших и легкопознаваемых предметов. Постепенно, как по ступеням, 
восходить до познания наиболее сложных, наводя порядок даже там, где 
вещи в естественном ходе не предшествуют друг другу. 

Последнее. Составлять перечни и обзоры настолько полные и всеобъ-
емлющие, чтобы быть уверенным, что ничего не пропущено». 

 
Основные понятия: 

 

Анализ и синтез – вычленение отдельных частей (признаков, 
свойств, количественных характеристик и т. п.), изучение их по отдельно-
сти, в сравнении; выделение взаимосвязи частей, установление иерархии. 
Процедура синтеза направлена на соединение частей в целое. 

Гносеология (от греч. gnosis – познание и logos – знание) – раздел 
философии, в котором рассматриваются вопросы о сущности познания, 



70 
 

 

о путях постижения истины, ее основах и критериях. Теория познания ис-
следует вопрос и о заблуждениях, источники их возникновения и сред-
ствах их преодоления.  

Дедукция – (лат. deductio – выведение) – один из основных способов 
рассуждения (умозаключения) и методов исследования. Доказательство 
или выведение утверждения (следствия) из одного или нескольких других 
утверждений (посылок) на основе законов логики, носящее достоверный 
характер. В случае дедуктивного вывода следствия содержатся в посылках 
в скрытом виде, и они должны быть извлечены из них в результате при-
менения методов логического анализа.  

Детерминизм и индетерминизм (лат. determinare – определять) – 
противоположные философские концепции по вопросу о месте и роли 
причинности. Детерминизм – учение о всеобщей, закономерной связи, 
причинной обусловленности всех явлений. Для индетерминизма харак-
терно отрицание всеобщего характера причинности (в крайней форме – 
отрицание причинности вообще).  

Дуализм (от лат. dualis – два) – философское учение, считающее, 
в противоположность монизму, равноправными первоначалами матери-
альную и духовную субстанции.  

Индукция (от лат. inductio – наведение) – в широком смысле слова 
способ поиска общих утверждений, положений, гипотез и закономерно-
стей путем исследования частных случаев, которые именно и наводят на 
истину, но не гарантируют ее получения. В более узком смысле индукция 
является умозаключением, в котором посылки подтверждают или делают 
вероятным заключение, но не обеспечивают ее достоверной истинности.  

Интуиция (от лат. intuitio – пристально смотреть) – способность 
непосредственного постижения истины. Декарт, например, считал, что де-
дуктивная форма доказательства покоится на аксиомах, последние же по-
стигаются чисто интуитивно, без всякого доказательства. Чувственная ин-
туиция предшествует понятию, выражается независимо от интеллекта в 
образах и других ощущениях.  

Метод (греч. methodos буквально «путь к чему-либо») – в самом об-
щем значении – способ достижения цели, определенным образом упоря-
доченная деятельность. Метод как средство познания есть способ воспро-
изведения в мышлении изучаемого предмета. Сознательное применение 
научно обоснованных методов является существеннейшим условием по-
лучения новых знаний.  

Методология – 1) совокупность познавательных средств, методов, 
приемов, используемых в науке; 2) область знания, изучающая средства, 
предпосылки и принципы организации познавательной и практически-
преобразующей деятельности. Развитие методологии – одна из сторон 



71 
 

 

развития научного познания в целом. Методология фокусируется на осо-
бенном, на том, как они воплощаются в конкретных познавательных ситу-
ациях и сферах познания, в определенных историко-культурных условиях. 
Среди проблем, изучаемых методологией, выделяются описание и анализ 
этапов научного исследования; анализ языка науки; выявление сферы 
применимости отдельных процедур и методов (объяснение, доказатель-
ство, эксперимент); анализ исследовательских принципов, подходов и 
концепций. 

 
Литература: 

 

1. Бэкон Ф. Новый Органон. Соч. в 2 т. М.: Мысль, 1972. 
2. Гоббс Т. О гражданине. // Гоббс Т. Избр. произв. В 2 т. Т.1. М.: 

Мысль, 1965. 
3. Декарт Р. Рассуждение о методе для хорошего направления разума 

и отыскания истины в науках. Соч. в 2 т. Т.2. М.: Мысль, 1989. 
4. И. Кант. Критика чистого разума. – М., 1994 
5. Гегель Г.В.Х. Феноменология духа. СПб.: 1992 
6. Солонин Ю. Н. Декарт: образ философа в образе эпохи // Фишер 

К. Декарт. – СПб., 1994  
7. Философия Нового времени: учебное пособие / под ред. М.И. Пан-

филовой, С.И. Тягунова. – СПб.: Изд-во СПбГЭУ, 2017. 
 
 

Тема 8. Проблема личности в современной философии 
 

Проблемы личности («личностной идентичности», «Я») всегда были 
предметом размышлений на протяжении всей истории философии. Одна-
ко в настоящее время в современной философии, характеризующейся 
плюрализмом мнений, данная проблематика становится все более значи-
мой. Это связано с необходимостью преодоления тенденции тотального 
отчуждения личности в современном обществе, где она утрачивает под-
линный смысл собственного бытия и все больше начинает рассматривать-
ся в аспекте целерациональной деятельности, выполнения определенной 
социальной функции. Процессы отчуждения приобретают ярко выражен-
ный характер в условиях массовой культуры, господства унифицирован-
ных, стандартизированных норм и ценностей, навязываемых обществен-
ными структурами личности, в результате чего возникает «одномерный 
человек». Этому же способствует распространение массовых средств 
коммуникации, которые, препятствуя непосредственному, живому обще-
нию, погружают личность в виртуальную реальность. В современном ми-
ре личности все труднее становится идентифицировать себя в качестве 



72 
 

 

уникальной целостности, собственного Я, поскольку она распадается на 
множество сосуществующих одновременно и часто конфликтующих меж-
ду собой образов. В повседневной жизни распространенным явлением 
становится «практика лицедейства», когда личность вынуждена представ-
лять себя другим в виде маски как необходимого условия успешной соци-
альной коммуникации.  

В современных условиях утрата идентичности личности связана с 
прогрессом биотехнологий, которые, расширяя возможности человека, 
вместе с тем, позволяют осуществлять новый тип вмешательства в чело-
веческую жизнь, в результате чего нарушается право не только на телес-
ную, но и на духовную целостность личности.  Отсюда встает проблема 
аутентичности существования личности, связанная с необходимостью ее 
самоопределения и самоконструирования, возможностью реализации соб-
ственного проекта жизни и воплощения своего Я. Современный человек 
имеет тенденцию к анонимности существования, что приводит к возрас-
танию конформизма и ориентированности личности на поведение, нормы, 
ценности и установки, разделяемые массовым обществом. В результате 
личность утрачивает способность к независимому мышлению и рефлек-
сии относительно собственного индивидуального бытия и ответственно-
сти за свою деятельность и поведение. Погружаясь в неаутентичные спо-
собы бытия и неподлинной коммуникации, человек не только сам стано-
вится анонимным существом, но также начинает рассматривать и других 
людей как безликое «das Man», используя хайдеггеровскую терминоло-
гию. Таким образом, утрачивая способность аутентичного понимания са-
мого себя и окружающей реальности, личность продуцирует иллюзорный 
образ Я, руководствуясь установкой «казаться, вместо быть». Существуя в 
современном обществе, выполняя множество стандартизированных соци-
альных ролей, личность может оказаться в состоянии кризиса собственной 
идентичности. Самосознание личности, наличие внутреннего духовного 
центра, сложившаяся система ценностных и мировоззренческих позиций, 
формирующаяся в процессе подлинных коммуникативных взаимодей-
ствий, являются необходимым условием противостояния позиции кон-
формизма.   

Возникновение проблемы человека, его самосознания восходит к ан-
тичной традиции и продолжается на протяжении Средних веков и эпохи 
Возрождения. В дальнейшем исследования личности продолжатся в рабо-
тах Р. Декарта, Д. Юма, Г. Лейбница, И. Канта, Г.-В.-Ф. Гегеля, И. Фихте, 
Л. Фейербаха и др. При этом, классические субстанциалистские концеп-
ции личностной идентичности, в целом основывались на позиции моноло-
гизма, признании в качестве субстанции индивидуального мыслящего 
субъекта, способного к саморефлексии и самосознанию. Именно субъект 



73 
 

 

и представление «Я мыслю» выступает не только исходной точкой позна-
ния, но и самой идентичности личности.  Традиция, заложенная Декартом, 
была продолжена в немецкой трансцендентальной философии, что нашло 
отражение в кантовском принципе единства самосознания «Я мыслю», ко-
торое остается тождественным и должно сопровождать все наши пред-
ставления. Классические модели идентичности личности, основанные на 
философии сознания, оставили много нерешенных проблем, что явилось 
исходным пунктом для поиска их решения в неклассической, современной 
философии. Так, в контексте реконструкции современных подходов к 
проблеме личности большое значение имеют труды представителей ана-
литической, феноменологической, экзистенциальной, герменевтической и 
персоналистской философии. К ним относятся работы М. Шелера, Э. Гус-
серля, А. Шюца, Э. Левинаса, Ж.-П. Сартра, М. Хайдеггера, П. Рикера, 
Э. Мунье, Г. Марселя, К. Ясперса, Х. Ортега-и-Гассета и др. Структура-
листские и постструктуралистские концепции представлены в работах 
Р. Барта, М. Фуко, К. Леви-Стросса, Ж. Делеза, Ж. Деррида и др. Психо-
логические аспекты личностной идентичности анализируются в работах 
В. Хесле, Р. Лэйнга, Д. Деннета. Психологический и психоаналитический 
подходы к личности освещаются также в работах У. Джеймса, З. Фрейда, 
К. Юнга, Ж. Лакана и бихевиористов Б. Скиннера, Дж. Уотсона, Э. Торн-
дайка. Телесный аспект бытия личности представлен в произведениях 
Ф. Ницше, М. Мерло-Понти, Ж. Делеза, Д. Гваттари, Ж. Бодрийяра, 
Ю. Кристевой, С. Жижека. Также важное значение имеют концепции, в 
которых проблема личностной идентичности рассматривается с точки 
зрения дискурсивно-диалогического подхода, наиболее известными пред-
ставителями которого являются М. Бубер, О. Розеншток-Хюсси, Ф. Эбнер, 
Х.-Г. Гадамер, Ю. Хабермас, К.-О. Апель. В современном социальном кон-
структивизме акцент делается на формировании различных «Я-образов» 
в условиях современного общества, где идентичность личности выступает 
как результат социальных интеракций. В рамках данного подхода следует 
выделить работы Дж. Мида, Ч. Кули, Т. Парсонса, И. Гофмана, П. Бергера, 
Т. Лукмана, К. Гергена, Р. Харре  и др. Вопросы, связанные с воздействи-
ем современных средств массовой коммуникации на формирование лич-
ности освещаются в трудах М. Макклюэна, Ги Дебора, Э. Гидденса, 
К. Гирца, Н. Лумана, Ф. Уэбстера, П. Слотердайка, К. Вульфа, П. Вири-
лио, П. Бурдье, А. Бадью и др. 

Понятие личности (личностной идентичности), возникшее в современ-
ном дискурсе, становится одним из важнейших в философской антрополо-
гии, позволяющей личности идентифицировать себя в качестве целостного, 
автономного, уникального, хотя и сложного, многообразного Я, способного 
к коммуникативному взаимодействию с Другим. Идентичность представ-



74 
 

 

ляет целостное единство личностных образований, обусловленных психо-
логическими, физическими и социокультурными факторами и представляет 
собой динамично развивающуюся, «открытую» систему. Из анализа выше-
обозначенных концепций можно сделать вывод о диалектической природе 
личностной идентичности, представляющей собой противоречивое един-
ство телесного и духовного, индивидуального и социального, целостности 
и множественности, тождественности и различия. Становление и развитие 
личностной идентичности необходимо рассматривать в контексте консти-
туирующей роли Другого и многообразных коммуникативных взаимодей-
ствий. В процессах взаимодействия (интеракций) происходит смысловая 
идентификация личности, обретение ею своего внутреннего центра и субъ-
ективной принадлежности самому себе. Вследствие многоплановости и 
многомерности философско-антропологической проблемы личностной 
идентичности одним из наиболее перспективных направлением представ-
ляется ее исследование в единстве существующих в современном мире 
подходов. Поскольку в процессах идентификации личности большую роль 
играет язык как символическая система, то возникает необходимость даль-
нейшего осмысления данной проблемы в философии языка и построение 
коммуникативной парадигмы, в перспективе которой происходит само-
определение личности и обретение ею своего жизненного смысла. 

 
Вопросы для обсуждения: 

 

1. Что является предметом изучения философской антропологии?  
2. Как влияют современные технологии на личность? 
3. Какая установка в понимании личности доминирует в медиапро-

странстве сегодня? 
4. Укажите направления в философии ХХ в., сделавшие экзистенци-

альные проблемы бытия человека объектом специального анализа. 
5. Какие подходы к исследованию личности кажутся наиболее пер-

спективными в глобальном информационном мире сегодня? 
 

Темы докладов: 
 

1. Психоаналитические теории личности (З. Фрейд, К.Г. Юнг). 
2. Герменевтический поиск в культуре познания и жизни личности 

(Х.-Г. Гадамер, П. Рикер). 
3. Философские концепции тела (М. Мерло-Понти, Ж. Делез). 
4. Диалогически-дискурсивные подходы в исследовании личности 

(М. Бубер, О.Розеншток-Хюсси, Ю. Хабермас). 
5. Личность в современном пространстве массовой коммуникации 

(М. Макклюэн, Н. Луман). 



75 
 

 

Задания: 
 

Задание 1.  
Прочитайте фрагменты работ М. Шелера «Человек и история» (1) 

и «Положение человека в космосе» (2) и ответьте на вопросы. 
 
1. «Если существует философская проблема, решения которой с ис-

ключительной настоятельностью требует наше время, то это проблема 
философской антропологии. Я имею в виду фундаментальную науку о 
сущности и строении сущности человека; о его отношении к царствам 
природы (неорганическая природа, растения, животные) и к основе всех 
вещей; о его метафизическом сущностном истоке и его физическом, пси-
хическом и духовном начале в мире; об энергиях и силах, которые им 
движут и движимы им; об основных направлениях и законах его биологи-
ческого, психического, духовно-исторического и социального развития, 
причем в равной степени как их сущностных возможностях, так и реаль-
ном воплощении. Сюда же включены психофизическая проблема души и 
тела и поэтико-витальная проблема… Наша эпоха оказалась за примерно 
десятитысячелетнюю историю первой, когда человек стал целиком и пол-
ностью «проблематичен»; когда он больше не знает, что он такое; но од-
новременно он также знает, что не знает этого».  

2. «Я утверждаю: сущность человека и то, что можно назвать 
его особым положением, возвышается над тем, что называют интеллек-
том и способностью к выбору, и не может быть достигнуто, даже если 
предположить, что интеллект и избирательная способность произвольно 
возросли до бесконечности…Новый принцип, делающий человека чело-
веком, лежит вне всего того, что в самом широком смысле, с внутренне-
психической или внешне-витальной стороны мы можем назвать жизнью. 
То, что делает человека человеком, есть принцип, противоположный всей 
жизни вообще, он как таковой вообще несводим к «естественной эволю-
ции жизни», и если его к чему-то и можно возвести, то только к высшей 
основе самих вещей – к той основе, частной манифестацией которой яв-
ляется и «жизнь». Уже греки отстаивали такой принцип и называли его 
«разумом». Мы хотели бы употребить для обозначения этого Х более 
широкое по смыслу слово, слово, которое заключает в себе и понятие ра-
зума, но наряду с мышлением в идеях охватывает и определенный род 
созерцания, созерцание первофеноменов или сущностных содержаний, 
далее определенный класс эмоциональных и волевых актов, которые еще 
предстоит охарактеризовать, например, доброту, любовь, раскаяние, по-
читание и т. д., – слово дух. Деятельный же центр, в котором дух явля-
ется внутри конечных сфер бытия, мы будем назы-
вать личностью, в отличие от всех функциональных «жизненных» цен-



76 
 

 

тров, которые, при рассмотрении их с внутренней стороны, называются 
также «душевными» центрами. 

…Только человек – поскольку он личность – может возвыситься над 
собой как живым существом и, исходя из одного центра как бы по ту сто-
рону пространственно-временного мира, сделать предметом своего позна-
ния всё, в том числе и себя самого. Но этот центр человеческих актов 
опредмечивания мира, своего тела и своей Psyche не может быть сам "ча-
стью" именно этого мира, то есть не может иметь никакого определенного 
"где" или "когда", – он может находиться только в высшем основании са-
мого бытия. Таким образом, человек – это существо, превосходящее само 
себя и мир". "...дух есть единственное бытие, которое не может само стать 
предметом, и он есть чистая и беспримесная актуальность, его бытие со-
стоит лишь в свободном осуществлении его актов. Центр духа, личность, 
не является, таким образом, ни предметным, ни вещественным бытием, но 
есть лишь постоянно самоосуществляющееся в себе самом (сущностно 
определенное) упорядоченное строение актов. Душевное не осуществляет 
"само себя"; оно является рядом событий "во" времени, который мы мо-
жем опредметить во внутреннем восприятии и наблюдении. Чтобы быть 
личностью, мы можем лишь самососредоточиться, но не можем объекти-
вировать это бытие".  

"Когда человек (а это как раз входит в его сущность, есть акт самого 
становления человека) однажды выделился из всей природы, сделал её 
своим "предметом", то он как бы озирается в трепете и вопрошает: "Где 
же нахожусь я сам? Каково моё место?" Он, собственно, больше не может 
сказать: "Я часть мира, замкнут в нем", ибо актуальное бытие его духа и 
личности превосходит даже формы бытия этого "мира" в пространстве и 
времени. И так он всматривается как бы в ничто. Этот взгляд открывает 
ему как бы возможность "абсолютного ничто", что влечет его к дальней-
шему вопросу: "Почему вообще есть мир, почему и каким образом вообще 
есмь "я"?" Следует постичь строгую сущностную необходимость этой 
связи, которая существует между сознанием мира, самосознанием и фор-
мальным сознанием бога у человека, причем бог понимается здесь только 
как снабженное предикатом "священное" "бытие через себя", которое, ко-
нечно, может получить самое разнообразное наполнение. Но эта сфера аб-
солютного бытия вообще, всё равно, доступна ли она переживанию или 
познанию или нет, столь же конститутивно принадлежит к сущности че-
ловека, как и его самосознание и сознание мира. ... Сознание мира, само-
сознание и сознание бога образуют неразрывное структурное единство».  

Вопросы: 
1. Почему, на Ваш взгляд, М. Шелера считают инициатором антро-

пологического поворота в философии? 



77 
 

 

2. Что является главной задачей философской антропологии с точки 
зрения немецкого мыслителя? 

3. Согласны ли Вы с утверждением, что личность для Шелера – это 
конкретное единство, сущность которого состоит в разнообразии актов и 
возглавляется эмоциональностью духа? 

 
Задание 2.  
Ознакомьтесь с идеями французского теолога и философа, одного из 

создателей теории ноосферы П. Тейяра де Шардена в работе «Феномен 
человека». 

 «Философское познание человека есть по самой своей сути самосо-
знание человека, а человек может осознавать себя лишь при условии, что 
познающая личность, т. е. философ, занимающийся антропологией, осо-
знает себя как личность. Принцип индивидуализации основополагающий 
факт бесконечного многообразия человеческих личностей, каждая из ко-
торых выходит только такой, а не иной, – не делает антропологическое 
познание чем-то относительным, но, напротив, составляет его ядро и 
остов. 

…Более всего склонен и наилучшим образом подготовлен к самосо-
знанию, о котором мы говорили, человек, ощущающий себя одиноким, т. 
е. тот, кто по складу ли характера, под влиянием ли судьбы или вслед-
ствие того и другого остался наедине с собой и своими проблемами, кому 
удалось в этом опустошающем одиночестве встретиться с самим собой, в 
собственном "Я" увидеть человека, а за собственными проблемами – об-
щечеловеческую проблематику. Те периоды истории духа, в которых ан-
тропологическая мысль и поныне видит неисчерпаемый кладезь опыта, 
были временем, когда человеком владело чувство острого одиночества; 
тогда-то и нашлись среди людей самые что ни на есть одиночки, чья 
мысль дала наиболее зрелые плоды. В ледяной атмосфере одиночества че-
ловек со всей неизбежностью превращается в вопрос для самого себя, а 
так как вопрос этот безжалостно обнажает и вовлекает в игру самое его 
сокровенное, то человек приобретает и опыт самопознания. 

…В противоположность «первобытным» людям, которые олицетво-
ряли все, что движется, или даже первым грекам, которые обожествляли 
все стороны и силы природы, современный человек испытывает потреб-
ность деперсонализировать (или обезличить) то, чем он более всего вос-
хищается. Имеются две причины этой тенденции. Первая из них – ана-
лиз, это чудесное орудие научного исследования, которому мы обязаны 
всем нашим прогрессом, но который, распутывая один синтез за другим, 
упускает одну за другой все души и в конечном счете оставляет нас с гру-
дой демонтированных винтиков и рассеянных частиц. Вторая причина – 



78 
 

 

открытие мира звездного объекта, настолько обширного, что всякая со-
измеримость между нашим существом и размерами окружающего нас 
космоса кажется упраздненной. Кажется. существует лишь одна реаль-
ность, способная преуспеть в этом и обнять одновременно и это беско-
нечно малое, и это бесконечно громадное, – энергия, подвижная универ-
сальная сущность, откуда все возникает и куда все возвращается, как в 
океан. Энергия, новый дух. Энергия, новый бог. У омеги мира, как и у его 
альфы, – безличное. 

Под влиянием этих впечатлений мы как бы потеряли вместе с уваже-
нием к личности понимание ее настоящей природы. Сосредоточиться на 
себе, быть в состоянии сказать «я» – это в конечном счете рассматривает-
ся нами как привилегия (или скорее недостаток) индивида в той мере, 
в какой он, замыкаясь от остального, становится антиподом целого. Дви-
гаясь в обратном направлении, к коллективу и универсуму, то есть к тому, 
что наиболее реально и прочно в мире, «Ego», думается нам, идет на 
убыль и аннулируется. Личность – специфически корпускулярное и эфе-
мерное свойство, тюрьма, из которой нужно стремиться бежать… 
Вот примерно где мы находимся сегодня интеллектуально». 

Вопросы: 
1. Почему теория П. Тейяра де Шардена получила название «эволю-

ционная антропология»? 
2. Согласны ли Вы с утверждением, что антропология французского 

философа созвучна современным идеям глобализма, толерантности и гу-
манизма? 

3. В чем специфика «антропокосмической концепции человека» по 
сравнению с классической философской антропологией (М. Шелер, 
Х. Плеснер, А. Гелен), где проблема человека рассматривается в контексте 
природа-социум, природа-дух? 

 
Задание 3.  
Прочитайте фрагмент работы Ж.-П. Сартр «Экзистенциализм – это 

гуманизм», ответьте на вопросы: 
«Для экзистенциалиста человек потому не поддается определению, 

что первоначально ничего собой не представляет. Человеком он стано-
вится лишь впоследствии, причем таким человеком, каким он сделает 
себя сам. Таким образом, нет никакой природы человека, как нет и бога, 
который бы ее задумал. Человек просто существует, и он не только та-
кой, каким себя представляет, но такой, каким он хочет стать. И по-
скольку он представляет себя уже после того, как начинает существо-
вать, и проявляет волю уже после того, как начинает существовать, и 
после этого порыва к существованию, то он есть лишь то, что сам из се-



79 
 

 

бя делает. Таков первый принцип экзистенциализма…Но если суще-
ствование действительно предшествует сущности, то человек ответ-
ствен за то, что он есть. Таким образом, первым делом экзистенциализм 
отдает каждому человеку во владение его бытие и возлагает на него 
полную ответственность за существование. Но когда мы говорим, что 
человек ответствен, то это не означает, что он ответствен только за 
свою индивидуальность. Он отвечает за всех людей. Слово «субъекти-
визм» имеет два смысла, и наши оппоненты пользуются этой двусмыс-
ленностью. Субъективизм означает, с одной стороны, что индивидуаль-
ный субъект сам себя выбирает, а с другой стороны – что человек не 
может выйти за пределы человеческой субъективности. Именно второй 
смысл и есть глубокий смысл экзистенциализма. Когда мы говорим, что 
человек сам себя выбирает, мы имеем в виду, что каждый из нас выби-
рает себя, но тем самым мы также хотим сказать, что, выбирая себя, мы 
выбираем всех людей… Это позволяет нам понять, что скрывается за 
столь громкими словами, как «тревога», «заброшенность», «отчаяние». 
Как вы увидите, в них заложен чрезвычайно простой смысл. 

…В противоположность философии Декарта, в противоположность 
философии Канта, через «я мыслю» мы постигаем себя перед лицом 
другого, и другой так же достоверен для нас, как мы сами. Таким обра-
зом, человек, постигающий себя через cogito, непосредственно обнару-
живает вместе с тем и всех других, и притом – как условие своего соб-
ственного существования. Он отдает себе отчет в том, что не может 
быть каким-нибудь (в том смысле, в каком про человека говорят, что он 
остроумен, зол или ревнив), если только другие не признают его тако-
вым. Чтобы получить какую-либо истину о себе, я должен пройти через 
другого. Другой необходим для моего существования, так же, впрочем, 
как и для моего самопознания. При этих условиях обнаружение моего 
внутреннего мира открывает мне в то же время и другого, как стоящую 
передо мной свободу, которая мыслит и желает «за» или «против» меня. 
Таким образом, открывается целый мир, который мы называем ин-
терсубъективностью. В этом мире человек и решает, чем является он и 
чем являются другие». 

Вопросы:  
1. Какой принцип Сартр считал основополагающим для экзистенци-

ализма? 
2. Выделите основные экзистенциальные проблемы: истина, смерть, 

труд, жизнь, психика, свобода, счастье, стыд, любовь? 
3. Как Вы понимаете тезис экзистенциализма, что человек-это про-

ект? 
4. В чем гуманизм экзистенциализма? 



80 
 

 

Основные понятия: 
 

Герменевтика – практика и искусство объяснения, интерпретации 
(толкования) и понимания текстов, в том числе в контексте истории и 
культуры. 

Личность – это индивид как субъект отношений и сознательной дея-
тельности, член общества или общности, определяющийся системой об-
щественных отношений, культурой и биопсихофизиологическими осо-
бенностями.  

Персонализм – направление философии, признающее личность высшей 
духовной ценностью и первичной творческой реальностью, а весь мир про-
явлением творческой активности верховной личности (Бога, Абсолюта). 

Феноменология – учение о феноменах сознания и их анализе, осно-
ванное Э. Гуссерлем в XX в.  

Философская антропология – философское учение о природе и 
сущности человека. 

Экзистенциализм или философия существования, различают экзи-
стенциализм религиозный (К. Ясперс, Г. Марсель, Л. Шестов, М. Бубер) и 
атеистический (Ж.-П. Сартр, А. Камю, М. Мерло-Понти, М. Хайдеггер). 

 
Литература: 

 

1. Зотов А. Ф., Мельвиль Ю.К. Западная философия XX века. – М., 
1998. 

2. Зотов А.Ф. Современная западная философия. – М., 2001. 
3. Проблема человека в западной философии. – М., 1988. 
4. Бубер М. Проблема человека // Сборник "Два образа веры. М.: 

Республика, 1995. 464 с. 
5. Сартр Ж.-П. Экзистенциализм – это гуманизм. https://scepsis.net/ 

library/id_545.html 
6. Тейяр де Шарден П.. Феномен человека. Изд-во Наука, М., 1987, 

С. 242. 
7. Шелер М. Положение человека в Космосе (Перевод Филиппов А.) // 

Проблема человека в западной философии. / Переводы / Сост. и послесл. 
П. С. Гуревича; Общ. ред. Ю. Н. Попова. М.: Прогресс, 1988. C.31-95. 

8. Шелер М. Человек и история. – THESIS – 1993. –  Вып. 3.  
 
 
Тема 9. Поиск социального идеала в отечественной философии 

 
Проблема идеала всегда так или иначе волновала цивилизованное че-

ловечество, хотя в общее словоупотребление сам термин входит только на 
рубеже XVIII–XIX столетий, что, очевидно, связано с промышленной ре-



81 
 

 

волюцией. Переход к индустриальной социальной практике обусловил 
мировоззренческую трансформацию, когда на смену созерцательному ти-
пу мировоззрения, господствовавшему в традиционной культуре, прихо-
дит деятельностный, требующий от социального субъекта осознания всей 
меры исторической ответственности за многостепенные последствия своей 
деятельности. Понятие идеала обретает смысл в контексте анализа дея-
тельности, ее целеполагания и результатов. Идеал (лат. idealis от греч. ἰδέα– 
образ, идея), входя в систему мотивации, наряду с потребностью, целью, 
интересом, выступает ключевым элементом этой системы.  

Социальное пространство-время формирования русской культуры ха-
рактеризуется масштабами евразийского пространства, сопряженного с 
исторической молодостью. Если «осевое время» Востока и Запада, как пе-
реход от мифологического мировосприятия к философской культуре 
мышления, состоялось в VII – VI вв. до н.э., то «осевое время» русской 
культуры – IX в. В результате данной особенности общинность в истории 
русской культуры стала не просто исторически преходящей формой орга-
низации общества, а самим образом жизни и мышления. Принятие на этой 
почве детски открытой душой православия, не отягощенного опытом схо-
ластики, обусловило формирование духа соборности, имманентно содер-
жащего принцип всеединства и порождающего софийность русской куль-
туры, ярко выраженную в идеале «живознания», т.е. в поиске не абстракт-
но-теоретической, а «живой» истины, красоты, мудрости.  

Обозначенные особенности отечественной ментальности в полной 
мере начинают рефлексироваться в XIX в. посредством противостояния 
шеллингианцев и декабристов, славянофилов и западников, почвенников 
и революционных демократов. Поляризация проходит по следующим 
концептуальным проблемам, разрабатываемым русскими мыслителями 
как система ценностей и идеалов: идеал духовности определяется в ко-
ординатах «религия – наука»; идеал социальности представляется либо 
монархией, либо демократией в вариантах либерализма, социализма, 
анархизма; идеал человека, раскрываемый либо посредством некоторых 
форм коллективности (община, государство, народ, церковь), либо по-
средством личностных атрибутов (разумность, нравственное чувство и 
т.п.).  

Объединяет полярные позиции любовь к Отчизне и рефлексия орга-
нического мировоззрения, в контексте которого корнем целостной шкалы 
ценностей и идеалов русской ментальности выступает правда жизни, за-
ключающаяся в понимании, что таковой она реализуема как жизнь всем 
миром, т. е. в гармонии всеединства природно-социального бытия. В 
творчестве В. С. Соловьева, которое символически завершает век девят-
надцатый, концептуализируется целостная система идеалов как единство 



82 
 

 

Блага, Истины, Красоты, Справедливости, Святости, а также Русская идея 
как «органическая функция» национальной культуры. 

Органическое мировоззрение исходит из принципа всеобщности жиз-
ни, ответственность за все формы которой призван нести социальный 
субъект как разумный агент мироздания. Органицизм дает рождение фи-
лософии русского космизма, исследующего космическую функцию чело-
века, который из следствия саморазвития субстанции превращается в при-
чину ее дальнейшего саморазвития, т.е. ответственность человека за все 
формы жизни глобализируется. Основоположник этого направления – 
Н.Ф. Федоров развил социальный идеал соборности, органичный русской 
ментальности, в проект Супраморализма, названный учениками «Общим 
делом». 

Фактически в культуре России на рубеже XIX-XX вв. формируются 
два проекта в соответствии с противоположными трактовками идеала со-
борности и правды жизни: социально-политический проект большевиков, 
нацеленный на осуществление социалистической революции с целью пре-
одолеть расслоение между богатством и бедностью, и философско-
антропологический проект космистов, нацеленный на нравственно осо-
знанную регуляцию внешней и внутренней природы человека в процессе 
братского единения людей, благодаря которому преодолевается мировоз-
зренческая рознь между ними.  

 
Вопросы для обсуждения: 

 

1. Когда и почему тема социального идеала начинает звучать в пол-
ный голос в отечественной культуре? 

2. Чем обусловлены особенности формирования отечественной мен-
тальности, и как это влияет на содержательное наполнение социального 
идеала? 

3. Как содержание социального идеала конкретизируется в условиях 
поляризации идеологических позиций в культуре России XIX века? 

4. В чем заключается корень всей системы ценностей и идеалов рус-
ской ментальности, и как эта система концептуализирована в учении 
В. С. Соловьева? 

5. Как по-новому проблема социального идеала разрабатывается в 
контексте философии русского космизма? 

 
Темы докладов: 

 

1. Проблема «правды – лжи» в записках «Дневника писателя» 
Ф. М. Достоевского. 

2. Синергия Блага, Истины и Красоты в учении В. С. Соловьева. 



83 
 

 

3. Содержание социального идеала в соответствии с проектом «Су-
праморализма» Н. Ф. Федорова.  

4. Аксиологическое содержание русского мировоззрения по работе 
С. Л. Франка «Русское мировоззрение». 

5. «Хозяйство как синтез свободы и необходимости» в концепции 
С. Н. Булгакова. 

 
Задания: 

 

Задание 1.  
Прочитайте фрагмент работы Аполлона Александровича Григорьева 

«Критический взгляд на основы, значение и приемы современной критики 
искусства» и ответьте на вопросы. 

«Этот порок есть порок самого так называемого исторического воз-
зрения. 

На дне этого воззрения, в какие бы формы оно ни облекалось, лежит 
совершенное равнодушие, совершенное безразличие нравственных поня-
тий. Таковое сопряжено необходимо с мыслию о безграничном развитии, 
развитии безначальном, ибо историческое воззрение всякое начало от себя 
скрывает, и бесконечном, ибо идеал постоянно находится в будущем. Без-
отраднейшее из созерцаний, в котором всякая минута мировой жизни яв-
ляется переходною формою к другой, переходной же форме; бездонная 
пропасть, в которую стремглав летит мысль, без малейшей надежды за 
что-либо ухватиться, в чем-либо найти точку опоры. 

И так как человеческой натуре, при стремлении ее к идеалу, врождено 
непременное же стремление воображать себе идеал в каких-либо видимых 
формах, то мысль невольно становится тут нелогичною, невольно оста-
навливает безгранично несущееся будущее на какой-либо минуте и гово-
рит, как Гегель: hic locus, hic saltus1. Вот тут-то, при такой произвольной 
остановке, начинается ломка всего прошедшего по законам произвольно 
выбранной минуты; тут-то и совершается, например, то удивительное по 
своей непоследовательности явление, что человек, провозгласивший закон 
вечного развития, останавливает все развитие на германском племени, яко 
на крайнем его пределе2; тут-то и начинается деспотизм теории, доходя-
щий до того, что все прошедшее человечество, не жившее по теоретиче-
скому идеалу, провозглашается чуть-чуть что не в зверином состоянии 
или, по крайней мере, в вечно переходном. Душа человека, всегда единая, 
всегда одинаково стремящаяся к единому идеалу правды, красоты и люб-

 
1 Здесь место, здесь и прыжок (лат.). 
2 Здесь фактически Ап. Григорьев прозорливо раскрывает, что Гегель, будучи авто-
ром теории диалектики, в конечных выводах своей философской системы оказывает-
ся антидиалектиком. 



84 
 

 

ви, как будто забывается. Отвлеченный дух человечества с постепенно 
расширяющимся сознанием поглощает ее в себя. … 

И все это происходит оттого, что вместо действительной точки опо-
ры – души человеческой берется точка воображаемая, предполагается 
чем-то действительным отвлеченный дух человечества. Ему, этому духу, 
отправляются требы идольские, приносятся жертвы неслыханные, жертвы 
незаконные, ибо он есть всегда кумир, поставляемый произвольно, всегда 
только теория. 

Вот существенный порок исторического воззрения, и вот существен-
ный же порок так называемой исторической критики. Она не имеет крите-
риума и не вносит в созерцаемое света идеала по существу воззрения, – 
а с другой стороны, по невозможности, обусловленной человеческою при-
родою, жить без идеала и обходиться без критериума, создает их произ-
вольно и прилагает беспощадно. 

Когда идеал лежит в душе человеческой, тогда он не требует никакой 
ломки фактов: он ко всем равно приложим и все равно судит. Но когда 
идеал поставлен произвольно, тогда он гнет факты под свой уровень. Се-
годняшнему кумиру приносится в жертву все вчерашнее, и все представ-
ляется только ступенями к нему. … 

… Для души всегда существует единый идеал, и душа развиваться не 
может. Развивается, то есть обогащается новыми точками зрениями и богат-
ством данных, – мир ее опыта, мир ее знания; но обогащение и расширение 
этого мира не подвигает душу к правде, красоте и любви, независимо от 
собственных ее стремлений, тогда как по историческому воззрению, прове-
денному последовательно, каждая новая минута прогресса должна быть но-
вым, от стремления души не зависящим, торжеством идеи, то есть духа».  

Вопросы: 
1. В чем Ап. Григорьев видит существенный недостаток так называ-

емого «исторического воззрения» с точки зрения обретения идеала в жиз-
недеятельности человека? 

2. Где, по убежденности мыслителя, обретается подлинная почва для 
формирования идеала в контексте мировоззрения человека? 

3. Почему идеал не может быть чем-то временным и преходящим? 
 
Задание 2. 
Прочитайте фрагмент работы Семена Людвиговича Франка «Духов-

ные основы общества. Введение в социальную философию» и ответьте на 
вопросы. 

«…Внешний механический слой общественной жизни невозможен 
иначе как на основе того живого внутреннего, органического единства 
общества, которое мы условились называть его “соборностью”. <…> 



85 
 

 

Это внутреннее, органическое единство, которое мы называем “со-
борностью” и которое лежит в основе всякого человеческого общения, 
всякого общественного объединения людей, может иметь разные формы 
или стороны, в которых оно действует как внутренне объединяющее 
начало. Первичной и основной формой соборности является единство 
брачно-семейное. Мы видели уже выше: социальный атомизм забывает 
тот простой и универсальный космический факт, что человек вообще су-
ществует лишь через физиологическую связь с другими людьми. Что че-
ловек есть не просто человек, а именно мужчина и женщина, – как сказано 
в Библии: “Мужчину и женщину сотворил их” (Быт., 1, 27) – и что человек 
есть дитя своих родителей, идол их соединения – этот самоочевидный и 
вместе с тем таинственный факт есть свидетельство того вечного косми-
ческого круговорота, той космической соборности, которая лежит в осно-
ве даже нашего физического бытия, несмотря на раздельность нашего те-
лесного существования. <…>  

Вторая жизненная форма, в которой осуществляется соборное един-
ство, есть религиозная жизнь. … Здесь достаточно указать на тот и исто-
рически удостоверенный и систематически-философски уяснимый факт, 
что религиозность и соборность есть в основе своей одно и тоже или две 
стороны одного и того же всеопределяющего начала человеческой жизни. 
Ибо, с одной стороны, религиозность в общей своей природе есть не что 
иное, как раскрытие замкнутой, изолированной в других отношениях че-
ловеческой души, интуитивное чувство связи человеческой души с абсо-
лютным началом и абсолютным Единством. В религиозном сознании че-
ловек живет уже не внутри своего отдельного замкнутого существа, 
а именно своей связью с тем, в чем он укоренен и из чего к нему притека-
ют духовные питательные силы; религиозное чувство есть чувство сопри-
надлежности или отношения к тому абсолютному началу, которое лежит в 
основе вселенской соборности бытия. И, с другой стороны, человеческая 
соборность, чувство сопринадлежности к целому, которое не извне окру-
жает человеческую личность, а изнутри объединяет и наполняет ее, есть, 
по существу, именно мистическое религиозное чувство своей утвержден-
ности в таинственных, охватывающих нашу личность глубинах бытия. 
<…> 

К этим двум первично-органическим формам или выражениям собор-
ного единства присоединяется, наконец, третья его форма в лице общно-
сти судьбы и жизни всякого объединенного множества людей. Уже в се-
мье к единству происхождения и кровной связи присоединяются единство 
жизни, общность судьбы, радостей и лишений. Всякая иная, даже самая 
внешняя совместность жизни, труда и судьбы отлагается в душах ее 
участников как внутреннее единство, изнутри связующее и пронизываю-



86 
 

 

щее их. <…> нации и государства, хотя бы сначала основанные на наси-
лии и завоевании, на принудительном объединении разных, враждебных 
племен и рас, общностью исторической судьбы, одинаковых радостей и 
печалей, тревог и надежд превращаются в живое внутреннее единство; и 
как известно, единство нации нельзя вообще определить иначе как един-
ством исторической памяти. Постепенно слагающаяся общность языка, 
поэзии, песни, нравов и нравственных понятий превращается в таинствен-
ное духовно-кровное сродство. Эта соборность, основанная на общности 
судьбы, не есть просто субъективный психологический факт, единство со-
знания, духовная жизнь, питаясь одним материалом, наполняясь единым 
содержанием, и по существу, жизненно-онтологически сливается в под-
линное внутреннее единство; совместная жизнь прядет нити, подлинно 
проходящие сквозь души людей и изнутри связующая их в онтологиче-
ски-реальное, т.е. соборное, единство. В этом заключается великое твор-
ческое и укрепляющее значение прошлого, культурно-исторических тра-
диций в общественной жизни. <…> 

Укажем теперь те абстрактные моменты, или признаки, которые обра-
зуют само существо соборности как внутреннего слоя или корня обще-
ственности и отличают его от наружной, эмпирически данной природы 
внешнеобщественной связи. 

1) Соборность есть, как указано, органически неразрывное единство 
“я” и “ты”, вырастающее из первичного единства “мы”. <…> единство 
“мы” не противостоит здесь как внешнее трансцендентное начало множе-
ственности, а имманентно присутствует в нем и изнутри его объединяет. 
<…> Поэтому эти две инстанции, единство целого и самостоятельность 
каждой его части, не конкурируют между собой, не стесняют и не ограни-
чивают одна другую. В отличие от внешнего общественного единства, где 
власть целого нормирует и ограничивает свободу отдельных членов и где 
единство осуществляется в форме внешнего порядка, разграничения ком-
петенций, прав и обязанностей отдельных частей, единство соборности 
есть свободная жизнь, как бы духовный капитал, питающий и обогащаю-
щий жизнь его членов. 

2)  С этим связано то, что соборное единство образует жизненное со-
держание самой личности. <…> Оно не есть объект отвлеченно-
предметного познания и утилитарно-практического отношения, а как бы 
духовное питание, которым внутренне живет личность, ее богатство, ее 
личное достояние. <…> 

3) Из этого далее следует, что в отношении соборного внутреннего 
единства можно стоять только к конкретному, индивидуальному целому. 
Соборное целое, частью которого чувствует себя личность и которое вме-
сте с тем образует содержание последней, должно быть столь же конкрет-



87 
 

 

но-индивидуально, как сама личность. Оно само есть живая личность (не в 
смысле отдельного субъекта сознания, что было выше отвергнуто нами, а 
в смысле именно конкретной индивидуальности его существа). Можно 
чувствовать себя неотъемлемым звеном и вместе с тем носителем только 
определенного индивидуального целого – данной семьи, данного народа, 
данной церкви. Истинное “мы” столь же индивидуально, как “я” и “ты”. 
Любить можно только индивидуальное, ибо любовь есть не абстрактное 
отношение, а сама жизнь, есть жизнь индивидуальности. <…> 

4) Быть может, самое существенное отличие соборности как внут-
реннего существа общества от внешнеэмпирического слоя обществен-
ности заключается в ее сверхвременном единстве, в котором мы нахо-
дим новый неучтенный нами доселе момент подлинно реального пер-
вичного единства общества. <…> За наружным, временным аспектом 
настоящего в общественной жизни таится, как ее вечный фундамент и 
источник ее сил, ее сверхвременное единство, первичное единство ее 
настоящего с ее прошлым и будущим. <…> В сознании членов обще-
ства живут память о давно прошедшем, о предках, об историческом 
прошлом и устремленность на цели, достижимые, быть может, лишь от-
даленными потомками, и общественное сознание есть именно не что 
иное, как такое сверхвременное единство сверхиндивидуальной памяти 
и сверхиндивидуальных целей. Еще существеннее, чем это сверхвре-
менное сознание, в общественном бытии сверхвременность самой жиз-
ни. <…> 

Так, во всяком данном временном своем разрезе, во всяком своем 
настоящем видимое общество живет своей невидимой, внутренней сверх-
временной соборностью». 

Вопросы: 
1. Какие формы существования и атрибуты соборности выявляет 

С. Л. Франк в своем социально-философском анализе? 
2. Как можно определить сущность соборности? 
3. Почему соборность можно рассматривать как социальный идеал, и 

как этот идеал трансформировался в разных идейных течениях в истории 
России XIX – нач. XX вв.?  

 
Задание 3. 
Как трактуется соотношение идеала и проекта в соответствии со сле-

дующими словами Н.Ф. Федорова, в которых определяется цель проекта 
русского космизма: «обращение мира несвободного, где все определяется 
физическою необходимостью, причинностью, в мир сознательный, сво-
бодный, который теперь мы можем представить себе лишь мысленно, 
должны же осуществить его действительно, потому что это не идеал толь-



88 
 

 

ко, а проект; в таком осуществлении и состоит добродетель, которой 
необходимо принадлежит свобода и бессмертие». 

Сравните философско-антропологический проект русских космистов 
и технократический проект трансгуманистов. См. Маслобоева О.Д. Фило-
софско-антропологический проект российского органицизма и русского 
космизма в контексте современной исторической ситуации. М.: ИНФРА-
М, 2020. Главы 13 и 14.    

 
Основные понятия: 

 

Богочеловечество – самоцель и высшая ступень исторического раз-
вития, где человеком достигается уровень сотворчества с Богом.  

Всеединство – внутреннее органическое единство бытия как универ-
сума при сохранении индивидуальности его элементов. 

Западничество – направление общественной и философской мысли, 
обосновывающее необходимость развития России по западноевропейско-
му пути. 

Идеал (лат. idealis от греч. ἰδέα – образ, идея) – высшая ценность, 
наилучшее, завершённое состояние того или иного явления. 

Ноосфера – это качественно новый этап существования биосферы, 
обусловленный органическим единством развития природы и общества, 
а также трудом и разумом человека как социального субъекта.  

Органически космическое мировоззрение – это восприятие окружаю-
щего мира как живой синергийной целостности, в контексте которой чело-
век как ее имманентный мыслящий субъект осознает свою глобальную от-
ветственность за все формы жизни в зависимости от уровня ее организации. 

Почвенничество  – литературное течение и направление обществен-
ной и философской мысли в России 1860-х годов,  сторонники которого 
проповедовали идею сближения образованного общества с народом на  
национальной почве, и, принимая европейскую культуру, они одновре-
менно обличали «гнилой Запад» за его буржуазность и бездуховность.  

Правда жизни – это корень целостной шкалы ценностей и идеалов 
русской ментальности, заключающаяся в понимании, что таковой она реа-
лизуема как жизнь всем миром. 

Проект – это целесообразная организация жизнедеятельности соци-
ального субъекта, заключающаяся в стремлении к ответственному ситуа-
тивному разрешению возникающих проблем и задач посредством кон-
струирования новой реальности на основе диалектики субъективного и 
объективного факторов исторического развития.  

Русская идея – это «органическая функция» отечественной культуры, 
заключающаяся в исторической ответственности за формирование диа-
лектического единства Востока и Запада.  



89 
 

 

Русский космизм – философское направление, проективно исследу-
ющее космическую функцию человека посредством разработки методоло-
гии созидательного разрешения апокалипсической альтернативы между 
самоуничтожением человечества или его самовозрождением на уровне 
нравственной свободы. 

Славянофильство – течение русской общественной и философской 
мысли, обосновывающее культурную самобытность России и ее особый 
путь развития, отличный от западноевропейского. 

Соборность – свободное духовное единение людей как в церковной 
жизни, так и в мирской общности. 

Софийность – поиск в русской философии живой веры, мудрости, 
истины, красоты, блага, фокусируемых в животворящей жажде правды, 
породившей в XIX в. концепт «живознание» в противоположность аб-
страктной логичности западной ментальности.  

Социальный идеал – образ наиболее совершенного устрой-
ства общества. 

 
Литература: 

 

1. Булгаков С.Н. Философия хозяйства. – М., 1990. 
2. Галактионов А.А., Никандров П.Ф. Русская философия IX-XIX вв. – 

Л., 1989.  
3. Замалеев А.Ф. Курс истории русской философии. – М., 1996. 
4. Зеньковский В.В. История русской философии. – М.,2004.  
5. Лосский Н.О. История русской философии. – М., 1991. 
6. Маслобоева О.Д. Философско-антропологический проект россий-

ского органицизма и русского космизма в контексте современной истори-
ческой ситуации. Москва: ИНФРА-М, 2020. -390 с. Сер. Научная мысль 

7. Маслобоева О.Д. Трактовка «органической функции» культуры в 
концепции Всеединства – Богочеловечества В.С. Соловьева // Соловьев-
ские исследования. 2020. №1 (65). С. 47-60.    

8. Маслобоева О.Д.  Методология проективного мышления в учении 
Н.Ф. Федорова // Соловьевские исследования. 2020. №3 (67). С. 48-61. 

9. Махалова Л.Д. Русская философия XIX-XX веков: Учебное посо-
бие. – СПб., 2002. 

10. Русская идея. Антология. – М., 1992. 
11. Русский космизм: антология философской мысли. – М., 1993. 
12. Русские философы (конец XIX – нач. XX в.). Антология. – М., 

1993. 
13. Русская философия: Энциклопедия. 2-е изд., дораб. и доп. / Под 

общ. ред. М.А. Маслина. – М.: Книжный Клуб Книговек, 2014.  
14. Сухов А.Д. Русская философия: пути развития. – М., 1989. 



90 
 

 

15. Ткачёв П.Н. Кладези мудрости российских философов. – М., 
1990. 

16. Франк С.Л. Русское мировоззрение. СПб., 1996. 
 
 

Тема 10. Концепции бытия в истории философии 
 

На этом семинарском занятии студенты должны повторить и закре-
пить знания, полученные на лекции «Проблема бытия».  

Как известно, концепции бытия составляют основное содержание он-
тологии – раздела философии, в котором рассматриваются всеобщие 
принципы бытия, его структура и закономерности. По своему существу 
онтология выражает картину мира, которая соответствует определенному 
уровню познания реальности и фиксируется в системе философских кате-
горий, характерных для данной эпохи.  

 В истории древневосточной и западноевропейской философии можно 
четко выделить основные этапы и парадигмы концепции бытия. Вся древ-
няя философия начинается с поиска и выявления внутренне присущих ми-
ру  «генетических» первоначал, материальных или идеальных, из которых 
все возникает и состоит и которые составляют  (основу) Единства мира: 
в Древней Индии это  Брахман и Атман, в Древнем Китае это Дао и Дэ, 
в Древней Греции это Вода, Земля, Воздух, Огонь – ( либо что-то одно, 
либо все вместе), Атомы, Число, Идея, Материя и Форма. Первоначально 
это был «стихийный и наивный» поиск Единого и Общего в бытии, некой 
всеобщей первоосновы (субстанции) бесконечного многообразия пред-
метного, вещественного и идеального мира. В связи с этим, в онтологии 
складываются два основных направления: материализм и идеализм. 
Но одновременно, с этим поиском в этой «первичной» онтологии, и на 
Востоке, и на Западе возникают и интенсивно осмысливаются такие её 
фундаментальные проблемы, как соотношение «бытия и небытия», «дви-
жения и покоя», «времени и вечности», конечности и бесконечности про-
странства. Одно из центральных мест в ранней онтологии Востока и Запа-
да занимает тема судьбы (Рита, Карма, Рок, Фатум, Фортуна) как пробле-
мы необходимости и случайности бытия вообще, и человеческого бытия, 
в частности. В дальнейшем своем развитии и в современной философии 
эти проблемы составят содержание принципа детерминизма, в основе ко-
торого принцип причинности, диалектика необходимости и случайности, 
возможности и действительности. Высшего своего развития в античности 
проблемы бытия достигают в философии Платона и Аристотеля. При этом 
Платон развивает онтологию двух принципиально противоположных ти-
пов бытия: идей и вещей: «Должно разграничить две вещи: что есть веч-



91 
 

 

ное, не имеющее возникновения бытие и что есть всегда возникающее, но 
никогда не сущее. То, что постигается с помощью размышления и рас-
суждения, очевидно и есть вечно тождественное бытие; а то, что под-
властно мнению и неразумному ощущению, возникает и гибнет, но нико-
гда не существует на самом деле» («Тимей», 27d–28а).  Тогда как Аристо-
тель в своей «Метафизике», исходя из дуализма материи и формы, исход-
ным началом действительного бытия считает именно их единство. Мате-
рия до своего соединения с формой существует потенциально, но как 
только она приобрела форму, она переходит в актуальное бытие, в виде 
вещей, событий и явлений. Однако, это соединение (движение) носит у 
Аристотеля целесообразный характер (принцип «телеологизма»). Таким 
образом бытие у Аристотеля объясняется взаимодействием четырех при-
чин: материи, формы, движения и цели., а главной общей категорией его 
онтологии выступает категория «сущности». 

В христианской средневековой философии главным предметом онто-
логии выступает сверхсущее трансцендентное бытие – Бог как изначаль-
ная подлинная реальность, в которой сущность и существование совпада-
ют и взаимоопределяют др. др. Бог творит (принцип Креационизма) весь 
материальный мир из «Ничего». Природа, Человек, и все сотворенное 
Им бытийствует-существует через него и определяется Его волей и могу-
ществом. Вторым «полюсом» бытия и важнейшим предметом онтологии 
здесь выступает бытие человека, сотворенного Богом по своему образу и 
подобию, т.е наделенного божественными качествами. Но в результате 
свободы воли, и в соответствии с принципом «агапе», возникает проблема 
бытия «Двух Градов», двух типов бытия людей – праведников и грешни-
ков. В связи с этим формулируется новая проблема религиозной онтоло-
гии: этическая и эстетическая «Теодицея». 

В философии Ренессанса, в новых исторических условиях «возрож-
даются» и по-новому осмысливаются все ключевые проблемы онтологии. 
Однако на первый план в ней выходит проблема бытия человека как твор-
ца своей судьбы, своего места в мире (Гуманизм). Но параллельно и в тес-
ной связи с ним анализируется бытие обожествленной и таким обр. боже-
ственной природы (Пантеизм) и бесконечной, со множественными мира-
ми вселенной. Здесь же «возрождается» осмысление различных вариантов 
социально-политического бытия людей: «политический реализм» Н. Ма-
киавелли и социально-политический «утопизм» Т. Мора и Т. Кампанеллы. 

В эпоху Нового времени и Просвещения, в XVII-XVIII вв., как из-
вестно, доминантой развития философии становится теория познания с ее 
основными вопросами о природе научного знания, о способах его получе-
ния и его адекватности объективной реальности. Но, в связи с этим, веду-
щие мыслители этой эпохи представляют и формулируют новые концеп-



92 
 

 

ции бытия и субстанции, движения, пространства и времени: деистиче-
ский «механистический» материализм английского эмпиризма и француз-
ских просветителей, крайний субъективный идеализм Дж. Беркли, дуа-
лизм и субъективный идеализм в рационализме Р. Декарта, пантеистиче-
ский материализм и панлогизм Б. Спинозы, «монадология» и «предуста-
новленная гармония» Г. Лейбница.  Здесь же получают свое развитие и 
новые концепции бытия общества и человека (Т. Гоббс, Д. Локк, Вольтер, 
Ж. Ж. Руссо, И. Кант, теоретики «утопического социализма» и «географи-
ческого детерминизма»). 

Современная философия, начиная со второй трети XIX века и по ны-
нешнее время, в своем понимании и развитии «классических» проблем 
бытия, с одной стороны, опирается на новейшие достижения науки (есте-
ствознания, математики, социально-гуманитарного, этико-эстетического 
знания), техники и технологического прогресса. При этом широко исполь-
зуется, разработанная в немецкой классической философии, марксизме и 
неомарксизме теория диалектики (в том числе и «негативная» диалектика) 
бытия и познания. С другой стороны, как никогда раньше, в современной 
философии, понимание –  переживание проблем бытия и, прежде всего, 
бытия человека и общества, осуществляется с позиций онтологического и 
гносеологического иррационализма, когда на смену культу разума в бы-
тии и познании («все действительное разумно, и все разумное действи-
тельно» Г.Гегель) приходит «Мир как воля и представление» А. Шопен-
гауэр, «Воля к власти» Фр. Ницше, «Страх и трепет» как иррациональный 
экзистенциальный выбор «Или-или» С. Киркегора, «Бытие к смерти» и 
проблема «Ничто» в философии М. Хайдеггера и Ж.П. Сартра, абсурд-
ность бытия и свободы человека в эстетике А. Камю и теоретиков сюрреа-
лизма. 

 
Вопросы для обсуждения: 

 

1. Сформулируйте основную онтологическую проблему. 
2. Раскройте суть идеализма, материализма и дуализма. 
3. Что такое движение и кто впервые в Античности ставит эту про-

блему? 
4. Проблемы социально-политического и экономического бытия лю-

дей. 
5. Иррациональное понимание бытия: история и современность. 
 

Темы докладов: 
 

1. Миф «Пещеры»: онтология и гносеология Платона. 
2. Четыре причины Аристотеля. 



93 
 

 

3. Онтологические доказательства бытия Бога Ф. Аквинского. 
4. Что значит «Esse est percipi» в философии Дж. Беркли. 
 

Задания: 
 

Задание 1. Прочитайте фрагмент работы Парменида «О природе» и 
ответьте на вопросы.  

 
«И богиня меня приняла благосклонно, десницей.  
Взявши десницу, рекла ко мне так и молвила слово:  
…. Путь Истины  
Фр.2 Ныне скажу я, а ты восприми мое слово, услышав,  
Что за пути изысканья единственно мыслить возможно.  
Первый гласит, что "есть" и "не быть никак невозможно":  
Это – путь убежденья (которое Истине спутник).  
5. Путь второй – что – "не есть" и "не быть должно неизбежно":  
Эта тропа, говорю я тебе, совершенно безвестна,  
Ибо то, чего нет, нельзя ни познать (не удастся), ни изъяснить...  
Фр.3 ... Ибо мыслить – то же, что быть...  
Фр.6 Можно лишь то говорить и мыслить, что есть: бытие ведь  
Есть, а ничто не есть: прошу тебя это обдумать.  
Прежде тебя от сего отвращаю пути изысканья,  
А затем от того, где люди, лишенные знанья,  
Бродят о двух головах. Беспомощность жалкая правит  
В их груди заплутавшим умом, а они в изумленьи  
Мечутся, глухи и слепы равно, невнятные толпы,  
Коими "быть и не быть" одним признаются и тем же  
5. И не "было" оно, и не "будет", раз ныне все сразу  
"Есть", одно, сплошное. Не сыщешь ему ты рождения.  
Как, откуда взросло? Из не-сущего? Так не позволю  
Я ни сказать, ни помыслить: немыслимо, невыразимо  
Есть, что не есть. Да и что за нужда бы его побудила  
…Путь второй отмести, как немыслимый и безымянный.  
(Ложен сей путь), а первый признать за сущий и верный.  
Как может "быть потом" то, что есть, как могло бы "быть в про-

шлом"?  
20. "Было" – значит не есть, не есть, если "некогда будет".  
Так угасло рожденье и без вести гибель пропала.  
И неделимо оно, коль скоро всецело подобно:  
Тут вот – не больше его ничуть, а там вот – не меньше,  
что исключило бы сплошность, но все наполнено сущим.  
25. Все непрерывно тем самым: сомкнулось сущее с сущим.  



94 
 

 

Но в границах великих оков оно неподвижно,  
Безначально и непрекратимо: рожденье и гибель  
Прочь отброшены – их отразил безошибочный довод.  
30. И пребудет так постоянно: мощно Ананка  
Держит в оковах границ, что в круг его запирают,  
Ибо нельзя бытию незаконченным быть и не должно:  
Нет нужды у него, а будь, во всем бы нуждалось.  
То же самое – мысль и то, о чем мысль возникает,  
35. Ибо без бытия, о котором ее изрекают,  
Мысли тебе не найти. Ибо нет и не будет другого  
Сверх бытия ничего: Судьба его приковала».  
Вопросы: 
1. Какие два типа бытия выделяет философ? 
2. Почему невозможно «небытие»? 
3. Какова роль судьбы в понимании Парменида? 
4. Какие два пути познания бытия? 
5. Что такое панлогизм, и как его формулирует Парменид?  
 
Задание 2. Прочитайте фрагмент из письма Эпикура к Менекею и от-

ветьте на вопросы. 
  
«Привыкай думать, что смерть для нас – ничто: ведь все и хорошее и 

дурное заключается в ощущении, а смерть есть лишение ощущений. По-
этому если держаться правильного знания, что смерть для нас – ничто, то 
смертность жизни станет для нас отрадна; не оттого, что к ней прибавится 
бесконечность времени, а оттого, что от нее отнимется жажда бессмертия. 
Поэтому ничего нет страшного в жизни тому, кто по-настоящему понял, 
что нет ничего страшного в не-жизни. Поэтому глуп, кто говорит, что бо-
ится смерти не потому, что она причинит страдания, когда придет, а пото-
му, что она причинит страдания тем, что придет; что присутствием своим 
не беспокоит, о том вовсе напрасно горевать заранее. Стало быть, самое 
ужасное из зол, смерть, не имеет к нам никакого отношения; когда мы 
есть, то смерти еще нет, а когда смерть наступает, то нас уже нет. Таким 
образом, смерть не существует ни для живых, ни для мертвых, так как для 
одних она сама не существует, а другие для нее сами не существуют.  

… Сходным образом и среди желаний наших следует одни считать 
естественными, другие – праздными; а среди естественных одни – необхо-
димыми, другие – только естественными; а среди необходимых одни – не-
обходимые для счастья, другие – для спокойствия тела, третьи – просто 
для жизни. Если при таком рассмотрении не допускать ошибок, то всякое 
предпочтение и всякое избегание приведет к телесному здоровью и ду-



95 
 

 

шевной безмятежности, а это – конечная цель блаженной жизни. Ведь все, 
что мы делаем, мы делаем затем, чтобы не иметь ни боли, ни тревоги; и 
когда это наконец достигнуто, то всякая буря души рассеивается, так как 
живому существу уже не надо к чему-то идти, словно к недостающему, и 
чего-то искать, словно для полноты душевных и телесных благ. В самом 
деле, ведь мы чувствуем нужду в наслаждении только тогда, когда страда-
ем от его отсутствия; а когда не страдаем, то и нужды не чувствуем. Пото-
му мы и говорим, что наслаждение есть и начало и конец блаженной жиз-
ни; его мы познали как первое благо, сродное нам, с него начинаем всякое 
предпочтение и избегание и к нему возвращаемся, пользуясь претерпева-
нием как мерилом всякого блага. 

Так как наслаждение есть первое и сродное нам благо, то поэтому мы 
отдаем предпочтение не всякому наслаждению, но подчас многие из них 
обходим, если за ними следуют более значительные неприятности; и 
наоборот, часто боль мы предпочитаем наслаждениям, если, перетерпев 
долгую боль, мы ждем следом за нею большего наслаждения. Стало быть, 
всякое наслаждение, будучи от природы родственно нам, есть благо, но не 
всякое заслуживает предпочтения; равным образом и всякая боль есть зло, 
но не всякой боли следует избегать; а надо обо всем судить, рассматривая 
и соразмеряя полезное и неполезное – ведь порой мы и на благо смотрим 
как на зло и, напротив, на зло – как на благо». 

…Кто, по-твоему, выше человека, который и о богах мыслит благоче-
стиво, и от страха перед смертью совершенно свободен, который размыш-
лением постиг конечную цель природы, понял, что высшее благо легко 
исполнимо и достижимо, а высшее зло или недолго, или нетяжко, который 
смеется над судьбою, кем-то именуемой владычицею всего, [и вместо это-
го утверждает, что иное происходит по неизбежности], иное по случаю, а 
иное зависит от нас, – ибо ясно, что неизбежность безответственна, случай 
неверен, а зависящее от нас ничему иному не подвластно и поэтому под-
лежит как порицанию, так и похвале. В самом деле, лучше уж верить бас-
ням о богах, чем покоряться судьбе, выдуманной физиками2, – басни дают 
надежду умилостивить богов почитанием, в судьбе же заключена неумо-
лимая неизбежность. Точно так же и случай для него и не бог, как для тол-
пы, потому что действия бога не бывают беспорядочны; и не бессозна-
тельная причина, потому что он не считает, будто случай дает человеку 
добро и зло, определяющие его блаженную жизнь, а считает, что слу-
чай выводит за собой лишь начала больших благ или зол. Поэтому и пола-
гает мудрец, что лучше с разумом быть несчастным, чем без разума быть 
счастливым: всегда ведь лучше, чтобы хорошо задуманное дело не было 
обязано успехом случаю». 



96 
 

 

Вопросы: 
1. Как философ понимал природу наслаждений в бытии человека?   
2. Как в философии Эпикура соотносятся природное (естественное) 

и праздное наслаждение? 
3. Как нужно относиться к смерти, нужно ли ее бояться? 
4. Что такое добро, благо и зло в понимании Эпикура? 
5. Каково отношение философа к судьбе и случайности? 
 
Задание 3. Прочитайте знаменитый монолог Гамлета из одноименной 

поэмы В. Шекспира и ответьте на вопросы.  
                      «Быть или не быть, вот в чем вопрос. Достойно ль 
                       Смиряться под ударами судьбы, 
                       Иль надо оказать сопротивленье 
                       И в смертной схватке с целым морем бед 
                       Покончить с ними? Умереть. Забыться. 
                       И знать, что этим обрываешь цепь 
                       Сердечных мук и тысячи лишений, 
                       Присущих телу. Это ли не цель 
                       Желанная? Скончаться. Сном забыться. 
                       Уснуть... и видеть сны? Вот и ответ. 
                       Какие сны в том смертном сне приснятся, 
                       Когда покров земного чувства снят? 
                       Вот в чем разгадка. Вот что удлиняет 
                       Несчастьям нашим жизнь на столько лет. 
                       А тот, кто снес бы униженья века, 
                       Неправду угнетателей, вельмож 
                       Заносчивость, отринутое чувство, 
                       Нескорый суд и более всего 
                       Насмешки недостойных над достойным, 
                       Когда так просто сводит все концы 
                       Удар кинжала! Кто бы согласился, 
                       Кряхтя, под ношей жизненной плестись, 
                       Когда бы неизвестность после смерти, 
                       Боязнь страны, откуда ни один 
                       Не возвращался, не склоняла воли 
 
                       Мириться лучше со знакомым злом, 
                       Чем бегством к незнакомому стремиться! 
                       Так всех нас в трусов превращает мысль, 
                       И вянет, как цветок, решимость наша 
                       В бесплодье умственного тупика, 



97 
 

 

                       Так погибают замыслы с размахом, 
                       В начале обещавшие успех, от долгих отлагательств». 
Вопросы: 
1. О каком бытии и небытии говорится в монологе? 
2. Какова роль судьбы в жизни человека в понимании В. Шекспира и 

в философии и искусстве Возрождения? 
3. Как считает поэт, возможно ли бессмертие души и есть ли жизнь 

после смерти? 
4. Как поэт-мыслитель понимает отношение человека ко злу? 
 

Основные понятия: 
 

 Бытие (греч. τò εἶναι, οὐσία; лат. esse) – одно из центральных поня-
тий философии, характеризующее всё существующее – как актуально, так 
и потенциально, как в материальном, природном мире, так и в сознании 
(мысли, воображении, ощущении). Понятия «сущее», «сущность», «суще-
ствование», «субстанция» выражают различные аспекты бытия.  

Время – форма бытия и существования, длительность всех механиче-
ских, органических и психических процессов, условие возможности дви-
жения, изменения, развития. 

Движение – основной способ и тип бытия (существования) матери-
альных объектов в природе и обществе, состоящий в их непрерывном вза-
имодействии и качественно-количественном изменении. 

Реальность (от позднелат. realis – вещественный, действительный) – 
философское понятие, отражающее все существующее вообще; Бог, При-
рода, Человек, объективный мир и др. в единстве их  возможности и дей-
ствительности; фрагмент универсума, составляющий предметную область 
соответствующей науки (напр., «физическая реальность», «биологическая 
реальность», «психическая реальность», «социально-историческая реаль-
ность» и др.). Реальность объективная, чувственно-воспринимаемая – есть 
материя, реальность субъективная, психическая – есть сознание человека.  

Пространство – форма бытия (существования) материального и ду-
ховного мира, (природы, общества, культуры, сознания) выражающая его 
границы и неразрывно связанная со временем и движением. 

Субстанция (substantia – подлежащее, лежащее в основе – латинский 
перевод греческого ὑπόστασις) – то, что существует самостоятельно, само 
по себе, в отличие от акциденций, или свойств, существующих в другом 
(а именно в субстанции) и через другое. Субстанция – нечто устойчивое и 
постоянное, в отличие от изменчивого и преходящего; сущность (греч. 
οὐσία), лежащая в основе явления; неделимое, единое, постигаемое умом, 
в отличие от множественности чувственно воспринимаемого. В понятии 
субстанции находит выражение важнейший аспект бытия.  



98 
 

 

Литература: 
 

1. Бадью А. Бытие и событие. – М.: Институт Общегуманитарных 
Исследований, 2013. 

2. Гайденко П. П. Бытие и разум // Вопросы философии. – 1997. – № 7. 
3. Гайденко П. П. Бытие // Новая философская энциклопедия. – М., 

2010.  
4. Доброхотов А. Л. Категория бытия в классической западноевро-

пейской философии. М.: Изд-во Московского университета. М., 1986. 
5. Сартр Ж.-П. Бытие и ничто: Опыт феноменологической онтоло-

гии / пер. с фр., предисл., примеч. В. И. Колядко. – М.: Республика, 2000. 
6. Солодухо Н. М. Бытие и небытие как предельные основания ми-

ра // Вопросы философии. – 2001.- № 6. 
7. Хайдеггер М. Бытие и время. – М.: Ad Marginem, 1997.  
 
 

Тема 11. Проблема истины в философии 
 
На семинарском занятии обсуждаются вопросы, рассмотренные на 

лекции, посвященной изучению темы курса «Проблемы познания. Фило-
софия и методология науки». Следует уделить особое внимание анализу 
значения истины в научном познании, а также критериям истинности и 
соотношению истины и заблуждения. 

Наука – это технология производства знаний о мире. Как и во всяком 
производстве, в науке необходимо обеспечить качество производимой 
продукции всеми имеющимися у нее средствами. Для ученого истина есть 
величайшая ценность, к которой он стремится в своей работе. 

  Это, конечно, не значит, что другим областям культуры истина не 
нужна. Познание истины происходит в самых различных видах человече-
ской деятельности – в практике обыденной жизни, в искусстве, в игре. 
Однако всюду, кроме науки, истина нужна ради решения каких-то других 
задач и к ней стремятся как к средству достижения других целей. 

Понятие истины применимо только к знанию. Эмоции и желания, це-
ли и мотивы действий, настроения и переживания – все это может оцени-
ваться в терминах «хорошо» или «плохо», «полезно» или «бесполезно». 

  Вопрос об истине является основным вопросом гносеологии. В про-
цессе познания человек не только формулирует знание, но и оценивает 
его. Знание может оцениваться с позиции его применимости, полезности, 
актуальности и т. п. Центральное место среди его оценок занимает оценка 
его с точки зрения истинности или ложности. 

Современная трактовка истины сводится к следующему определе-
нию: истина – это соответствие, адекватность наших знаний содержанию 
объекта познания. Это соответствие имеет ряд характеристик. 



99 
 

 

1. Характерной чертой истины является наличие в ней объективной и 
субъективной сторон. Истина достигается в противоречивом взаимодей-
ствии субъекта и объекта. Без объекта знание теряет свою содержатель-
ность, а без субъекта – нет самого знания. 

2. Истина характеризуется как относительная и абсолютная. Пред-
ставление о том, что истина достигается не сразу, целиком, что постиже-
ние истины есть процесс сложный и противоречивый, формировалось по-
степенно. Под абсолютной истиной понимается знание, которое не может 
быть опровергнуто дальнейшим развитием познавательной деятельности. 
Такая истина существует только как предел, к которому стремится наше 
познание, как идеал познания. Под относительной истиной понимается 
приблизительное знание, которое достигается в конкретно-исторических 
условиях познания, это неполное знание о предмете. 

 В процессе человеческого познания проявляется диалектическая вза-
имосвязь абсолютной и относительной истины. Абсолютная истина скла-
дывается из относительных истин. В свою очередь, относительные истины 
в процессе познания уточняются и обогащаются, устремляясь к абсолют-
ной истине как к своему пределу. Вместе с тем эти же относительные ис-
тины оказываются частями абсолютной истины, в каждой относительной 
истине всегда есть некоторое «зерно» истины абсолютной. 

Научная истина – это знание, соответствующее объекту. Такое понима-
ние называется классической концепцией истины. Помимо классической 
концепции истины существуют и иные подходы к ее пониманию. В одних 
истинность знания связывается с его согласованностью, непротиворечиво-
стью (когерентная теория истины), в других – с его практической полезно-
стью (прагматическая теория). Эти свойства знания, несомненно, очень важ-
ны, и классическая концепция истины не отрицает этого. Она не исключает 
когерентный и прагматический подходы и может быть соединена с ними. 

 Однако истина остается истиной независимо от того, согласуется ли 
она с другими или противоречит им, полезна она или вредна. Когерентная 
и прагматическая концепции выражают не столько сущность истины, 
сколько требования, которые к ней предъявляются. 

Основные свойства истины следующие: 
- Истина объективна. Ее содержание должно соответствовать дей-

ствительности, а потому оно не может зависеть от субъекта, от его мнений 
или желаний. Объективность истины не означает, что она вообще полно-
стью независима от субъекта. Истина возникает в человеческом сознании 
как результат познавательной деятельности людей. Человек ведет поиск 
истины там, где это ему нужно, и от него зависит направление ее поиска. 
Объективные истины – это человеческие истины. Они соответствуют в 
той мере, в какой способы человеческого познания позволяют их постичь. 



100 
 

 

- Истина конкретна. Невозможно говорить об истинности знания, взя-
того абстрактно без учета тех условий, в которых оно получено. Конкрет-
ность истины означает, что истинность знания определяется не только со-
ответствием реальности, но и конкретными условиями, при которых оно 
соотносится с этой реальностью. 

- Всякая истина и относительна, и абсолютна. Необходимость разли-
чать понятия «относительная истина» и «абсолютная истина» связана с 
тем, что истинное знание может соответствовать своему предмету с раз-
ной степенью точности и полноты. Под относительной истиной понимает-
ся относительно точное, недостаточно полное знание о предмете, под аб-
солютной истиной – абсолютно точное и полное знание. Всякая истина 
относительна, ибо она ограничена конкретными условиями ее постижения 
и за их пределами остается в каких-то отношениях неточной и неполной. 
Но вместе с тем в каждой истине, несмотря на ее относительность, есть 
элемент абсолютной истины, поскольку ее достаточно для решения неко-
торого конкретного вопроса. Если бы в человеческих знаниях не было ни 
крупицы абсолютной истины, они были бы сплошным заблуждением. Аб-
солютная истина есть лишь предел, к которому человеческое познание 
способно только бесконечно стремиться, никогда не достигая его. 

Пределы познания исторически ограничены, но по мере развития и 
совершенствования практики человечество все время приближается к аб-
солютной истине, никогда не исчерпывая ее до конца. 

Истина всегда конкретна. Любое истинное знание всегда определяет-
ся в своем содержании и применении данными условиями места и време-
ни и многими другими обстоятельствами. 

В теории истины особенно важное значение имеет вопрос о критери-
ях, которые позволяют отделить истинное от ложного, от заблуждения, 
определить достоверность наших знаний. Под критерием истины понима-
ется обычно некий эталон или способ ее проверки. 

 Заблуждение – непреднамеренное искажение результатов познания 
или исследования. Это содержание знания, не соответствующее реально-
сти, но принимаемое за истину. Заблуждения объективно присущи любо-
му процессу познания и обусловлены следующими причинами: сложно-
стью решаемых проблем; сложностью предмета познания; сложностью 
выражения знания в знаковых формах; ограниченностью информации; 
свободой выбора путей познания; неразвитостью инструментария науки 
и т. п. 

Чтобы установить истинность знания, нужно использовать опреде-
ленный критерий истины, способ проверки и обоснования знания. В ходе 
развития философии предлагался ряд критериев истины. Так, Р. Декарт в 
качестве критерия истины предложил ясность и очевидность. Ряд фило-



101 
 

 

софов видят критерий истины в общезначимости. Согласно этому крите-
рию, истина есть то, с чем согласны все люди, что общезначимо. Э. Мах 
предложил в качестве критерия истины «экономию мышления». Истинно 
то, что просто, экономно мыслить. Прагматизм предложил следующий 
критерий: истинно то, что полезно, выгодно людям. В качестве критерия 
истины предлагалась внутренняя согласованность мыслей, ценность их и 
т. п. Все подобного рода критерии страдают субъективизмом. 

Ясности мыслей, их согласованность и т. п., безусловно, являются 
важными критериями истины. Однако важнейшим критерием ее является 
опыт, в особенности опыт, понимаемый в самом широком смысле – как 
общественно-историческая практика.  

Практика отличается тем, что она есть объективный критерий исти-
ны: в практической деятельности соединяются и соотносятся мысль об 
объекте и действие над ним.  

Практика как критерий истины противоречива: она и абсолютна, и 
относительна. Абсолютность практики как критерия истины заключается 
в том, что именно практика дает решающую проверку истины. Вместе с 
тем практика относительна, так как доказывает истинность знаний для 
определенной предметной области, для определенных условий и с опре-
деленной степенью точности. Практика исторически развивается и в каж-
дый данный момент ограничена. Но при всей относительности практики, 
если она на определенном этапе развития познания подтвердила какое-то 
представление, то оно содержит в себе объективную истину. 

  Практика – это не только критерий истинности знания. Она выпол-
няет в процессе человеческого познания основополагающую роль, высту-
пая в следующих главных функциях: 

1. Практика – это источник познания, так как мы знаем мир в той ме-
ре, в какой способы к его практическому освоению и преобразованию. 

2. Практика – движущая сила человеческого познания. Стремление к 
познанию возникает вместе с развитием практических способностей чело-
века. Она ставит перед познанием определенные задачи и поэтому высту-
пает как побудительная, движущая причина познания. 

3. Практика является целью познания. Знания нужны для выработки 
правильной стратегии действий. 

Эти функции практики подчеркивают значимость ее как критерия ис-
тины.  

                           
Вопросы для обсуждения: 

 

1. Как свойство объективности истины связано с субъектом? 
2. Как понимать утверждение «Всякая истина и относительна, и аб-

солютна»? 



102 
 

 

3. Как Вы понимаете позиции догматизма, релятивизма и скепти-
цизма?  Какой точки зрения придерживайтесь Вы?  

4. Каковы сильные и слабые стороны практического критерия ис-
тинности? 

 
Темы докладов: 

 

1. Границы истинностной оценки. 
2. Проблема критериев истины (как отличить истину от заблужде-

ния?) 
3. Догматизм, скептицизм и агностицизм. 
4. Методы получения истинного знания в гуманитарных науках. 

 
Задание: 

 

Прочитайте стихотворение Константина Фофанова «Истина» (1880 г.) 
и ответьте на вопрос: как автор показывает сложность познания истины, 
необходимость особого таланта и специального образования для ее пони-
мания, а для ее защиты воли и мужества? 

В лохмотьях истина блуждает, 
Переходя из века в век, 
И как заразы избегает 
Ее, чуждаясь, человек. 
        Ее движенья неприметны, 
        Суровы резкие черты 
        И неприглядны, и бесцветны 
        Лохмотья грубой нищеты. 
Она бредет, а с нею рядом, 
Мишурным блеском залита, 
Гордяся поступью и взглядом, 
Идет лукавая мечта 
          Мечта живет кипучим бредом, 
          Светла как радужный туман, 
          И человек за нею следом 
           Спешит в ласкающий туман. 
Но, гордый он не замечает,  
Что перед ним, как гений злой, 
В лохмотьях истина блуждает, 
И дикой ревностью пылает, 
И мстит до двери гробовой! 
. 



103 
 

 

Основные понятия: 
 

Агностицизм – учение о непознаваемости мира. 
Догматизм – учение, возводящее относительные истины в абсолют. 
Скептицизм – позиция всеобщего сомнения. 
Заблуждение – непреднамеренное искажение результатов познания. 
Конвенция – произвольное соглашение, договор относительно того, 

что следует принимать за истину. 
Верификация – подтверждение. 
Фальсификация – опровержение. 
 

Литература: 
 

1. Декарт Р. Рассуждения о методе. – М: АСТ, 2002.  
2. Декарт Р. Сомневайся во всем. – М: АСТ, 2001. 
3. Кармин А.С., Бернадский Г.Г. Философия. – СПБ: ДНК, 2001.  
4. Гусева Е. А., Панфилова М. И., Ермилов К. А. Философия в во-

просах и ответах. СПб: Изд-во СПБГЭУ, 2022. 
5. Кант И. Трактаты и письма. – М.: Наука, 1980 
 
 

Тема 12. Философия в поисках смысла жизни 
 

Проблема человека и смысла человеческой жизни – это вечные фило-
софские вопросы. Начиная с архаических времен, в мифологическом эпосе, 
происходит постановка вопросов: откуда этот мир? что такое человек? есть 
ли цель его существования и в чем смысл его жизни? Если смысл жизни 
есть, то, что он представляет собой, в чем состоит, имеет ли он абстрактно-
всеобщее или конкретно-индивидуализированное содержание? Человек, в 
отличие от других живых существ, обладает высшим уровнем развития со-
знания (культура индивидуального самосознания) по отношению к самому 
себе и к своей жизни, что, в свою очередь, выражается в смысле и целях его 
жизни. При этом смысл жизни соотносится с ценностными ориентирами, в 
рамках которых человек может ставить себе задачи и, являясь детермини-
рованным личной мотивацией, осуществлять достижение своих целей.  
Также смысл непосредственно связан с духовной сферой человека и выра-
жен в самом бытие индивида и его событии с другими. Можно сказать, что 
смысл позволяет нам объяснить «почему», «зачем» и «для чего» нечто су-
ществует, выступая при этом в качестве инструмента, который направляет 
конструктивную энергию человека. В исследовании данной проблематики 
существуют разные подходы, связанные с внешней и внутренней концеп-
цией смысла жизни. Так, внешняя концепция полагает, что смысл лежит 



104 
 

 

вне самого индивида и выражается в достижении определенного результа-
та, запуская цепь необходимости постановки следующих целей, по мере то-
го как поставленные будут достигнуты. При таком подходе жизнь человека 
предстает как масштабный проект, который он реализует, самостоятельно, 
преодолевая внешние и внутренние преграды, стремясь к заветной цели и 
получая заслуженную награду в конце. Однако, само время, будучи линей-
ным, обесценивает наши достижения, бросая новые вызовы в постановке 
целей и их достижений. Внутренняя концепция подразумевает, что смысл 
заключен в самом индивиде и необходимо обращение человека внутрь са-
мого себя, интроспекции, обусловленной потребностью в осознании своего 
творческого потенциала и, возможно, создание определенных социально 
значимых объектов или достижение целей, имеющих общечеловеческую 
ценность и обладающих вневременным характером. Философская пробле-
ма исследования смысла жизни человека оказывается значимой не только в 
социальном, но и в личностном плане. При этом целесообразно рассматри-
вать ее на разных уровнях: историко-философском, онтологическом, гно-
сеологическом и аксиологическом. Начиная с древнейших времен до 
наших дней, проблема смысла человека, его существования в мире, присут-
ствия становилась предметом обсуждения и соответствующих рефлексий.  
Античная философия, была ориентирована на постижение космоса, устро-
енного в соответствии с принципом гармонии, и рассматривала человека 
как часть мира, в контексте причастности к целому. Антропологическая 
проблематика формируется в классической период античной философии и 
занимает значительное место в эллинистический период. Здесь можно 
назвать имена таких греко-римских философов как Сократ, Платон, Ари-
стотель, Эпикур, Лукреций Кар, Марк Аврелий, Сенека. Так, для Сократа 
смысл жизни заключался в счастье, достижение которого связано с добро-
детельной жизнью и соблюдением законов, установленных государством.  
Для Платона смысл состоял в заботах о душе, в то время как Аристотель 
полагал, что цель существования состоит в счастье, поскольку оно есть 
единственное, к чему мы стремимся ради него самого. Для философов 
поздней античности, например у Эпикура, основоположника гедонизма, 
смысл находил свое выражение в достижении личного счастья и блажен-
ства, у Диогена Синопского во внутренней свободе и презрении к богат-
ству; у стоиков – в покорности судьбе. С появлением христианства и пере-
ходом к средневековью воззрение на сущность, предназначение и смысл 
жизни человека существенно изменяется. Так, западная средневековая фи-
лософия, выступая в качестве «служанки богословия» видит назначение 
человека, созданного «по образу и подобию божиему», в служении Богу. 
Подобные размышления о человеке появляются в трудах Филона Алексан-
дрийского, Августина Блаженного, Фомы Аквинского и др. В философии 



105 
 

 

Нового времени, такие мыслители как Р. Декарт, Дж. Локк, Т. Гоббс, 
Б. Спиноза, М. Монтень, Б. Паскаль. И. Кант, Г.-В. Ф. Гегель, продолжают 
исследование проблемы человека и смысла его жизни, используя разные 
подходы: рационалистический или натуралистический. Постепенно хри-
стианская идея движения истории к Царству Божьему трансформируется в 
идеи научного прогресса и буржуазного либерализма, в которых человек 
начинает осознавать себя в рамках иной, «деятельностной парадигмы». 
Рассмотрение проблемы смысла жизни становится предметом анализа, как 
в индивидуальном, так и общественном, социальном пространстве. 
Так, немецкий философ идеалист И. Кант видит смысл жизни в следовании 
принципам нравственного долга, в то время как в объективной диалектике 
Гегеля, этот же вопрос предстает как проблема реализации содержания не-
коего мирового духа, абсолютной идеи. Л. Фейербах, являющийся создате-
лем концепции антропологического материализма, полагает смысл жизни в 
стремлении к счастью на основе всеобщей любви людей друг к другу. 
Во второй половине XIX в. создатели концепции диалектического материа-
лизма и теории антропосоциогенеза К. Маркс и Ф. Энгельс, признавали че-
ловеческую жизнь самоценной и утверждали общественную значимость 
бытия, обнаруживая смысл в самореализации сущностных сил человека 
посредством активной преобразовательной деятельности в контексте соци-
ального развития. Эти же установки, лежат в основе философии действия – 
прагматизма, основателями которого являются У. Джеймс и Дж. Дьюи, 
считающими целью жизни получение выгоды.  В конце XIX – начале 
XX века доминирующие рациональные и объективистские установки де-
монстрируют в своей основе отсутствие личностного аспекта, что способ-
ствует появлению иррационализма и таких течений как: экзистенциализм, 
философия жизни, философская антропология, персонализм, психоанализ и 
т.д. Произошедший антропологический поворот открывает новую страницу 
в исследовании вечного философского вопроса. Такие философы как 
А. Бергсон, В. Дильтей, Г. Зиммель, Ф. Ницше, а также С. Кьеркегор, 
М. Бубер, А. Камю, Ж.-П. Сартр, К. Ясперс, М. Хайдеггер начинают рас-
сматривать человека в смысловых горизонтах жизни. Таким образом, само 
понятие «смысла» становится центральным предметом размышления в 
контексте вопроса о существовании и назначении человека. Экзистенци-
альная философия оборачивается от декартовского тезиса «я мыслю», к 
осознанию конечности человеческого существования и поискам смысла 
жизни в условиях собственной смертности, проживая и ощущая особый 
трагизм бытия в пограничных ситуациях, находясь на грани жизни и смер-
ти. Осознание ценности жизни и неизбежности смерти происходит именно 
в такие моменты, формируя основу метафизики смысла, в которой даже 
смерть, обладая определенным смыслом, имеет значение и выступает кри-



106 
 

 

терием подлинного бытия. Согласно экзистенциализму человек «забро-
шен» в предметно-физический мир и философствуя в поисках ответа на 
фундаментальные вопросы, согласно М. Хайдеггеру, все больше затягива-
ется в воронку своим метафизическим вопрошанием. В психоаналитиче-
ской философии проблема смысла жизни также не остается без внимания, 
вслед за З. Фрейдом, К. Юнг считает, что миром жизненных смыслов могут 
быть глубины человеческого Я, в том числе и бессознательного. Другой 
представитель этого направления Э. Фромм полагает, что смысл жизни за-
ключается в развитии идей гуманизма и свободы мышления. Необходимо 
отметить, что в процессе поисков смысла колоссальный материал для раз-
мышлений даёт русская религиозная философия второй половины XIX – 
начала XX вв. Проблема жизни, смерти и духовного бессмертия, исследу-
ется в работах таких философов как Ф. М. Достоевский, Л. Н. Толстой, 
Н.А. Бердяев, А.И. Введенский, В.В. Розанов, В.С. Соловьев, Е.Н. Трубец-
кой, С.Л. Франк и др. 

 Вопроса о смысле жизни обнаруживает взаимосвязь личного и соци-
ального бытия, в осознание конечности существования во времени и про-
странстве человек исследует собственные границы, трансцендирует и, бу-
дучи опосредованным предметным миром природных явлений, культурой, 
историческим и общественным социумом, религией, пытается осознать 
свое предназначение, через самопознание, открывающего истинные цели 
и смыслы. Проблема смысла жизни является ценностным (аксиологиче-
ским) вопросом, ответ на который зависит от приоритетов человека, где 
он предстает одновременно как возможность, перспектива и задача, кото-
рую еще предстоит решить. Одновременно, жизнь и ее смысл можно 
определить как основную ценность, ради которой существует человек и 
которая непосредственно влияет на структуру личности. 

 
Вопросы для обсуждения: 

 

1. В чем заключается смысл жизни с точки зрения религиозной фи-
лософии?  

2. Раскройте социальный смысл категории «ценность». 
3. «Жизнь после смерти» как философская проблема. 
4. Ценностная ориентация личности: быть или иметь. 
5. Как вы понимаете термин «смысл жизни»? 
6. Что такое духовные ценности? 

 
Темы докладов: 

 

1. Человек, индивид, личность как категории философской антропо-
логии. 



107 
 

 

2. Ценности и смысл человеческой жизни. 
3. Человек как единство биологического и социального. 
4. Основные антропологические концепции о происхождении чело-

века. 
5. Культурно-исторический подход в исследовании человека. 
 

Задания: 
 

Задание 1. 
Прочитайте фрагмент работы Аристотеля «Никомахова этика» и от-

ветьте на вопросы. 
  
Книга 2. XIII. «…Видимо, и Евдокс удачно защищал притязания удо-

вольствия на высшую награду. Дело в том, что в отсутствии похвал удо-
вольствию, хотя оно относится к благам, он усматривал указание на то, 
что оно выше похвал, а таковы божество и высшее благо: С ними ведь со-
относится все остальное. Таким образом, хвала подобает добродетели, ибо 
благодаря последней люди совершают прекрасные [поступки], а прослав-
ления подобают плодам трудов, как телесных, так и духовных. Но знать 
тонкости в этих вопросах свойственнее, вероятно, тем, кто потрудился над 
прославлениями. Нам же из сказанного ясно, что счастье относится к ве-
щам [высоко] ценимым и совершенным. Это так, должно быть, еще пото-
му, что [счастье] – это начало в том смысле, что все [мы] ради него делаем 
все остальное, а [такое] начало и причину благ мы полагаем чем – то це-
нимым и божественным».  

XIV. «Поскольку счастье – это некая деятельность души в полноте 
добродетели, нужно, пожалуй, подробно рассмотреть добродетели; так 
мы, вероятно, лучше сможем уразуметь (τηεορεσαιµεν) все связанное со 
счастьем. Настоящий государственный муж (πολιτικος) тоже, кажется, 
больше всего старается о добродетели, ибо он хочет делать граждан доб-
родетельными и законопослушными. Образец таких [государственных 
людей] мы имеем в законодателях критян и лакедемонян и других, им по-
добных, если таковые были. Коль скоро рассмотрение этого вопроса отно-
сится к науке о государстве, [то есть к политике], то, очевидно, наши по-
иски идут [путем], избранным в самом начале. Ясно, что добродетель, ко-
торую мы должны рассматривать, человеческая, ведь и благо мы исследо-
вали человеческое, и счастье – человеческое…» 

Книга 5. II. Есть три [силы] души, главные для поступка и для исти-
ны: Чувство, ум (νους), стремление (ορεχις). Из них чувство не является 
началом какого бы то ни было поступка; это ясно потому, что чувство 
имеют и звери, но они не причастны к поступку. Далее, что для мысли 
утверждение и отрицание, то для стремления преследование и бегство. 



108 
 

 

Таким образом, если нравственная добродетель – это устои, которые из-
бираются нами сознательно (ηεχις προαιρετικε), а сознательный выбор – 
это стремление, при котором принимают решения (ορεχις βουλευτικε), то 
суждение должно быть поэтому истинным, а стремление правильным, 
коль скоро и сознательный выбор добропорядочен и [суждение] утвер-
ждает то же, что преследует стремление. Итак, мысль и истина, о которых 
идет речь, имеют дело с поступками (πρακτικε), а для созерцательной 
(τηεορετικε) мысли, не предполагающей ни поступков, ни созидания – 
творчества (ποιετικε), добро (το ευ) и зло (το κακος) – это соответственно 
истина и ложь, ибо это – дело всего мыслящего, дело же части, предпола-
гающей поступки и мыслительной, – истина, которая согласуется с пра-
вильным стремлением. Начало, [источник], поступка – сознательный вы-
бор, но как движущая причина, а не как целевая, [в то время как источник] 
сознательного выбора – стремление и суждение, имеющее что – то целью. 
Вот почему сознательный выбор невозможен ни помимо ума и мысли, ни 
помимо [нравственных] устоев; в самом деле, благополучие [как получе-
ние блага] в поступках (ευπραχια), так же как его противоположность, не 
существует в поступке помимо мысли и нрава. Однако сама мысль ничего 
не приводит в движение, [это делает только мысль], предполагающая ка-
кую – то цель, то есть поступок, ибо у этой [мысли] под началом находит-
ся творческая [мысль]. Дело в том, что всякий, кто творит, творит ради че-
го – то и творчество (το ποιετον) – это не безотносительная цель, но чья – 
то [цель] и относительная. Между тем свершение поступка (το πρακτον) – 
[цель безотносительная], а именно: Благо – получение в поступке 
(ευπραχια) само есть цель, стремление же направлено к цели. Именно по-
этому сознательный выбор – это стремящийся ум, [то есть ум, движимый 
стремлением], или же осмысленное стремление, [то есть стремление, дви-
жимое мыслью], а именно такое начало есть человек. 

Вопросы:  
1. Как у Аристотеля соотносятся понятия добродетели и счастья? 
2. В чем заключается счастье согласно греческому философу? 
3. Какие три силы души существуют? 
4. Какова взаимосвязь между благом и целью? 
 
Задание 2. 
Прочитайте фрагмент работы И. Канта «Критика практического разу-

ма» и ответьте на вопросы.  
 
«В аналитике было доказано, что добродетель (как достойность быть 

счастливым) есть первое (oberste) условие всего того, что только может 
нам казаться желательным, стало быть, и всех наших поисков счастья, 



109 
 

 

стало быть, есть верховное благо. Но она еще не есть полное и совершен-
ное благо как объект способности желания разумных конечных существ; 
чтобы быть таким благом, для этого нужно еще счастье, и притом не толь-
ко в пристрастных глазах отдельного лица, которое делает целью само се-
бя, но даже в суждении беспристрастного разума, который рассматривает 
добродетель вообще в мире как цель самое по себе. Иметь потребность в 
счастье, быть еще достойным его и тем не менее не быть ему причастным 
– это несовместимо с совершенным волением разумного существа, кото-
рое имело бы также полноту силы, если только мы попытаемся мыслить 
себе таковое. Поскольку же добродетель и счастье вместе составляют все 
обладание высшим благом в одной личности, причем счастье распределя-
ется в точной соразмерности с нравственностью (как достоинством лич-
ности и ее достойностью быть счастливой), составляют высшее благо 
возможного мира, то это означает все благо в целом, в котором доброде-
тель как условие всегда есть верховное благо, так как она уже не имеет 
над собой никакого условия, а счастье всегда есть нечто такое, что, хотя 
оно и приятно тому, кто им обладает, само по себе не есть нечто доброе 
безусловно и во всех отношениях, а всегда предполагает как свое условие 
моральное законосообразное поведение». 

«Счастье – это такое состояние разумного существа в мире, когда все 
в его существовании происходит согласно его воле и желанию; следова-
тельно, оно основывается на соответствии природы со всей его целью и с 
главным определяющим основанием его воли. Моральный закон как за-
кон свободы повелевает через определяющие основания, которые долж-
ны быть совершенно независимыми от природы и ее соответствия с 
нашей способностью желания (как мотивами); но действующее разумное 
существо в мире не есть причина самого мира и самой природы».  

 «Каждый человек намечает собственные планы своего назначения в 
этом мире. Искусства, которым он хочет научиться, почет и удобства, 
которых он от этого ожидает в будущем, прочное счастье в супружеской 
жизни и множество удовольствий или начинаний – таковы картины вол-
шебного фонаря, которые он с такой изобретательностью рисует себе и 
заставляет в игре последовательно проходить перед своим живым вооб-
ражением; смерть, замыкающая эту игру теней, виднеется лишь в туман-
ной дали, ее заслоняет и делает незаметной свет, распространяющийся 
над более привлекательными местами. Мы предаемся подобным мечта-
ниям, а в это время наша истинная судьба ведет нас совершенно другими 
путями. Жребий, действительно выпадающий на нашу долю, бывает ред-
ко схож с тем, который мы сами себе начертали; на каждом шагу мы об-
манываемся в своих ожиданиях; между тем воображение, несмотря ни на 
что, продолжает свое дело и без устали строит все новые планы, пока 



110 
 

 

смерть, все еще кажущаяся далекой, не кладет внезапно конец всей этой 
игре. Если человек из этого мира сказок, который он сам себе создал в 
своем воображении и в котором он так охотно пребывает, – если из этого 
мира рассудок его приводит в тот мир, куда он в действительности по-
ставлен провидением, тогда то поразительное несовпадение, которое он 
здесь встречает, смущает его и совершенно расстраивает его замыслы, 
загадывая ему неразрешимые загадки. Зародыши успеха подающей 
надежды юности часто безвременно увядают под бременем тяжелых бо-
лезней, и незваная смерть перечеркивает все замыслы и надежды. Чело-
век, располагающий практическим умением жить, имеющий успехи, вла-
деющий богатством, – это не всегда тот, кому провидение поставило са-
мую далекую цель жизни, чтобы он мог как следует пользоваться плода-
ми всех этих благ. 

«Человек – существо с потребностями, поскольку он принадлежит к 
чувственно воспринимаемому миру, и постольку чувственность возлага-
ет на его разум обязанность, отклонить которую, конечно, невозможно, – 
заботиться о ее интересах и принимать практические максимы, имея в 
виду счастье в этой жизни, а где возможно – и в загробной жизни. Но че-
ловек не до такой степени животное, чтобы быть равнодушным к тому, 
что говорит разум сам по себе, и чтобы пользоваться им только как ору-
дием для удовлетворения своих потребностей как чувственного суще-
ства. Ведь над чисто животной природой возвышает его не то, что у него 
есть разум, если этот разум должен служить ему только ради того, что у 
животных выполняет инстинкт; тогда этот разум был бы лишь особым 
способом, которым природа пользовалась бы, чтобы снарядить человека 
для тех же целей, к которым она предназначила животных, не предназна-
чая его для какой-то высшей цели. Таким образом, согласно этому 
устройству природы, он нуждается, правда, в разуме, чтобы всегда при-
нимать в расчет свое благо и несчастье, но он, кроме того, обладает ра-
зумом еще и для более высокой цели, а именно не только принимать в 
соображение также и то, что есть доброе или злое само по себе и о чем 
может судить один лишь чистый, лишенный всякого чувственного инте-
реса разум, но и совершенно отличать эту оценку от первой и делать ее 
высшим условием первой». 

Вопросы: 
1. Как немецкий философ интерпретирует понятие добродетели и 

счастья? 
2. Что есть «высшее благо»? 
3. Что есть человек в философии И. Канта? 
4. Каково отношение И. Канта к вопросе жизни и смерти? 



111 
 

 

Задание 3.  
Ознакомившись с материалом темы, проанализируйте картину ху-

дожника Поля Гогена, выполненную в технике постимпрессионизма, и от-
ветьте на вопросы, звучащие в самом названии произведения: «D’où 
venons nous? Que sommes nous? Où allons nous?» «Откуда мы пришли? Кто 
мы? Куда мы идём?» (1897–1898 гг.), созданную на Таити и находящуюся 
в настоящее время в Музее изящных искусств в Бостоне (США). 

 
Задание 4.   
Прочитайте цитаты известных философов, выберите одну или не-

сколько наиболее близких вам и объясните свой выбор. С чем Вы соглас-
ны или не согласны в данных утверждениях. Предложите свою формули-
ровку, раскрывающую на Ваш взгляд смысл жизни. 

1. Жизнь подобна игрищам: иные приходят на них состязаться, 
иные – торговаться, а самые счастливые – смотреть. (Пифагор) 

2. Если не изучишь жизнь, то в ней нет никакого смысла. (Платон) 
3. В чем смысл жизни? Служить другим и делать добро. (Аристо-

тель) 
4. Если в жизни ты сообразуешься с природой, то никогда не будешь 

беден, а если с людским мнением, то никогда не будешь богат. (Эпикур) 
5. Если в жизни нет удовольствия, то должен быть хоть какой-

нибудь смысл. (Диоген) 
6. Благо не в том, чтобы жизнь была долгой, а в том, как ею распоря-

диться: может случиться, да и случается нередко, что живущий долго 
проживает мало. (Луций Анней Сенека)  

7. Для занятого делом день не бывает слишком долгим! Продлим се-
бе жизнь! Ведь и смысл, и главный признак ее – деятельность. (Луций Ан-
ней Сенека) 

8. Жизнь, как пьеса в театре: важно не то, сколько она длится, а 
насколько хорошо сыграна. (Луций Анней Сенека) 

9. Задача жизни не в том, чтобы быть на стороне большинства, а в 
том, чтобы жить согласно с внутренним, сознаваемым тобою законом. 
(Марк Аврелий) 

10.  Не делай того, что осуждает твоя совесть, и не говори того, что 
не согласно с правдой. Соблюдай это самое важное, и ты выполнишь всю 
задачу своей жизни. (Марк Аврелий) 

11.  Каждый человек – отражение своего внутреннего мира. Как че-
ловек мыслит, такой он и есть (в жизни). (Марк Туллий Цицерон) 

12.  Высший позор – ради жизни утратить смысл жизни. (Ювенал) 
13.  Подлинным зеркалом нашего образа мыслей является наша 

жизнь. (Мишель де Монтень) 



112 
 

 

14. Мудрость свободного человека состоит в том, что он размышляет 
не о смерти, а о жизни. (Бенедикт Спиноза) 

15. Смысл жизни – самовыражение. Проявить во всей полноте свою 
сущность – вот для чего мы живём. (Оскар Уайльд) 

16. Никто не жил в прошлом, никому не придется жить в будущем; 
настоящее и есть форма жизни. (Артур Шопенгауэр) 

17. Кратчайшее выражение смысла жизни может быть таким: мир 
движется и совершенствуется. Лавная задача – внести вклад в это движе-
ние, подчиниться ему и сотрудничать с ним. (Л. Н. Толстой) 

18. Я уверен, что смысл жизни для каждого из нас – просто расти в 
любви. (Л. Н. Толстой) 

19. В жизни нет иного смысла, кроме того, какой человек сам придает 
ей, раскрывая свои силы, живя плодотворно…(Эрих Фромм) 

20. Миссией человека на земле является установление ясно-
сти…Ясность – не сама жизнь, а полнота жизни. (Х. Ортега-и-Гассет) 

21. Только соучастие в бытии других живых существ обнаруживает 
смысл и основание собственного бытия. (М. Бубер) 

22. Я считаю специфическим человеческим проявлением не только 
ставить вопрос о смысле жизни, но и ставить под вопрос существование 
этого смысла. (В. Франкл) 

23. Вы никогда не будете счастливы, если будете продолжать искать, 
в чем заключается счастье. И вы никогда не будете жить, если ищете 
смысл жизни. (Альбер Камю) 

 
Основные понятия: 

 

Индивид – человек как единичный представитель человеческого рода, 
отдельный от других.  

Индивидуальность – измерение человека как носителя единичных 
признаков, образующих своеобразие индивида, характеризующих его 
неповторимость, уникальность среди других людей. 

Творчество – процесс создания человеком качественно новых мате-
риальных и духовных ценностей. 

Ценность – категория философии, обозначающая положительную 
или отрицательную значимость объектов и явлений окружающего мира 
для человека. 

Смысл жизни – понятие, раскрывающее назначение человека, оправ-
дывающее конечность его жизненного пути и утверждающее самоценное 
значение человеческого бытия. 

 
Литература: 

 

1. Бердяев Н. А. О назначении человека. – М., 1993. 



113 
 

 

2. Маркузе Г. Одномерный человек. – М., 1995. 
3. Проблема человека в Западной философии. – М., 1988. 
4. Феномен человека. Антология. – М., 1993. 
5. Франкл В. Человек в поисках смысла: Сборник. М.: Прогресс, 

1990. 
6. Человек: мыслители прошлого и настоящего о его жизни, смерти и 

бессмертии. – М., 1991–1996. 
7. Что такое человек? – СПб., 1996. 
8. Это человек. Антология. – М., 1995. 
 
 

Тема 13. Проблема смысла истории 
 
Потребность в обретении смысла принципиально отличает собствен-

но человеческий способ бытия от иных форм существования универсума. 
В философской рефлексии, начиная с «осевого времени», смысл соб-
ственной жизни человек постигает в контексте понимания смысла исто-
рии. Основополагающую роль в подобном осмыслении играет мировоз-
зренческая позиция социального субъекта.  

Исходя из критерия историчности выделяются два глобальных типа 
мировоззрения: созерцательный – актуальный на всех этапах эволюции 
традиционного общества и деятельностный – актуальный на этапе инду-
стриального и постиндустриального общества в связи с необходимостью 
осознания социальным субъектом всей меры исторической ответственно-
сти за многостепенные последствия собственной активности. 

В соответствии с методологией возрастного принципа анализа исто-
рии созерцательный тип мировоззрения эволюционировал в доиндустри-
альную эпоху по аналогии с этапами взросления социального субъекта, 
детерминируя соответствующее видение смысла истории. Рефлексия дан-
ной эволюции осуществлялась в истории философской мысли посред-
ством соотношения: человека как микрокосма с миром Вселенной как 
макрокосмом под знаком идеи предустановленной гармонии между ними 
в античную эпоху, воспринимаемую историками культуры как здоровое 
детство нашей цивилизации; человека с Богом под знаком теологической 
идеи в Средневековую эпоху, аналогичную в своем содержании подрост-
ковой рефлексии, нацеленной на выработку самосознания – «внутреннего 
человека» в библейской терминологии; человека с обществом под знаком 
гуманистической идеи в эпоху Ренессанса, соответствующую юношеско-
му этапу расцвета личностной индивидуальности; человека с природой 
под знаком естественнонаучной идеи в эпоху Нового времени, аналогич-
ной этапу зрелости, поскольку зрелая личность должна обеспечить гаран-



114 
 

 

тированную реализацию мировоззренческой самодостаточности, достиг-
нутой на этапе юности, посредством обретения атрибута самодостаточно-
сти в поддержании своего существования.  

Зрелой теоретической рефлексии созерцательный тип мировоззрения 
достигает в эпоху Нового времени, что выливается в господство механи-
стической парадигмы, ярко выраженной в век Просвещения, который дает 
рождение философии истории с ее идеей прогресса. Механицизм в трак-
товке смысла истории проявляется в разрыве «сущего» и «должного», что 
приводит к торжеству «исторического объективизма», мыслящего исто-
рию в форме объекта, противостоящего познающему субъекту. 

Механистическая парадигма, достигнув своей кульминации в матери-
альной и духовной культуре, обусловливает промышленную революцию 
рубежа XVIII–XIX вв. Философская мысль реагирует на это прогностиче-
ски в лице И. Канта, который совершает «коперниканский переворот» в 
культуре, переведя координаты осмысления человеческой жизнедеятель-
ности из проблемы соотношения материального и идеального в проблема-
тику соотношения субъективного и объективного. Инициированное Кан-
том творчество школы немецкой классической философии раскрывало 
тайну непредсказуемости результатов человеческой деятельности, что со-
ответствует потребности старости, озабоченной глобальным подведением 
жизненных итогов, и способствовало формированию деятельностного ти-
па мировоззрения, актуальность которого в индустриальную и постинду-
стриальную эпоху только возрастает. Концепция Канта, включая его по-
следователей, обосновывала «субъективизацию» смыслов, задаваемых 
ценностными суждениями субъекта. Полноценно разработанная Гегелем 
теория диалектики продвигала человеческую мысль к снятию абсолютно-
го противопоставления «сущего» и «должного», крайностей «историче-
ского объективизма и субъективизма» посредством включения историче-
ского человека и его деятельности в смыслообразование истории, как это 
можно проследить в «философии жизни», экзистенциальной и герменев-
тической направленности современной философии. 

Плюрализм трактовок смысла истории в наше время демонстрируется 
в широком диапазоне: начиная от убежденности отсутствия такового 
смысла (этому способствует позитивистский тренд в культуре, особенно в 
апогее постмодерна), включая прогрессистскую концепцию (последова-
тельно представленную в концепции исторического материализма 
К. Маркса и Ф. Энгельса, а также в концепциях постиндустриального об-
щества Д. Белла и У. Ростоу) смысла истории как единого общечеловече-
ского процесса, с одной стороны, и эволюционных концепций локальных 
цивилизаций (А. Тойнби, Н. Данилевского), с другой, и вплоть до призна-
ния проективной методологии формирования смысла истории.  



115 
 

 

Синергийный эффект концептуальных наработок по проблеме смысла 
истории в классической и современной философии заключается в осозна-
нии открытости этого смысла, что обусловлено включенностью человека 
как субъекта социальной практики в реализацию той или иной из альтер-
нативных возможностей дальнейшего хода истории в контексте наличной 
действительности. Поэтому в центре анализа оказывается роль субъектив-
ного фактора истории и осознание проективного характера человеческой 
жизнедеятельности. В философии русского космизма был выработан фи-
лософско-антропологический проект созидательного разрешения апока-
липсической альтернативы в пользу самовозрождения человечества на 
уровне нравственной свободы. Ему противостоит технократический про-
ект трансгуманизма. Какой смысл человеческой истории будет реализо-
вываться зависит от направленности и содержания нашей жизнедеятель-
ности.  

 
Вопросы для обсуждения: 

 

1. Насколько, с Вашей точки зрения, смысл личной жизни обуслов-
лен пониманием смысла истории? 

2. Сопоставьте известные вам варианты религиозно-философского и 
светского понимания смысла истории. 

3. В чем сходство и различие трактовки развертывания смысла исто-
рии как прогрессивного и как эволюционного процесса? 

4. В чем смысл апокалипсиса с позиции философски просвещенного 
сознания? 

 
Темы докладов: 

 

1. Диалектика субъективного и объективного факторов истории в ра-
боте Г.В. Плеханова «К вопросу о роли личности в истории». 

2. Н.А. Бердяев о вариантах дальнейшего хода истории перед угро-
зой технократизма в работе «Человек и машина». 

3. Трансформация культуры в цивилизацию в работе О. Шпенглера 
«Закат Западного мира». 

4. Трансгуманизм о смысле и назначении истории. 
5. Смысл истории в философско-антропологическом проекте рус-

ских космистов. 
 

Задания: 
 

Задание 1. 
Прочитайте фрагмент работы Карла Ясперса «Истоки истории и ее 

цель» и ответьте на вопросы.  



116 
 

 

«Ось мировой истории, если она вообще существует, может быть об-
наружена только эмпирически, как факт, значимый для всех людей, в том 
числе и для христиан. Эту ось следует искать там, где возникли предпо-
сылки, позволившие человеку стать таким, каков он есть; где с порази-
тельной плодотворностью шло такое формирование человеческого бытия, 
которое, независимо от определенного религиозного содержания, могло 
стать настолько убедительным – если не своей эмпирической неопровер-
жимостью, то во всяком случае некоей эмпирической основой для Запада, 
для Азии, для всех людей вообще, – что тем самым для всех народов были 
бы найдены общие рамки понимания их исторической значимости. Эту 
ось мировой истории следует отнести, по-видимому, ко времени около 
500 лет до н. э., к тому духовному процессу, который шел между 800 и 
200 гг. до н. э. Тогда произошел самый резкий поворот в истории. Появил-
ся человек такого типа, какой сохранился и по сей день. Это время мы 
вкратце будем называть осевым временем. <…> 

В это время происходит много необычайного. В Китае жили тогда 
Конфуций и Лао-цзы, возникли все направления китайской философии… 
<…> В Индии возникли Упанишады, жил Будда; в философии – в Индии, 
как и в Китае, – были рассмотрены все возможности философского по-
стижения действительности, вплоть до скептицизма, до материализма, со-
фистики и нигилизма; в Иране Заратустра учил о мире, где идет борьба 
добра со злом; в Палестине выступали пророки – Илия, Исайя, Иеремия и 
Второисайя; в Греции – это время Гомера, философов Парменида, Герак-
лита, Платона, трагиков, Фукидида и Архимеда. Все то, что связано с эти-
ми именами, возникло почти одновременно в течение немногих столетий 
в Китае, Индии и на Западе независимо друг от друга. 

Новое, возникшее в эту эпоху в трех упомянутых культурах, сводится к 
тому, что человек осознает бытие в целом, самого себя и свои границы. <...> 

Все это происходило посредством рефлексии. Сознание осознавало 
сознание, мышление делало своим объектом мышление. <…> 

В эту эпоху были разработаны основные категории, которыми мы 
мыслим по сей день, заложены основы мировых религий, и сегодня опре-
деляющих жизнь людей. Во всех направлениях совершался переход к 
универсальности. <…> 

Мифологической эпохе с ее спокойной устойчивостью пришел конец. 
<…> 

Впервые появились философы. Человек в качестве отдельного инди-
видуума отважился на то, чтобы искать опору в самом себе. <…> 

История в ее целостности мыслится как последовательная смена раз-
личных образов мира: либо в сторону постоянного ухудшения, либо как 
круговорот или подъем. <…>  



117 
 

 

Тем, что свершилось тогда, что было создано и продумано в то время, 
человечество живет вплоть до сего дня. В каждом своем порыве люди, 
вспоминая, обращаются к осевому времени, воспламеняются идеями той 
эпохи. С тех пор принято считать, что воспоминание и возрождение воз-
можностей осевого времени – Ренессанс – ведет к духовному подъему. 
<…> Вначале осевое время ограничено в пространственном отношении, 
но исторически оно становится всеохватывающим. 

Народы, не воспринявшие идей осевого периода, остаются на уровне 
«природного» существования, их жизнь неисторична… <…> Люди вне 
трех сфер, составляющих осевое время, либо остались в стороне, либо 
вошли в соприкосновение с каким-либо из этих трех центров духовного 
излучения. В последнем случае они вошли в историю! Так, в орбиту осе-
вого времени были втянуты на Западе германские и славянские народы, на 
Востоке – японцы, малайцы и сиамцы. <…> 

Осевое время ассимилирует все остальное. Если отправляться от него, 
то мировая история обретает структуру и единство, способные сохранить-
ся во времени, и … сохранившиеся до сего дня». 

Вопросы: 
1. В чем сущность и значение осевого времени во всемирной исто-

рии? 
2. Каким образом переход от мифологического к философскому ми-

ровосприятию способен обусловливать единство человеческой истории? 
3. Почему в кризисные периоды истории происходит своеобразный 

ренессанс потенциала осевого времени? 
 

Задание 2. 
Прочитайте фрагмент работы Николая Александровича Бердяева 

«Смысл истории» и ответьте на вопросы. 
 
«Что такое “историческое”? <…> …можно представить в виде такой 

схемы три периода отношения к “историческому”. <…> Первый период – 
период непосредственного, целостного, органического пребывания в ка-
ком-нибудь устоявшемся историческом строе. Этот период, конечно, 
очень интересен для исторического познания, но в нем историческое по-
знание еще не зарождается. <…> Второй период – неизбежно, роковым 
образом всегда и всюду наступающий период раздвоения, расщепления, 
когда утвердившиеся исторические устои начинают расшатываться в сво-
их основах, начинается историческое движение, исторические катастрофы 
и катаклизмы, которые могут быть разного темпа, но органический лад и 
ритм целостной жизни прекращается. Вот когда начинается это раздвое-
ние и расщепление: познающий субъект не чувствует себя непосредствен-



118 
 

 

но и целостно пребывающим в самом историческом объекте, зарождается 
рефлексия исторического познания. Этот второй период важен для исто-
рической науки, но для настоящего построения философии истории, для 
настоящего осмысливания исторического процесса он все-таки не благо-
приятен, потому что в нем происходит разрыв между субъектом и объек-
том, выведение рефлектирующего субъекта из той жизни, в которой он 
непосредственно пребывал. <…> Для того чтобы приобщиться к внутрен-
ней тайне “исторического”, в которой пребывает непосредственно человек 
в органическую целостную эпоху человеческой жизни, которую, пребывая 
в ней, он не познает, над которой он не рефлектирует, для того чтобы 
осмыслить “историческое”, – для этого нужно пройти через противополо-
жение познающего субъекта познаваемому объекту, нужно по-новому, 
пройдя через тайну раздвоения, приобщиться к тайне “исторического”. 
Нужно вернуться к тайникам исторической жизни, к ее внутреннему 
смыслу, к внутренней душе истории для того, чтобы осмыслить ее и по-
строить настоящую философию истории. Это – третий период, третья 
эпоха, эпоха возвращения к “историческому”. <…> 

Человек есть в высочайшей степени историческое существо. Чело-
век находится в историческом, и историческое находится в человеке. 
Между человеком и “историческим” существует такое глубокое, такое 
таинственное в своей первооснове сращение, такая конкретная взаим-
ность, что разрыв их невозможен. <…> “Историческое” есть некоторое 
откровение о глубочайшей сущности мировой действительности; о ми-
ровой судьбе, о человеческой судьбе как центральной точке судьбы 
мировой. <…> Для того чтобы проникнуть в эту тайну “историческо-
го”, я должен прежде всего постигнуть это историческое и историю как 
до глубины мое, как до глубины мою историю, как до глубины мою 
судьбу. <…>  

История опознается через историческую память как некую духовную 
активность, как некоторое определенное духовное отношение к “истори-
ческому” в историческом познании, которое оказывается внутренно, ду-
ховно преображенным и одухотворенным. Только в процессе одухотворе-
ния и преображения в исторической памяти уясняется внутренняя связь, 
душа истории. <…> 

Если бы для индивидуального человека не существовало путей при-
общения к опыту истории, то как жалок, пуст и смертен по всему своему 
содержанию был бы человек!». 

Вопросы: 
1. В чем заключается обоснование Н. Бердяевым непосредственной 

взаимосвязи смысла индивидуальной человеческой жизни со смыслом ис-
тории? 



119 
 

 

2. Какой закон диалектики прослеживается в выделении Н. Бердяе-
вым трех качественно особенных периодов отношения к «историческо-
му», приводящих в итоге к возникновению философии истории, нацелен-
ной на постижение ее смыслов? 

3. В чем содержательно пересекаются концепция «осевого времени» 
К. Ясперса и выделение Н. Бердяевым трех этапов отношения к «истори-
ческому»? 

 
Задание 3. 
Прочитайте фрагмент работы Николая Яковлевича Данилевского 

«Россия и Европа: Взгляд на культурные и политические отношения Сла-
вянского мира к Германо-Романскому» и ответьте на вопросы. 

 
«Начну прямо с изложения некоторых общих выводов или законов 

исторического развития, вытекающих из группировки его явлений по 
культурно-историческим типам. 

Закон 1. Всякое племя или семейство народов, характеризуемое от-
дельным языком или группою языков, довольно близких между собою для 
того, чтобы сродство их ощущалось непосредственно, без глубоких фило-
логических изысканий, – составляет самобытный культурно-исторический 
тип, если оно вообще по своим духовным задаткам способно к историче-
скому развитию и вышло уже из младенчества. 

Закон 2. Дабы цивилизация, свойственная самобытному культурно-
историческому типу, могла зародиться и развиваться, необходимо, чтобы 
народы, к нему принадлежащие, пользовались политическою независимо-
стью. 

Закон 3. Начало цивилизации одного культурно-исторического типа 
не передаются народам другого типа. Каждый тип вырабатывает ее для 
себя при большем или меньшем влиянии чуждых, ему предшествовавших 
или современных цивилизаций. 

Закон 4. Цивилизация, свойственная каждому культурно-
историческому типу, тогда только достигает полноты, разнообразия и бо-
гатства, когда разнообразны этнографические элементы, его составляю-
щие, – когда они, не будучи поглощены одним политическим целым, 
пользуясь независимостью, составляют федерацию или политическую си-
стему государств. 

Закон 5. Ход развития культурно-исторических типов всего более 
уподобляется тем многолетним одноплодным растениям, у которых пери-
од роста бывает неопределенно продолжителен, но период цветения и 
плодоношения – относительно короток и истощает раз и навсегда их жиз-
ненную силу. <…>  



120 
 

 

Более подробного рассмотрения и разъяснения требует третий закон 
культурно-исторического развития. <…> Вся история доказывает, что ци-
вилизация не передается от одного культурно-исторического типа друго-
му; но из этого не следует, чтоб они оставались без всякого воздействия 
друг на друга, – только это воздействие не есть передача, и способы, кото-
рыми распространяется цивилизация, надо себе точнее уяснить. <…> 

Только при таком свободном отношении народов одного типа к ре-
зультатам деятельности другого, когда первый сохраняет свое обществен-
ное и политическое устройство, свой быт и нравы, свои религиозные воз-
зрения, свой склад мысли и чувств как единственно ему свойственные, – 
одним словом, сохраняет всю свою самобытность, – может быть истинно 
плодотворно воздействие завершенной или более развитой цивилизации 
на вновь возникающую. <…> 

Вопросы: 
1. Концепция культурно-исторических типов или локальных цивили-

заций исходит из понимания истории как прогрессивного или эволюцион-
ного процесса? 

2. В каком смысле в концепции Н.Я. Данилевского используется ка-
тегория «цивилизация»?  

3. Насколько обоснованно то, что первый закон самого существова-
ния культурно-исторических типов заключается в наличии общности язы-
ка? Какая концепция XX века особенно   убеждает нас в обоснованности 
данного закона? 

 
Основные понятия: 

 

Апокалипсис – это откровение об альтернативе, стоящей перед со-
временным человечеством, между его самоуничтожением или самовоз-
рождением на качественно новом уровне организации жизнедеятельности. 

Возрастной принцип анализа истории – методологический подход 
к осмыслению человеческой истории, основанный на понимании инвари-
антности логики взросления социального субъекта как на уровне отдель-
ного человека, так и человечества в целом. 

Глобальный тип мировоззрения – это восприятие мира, присущее в 
своем основном инвариантном содержании человечеству в целом на клю-
чевых этапах его истории: мифологический тип как исторический первый 
у всех этносов; философски созерцательный как актуальный в истории 
традиционного общества вплоть до промышленной революции и деятель-
ностно – ответственный, актуальность которого постоянно возрастает, 
начиная с индустриальной эпохи.  

Должное и сущее в человеческой истории – антитеза, заключающа-
яся в поиске смысла истории либо в наличной социальной действительно-



121 
 

 

сти (сущее), либо в ценностно-нормативных установлениях разума отно-
сительно единственно достойного существования социальной реальности 
(должное как социальный идеал). 

Объективный фактор истории – это законы природы и общества и 
не зависящие от воли и сознания социального субъекта конкретно-
исторические условия его жизнедеятельности, определяющие направле-
ние и рамки этой жизнедеятельности. 

Осевое время – ключевой этап в истории человечества и отдельного 
народа, заключающийся в переходе от мифологического мировосприятия 
к философскому и дающий тем самым начало развитию самосознания, 
выражающемуся в понятийно-категориальном мышлении.  

Прогресс в человеческой истории – это квазиестественное развитие 
общества, целенаправленность которого как переход от низшего к высше-
му задается самим социальным субъектом, исходя из мировоззренческого 
понимания некой высшей цели, формирующей идеальной образ функцио-
нирования социальной реальности.    

Смысл в общем понимании – это такое понимание содержания и 
сущности чего бы то ни было, которое проясняет его предназначение и 
оправдывает само его существование. 

Смысл истории – это основанное на мировоззренческой позиции 
субъекта понимание им целевой направленности человеческой активности 
во взаимосвязи прошлого, настоящего и будущего. 

Субъективный фактор истории – это основанная на функциониро-
вании сознания свободная целенаправленная деятельность социального 
субъекта, соединяющая теоретическую и практическую стороны обще-
ственного развития. 

Технократический проект трансгуманизма – организация жизне-
деятельности социального субъекта, основанная на абсолютизации роли 
субъективного фактора истории в процессе киборгизации человеческой 
цивилизации. 

Трансгуманизм – философская концепция и международное движе-
ние, абсолютизирующие роль научно-технического прогресса как под-
линного смысла человеческой истории.   

Философско-антропологический проект русского космизма –
организация жизнедеятельности социального субъекта, основанная на си-
нергии элементов духовной и материальной культуры, а также на осозна-
нии единства человеческого рода, с целью преодоления фундаментально-
го ограничителя человеческой свободы – фатума смерти и реализации 
космической функции человека. 

Эволюционный исторический процесс – это естественное каче-
ственное изменение функционирования социальной реальности, обуслов-



122 
 

 

ленное ее природой и реализуемое путем перехода общества от низших, в 
определенном смысле примитивных, форм организации   жизнедеятельно-
сти к более сложным и высоко развитым формам. 

 
Литература: 

 

1. Ассман А. Забвение истории – одержимость историей. – М., 2019. 
2. Бердяев Н.А. Человек и машина // Путь. № 38. С. 3-37. 
3. Бердяев Н.А. Смысл истории. – М., 1990. 
4. Данилевский Н.Я. Россия и Европа: Взгляд на культурные и поли-

тические отношения Славянского мира к Германо-Романскому. – СПб.: 
Изд-во СПбУ «Глагол», 1995. 

5. Маслобоева О.Д. Философия для студентов экономических ву-
зов. – СПб.: Питер, 2006. Главы 3, 10. 

6. Маслобоева О.Д. Глобальный типы мировоззрения // Глобалисти-
ка: международный междисциплинарный энциклопедический словарь. – 
М. – СПб. – Нью-Йорк. 2006. – С. 240. 

7. Маслобоева О.Д. Тайна субъективного фактора истории // Творче-
ство как национальная стихия: опыт России и Украины. Сборник статей 
по материалам российско-украинской конференции. 1-2 июля 2015 г. / 
Под редакцией Г.Е. Аляева, О.Д. Маслобоевой // СПб., Издательство 
СПбГЭУ, 2015. С. 17-26. 

8. Маслобоева О.Д. Методологический потенциал возрастного прин-
ципа анализа истории // Вестник СПбГУ. 2015. Серия 17. Вып.1. С. 169-178.   

9. Маркс К. К критике политической экономии // Маркс К., Эн-
гельс Ф. Соч. – Т.13. 

10. Новые технологии и продолжение эволюции человека? Трансгу-
манистический проект будущего. – М.: Изд-во ЛКИ, 2008. 

11. Плеханов Г.В. К вопросу о развитии монистического взгляда на 
историю // Плеханов Г.В. Избранные труды. – М., 2010. С. 41-329. 

12. Плеханов Г.В. К вопросу о роли личности в истории // Плеха-
нов Г.В. Избранные труды. – М., 2010. С. 330-367. 

13. Поппер К. Открытое общество и его враги. В 2-х т. – М., 1992. 
14. Тойнби А.Д. Постижение истории. – М., 1991. 
15. Фукуяма Ф. Конец истории и последний человек. – М., 2004. 
16. Хайдеггер М. Время и бытие: Статьи и выступления. – М., 1993. 
17. Человек и его будущее: Новые технологии и возможности чело-

века. – М., 2012. 
18. Шпенглер О. Закат Западного мира. В 2-х т. – М., 2009.  
19. Энгельс Ф. Происхождение семьи, частной собственности и гос-

ударства // Маркс К., Энгельс Ф. Соч. – Т. 21. 
20. Ясперс К. Смысл и назначение истории. – М., 1991. 



123 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Учебное издание 
 

ФИЛОСОФИЯ  
 

Учебно-методическое пособие  
для семинарских занятий 

 
Под редакцией М.И. Панфиловой, С.И. Тягунова, Т.И. Хан 

 
 

 
 

Верстка  Ю.К. Трубкиной 
 

Подписано в печать 01.12.2022. Формат 6084 1/16. 
Усл. печ. л. 7,25. Тираж 130 экз. Заказ 1057. 

 
Издательство СПбГЭУ. 191023, Санкт-Петербург, 

наб. канала Грибоедова, д. 30-32, лит. А. 
 

Отпечатано на полиграфической базе СПбГЭУ 

 


