
МИНИСТЕРСТВО НАУКИ И ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ 

РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ 

 

ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ ОБРАЗО-

ВАТЕЛЬНОЕ УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ 

«САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕН-

НЫЙ ЭКОНОМИЧЕСКИЙ УНИВЕРСИТЕТ» 

 

КАФЕДРА ФИЛОСОФИИ 

 

 

 

Е.А. ГУСЕВА  

М.И. ПАНФИЛОВА 

К.А. ЕРМИЛОВ 

 

 

 

ФИЛОСОФИЯ 

В ВОПРОСАХ И ОТВЕТАХ 

 

 
Учебное пособие 

 

 

 

 

 

 

 

 
ИЗДАТЕЛЬСТВО 

САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО ЭКО-

НОМИЧЕСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2021 



ББК 87 

Г96 

 

Гусева Е.А. 

 

Г96     Философия в вопросах и ответах : учебное пособие / Е.А. Гусева, 

М.И. Панфилова, К.А. Ермилов. – СПб. : Изд-во СПбГЭУ, 2021. – 

156 с. 

 

ISBN 978-5-7310-5623-6 

 

Учебное пособие ориентировано на изучение курса «Филосо-

фия» и структурировано по хронологическому и тематическому прин-

ципу. Вопросно-ответная форма изложения материала позволяет за-

острить внимание на наиболее существенных элементах содержания 

дисциплины. Издание может быть использовано для самостоятельной 

работы студентов, способствуя углубленному изучению дисциплины. 

Предназначено для студентов всех направлений подготовки и 

специальностей. 

 

The textbook is focused on the study of the course "Philosophy" and is 

structured chronologically and thematically. The question-answer form of the 

presentation of the material allows you to focus on the most essential elements 

of the content of the discipline. The publication can be used for independent 

work of students, contributing to in-depth study of the discipline. 

The manual is intended for students of all specialties. 

 

ББК 87 

 

 

 

Рецензенты:  

д-р филос. наук, проф. Е.А. Трофимова (СПбУТУиЭ) 

канд. филос. наук, доц. А.А. Рябов (СПбГЭУ) 

 

 

 

 

ISBN 978-5-7310-5623-6 

 

© СПбГЭУ, 2021 



3  

СОДЕРЖАНИЕ 

1. Зачем молодому человеку заниматься изучением философии? ............ 5 

2. Что является предметом философских размышлений? .......................... 8 

3. В чем сходство и различие философии с наукой, религией,  

искусством?............................................................................................... 11 

4. Какова роль философии в жизни людей, как и для чего  

используется философское знание? ....................................................... 13 

5. Какова структура философского знания? ............................................... 16 

6. Какие направления сложились в философской мысли? ....................... 18 

7. Когда, где и как зародилась философия? ............................................... 21 

8. В чем состоит своеобразие индийской философии? ............................. 23 

9. Каков вклад древнего Китая в мировую философскую культуру? .............. 27 

10. Каковы особенности античной философии? ....................................... 30 

11. Какие проблемы обдумывали философы из Милета? ........................ 33 

12. Что представляет собой учение Пифагора? ......................................... 35 

13. Какие идеи выдвинуты мыслителями Элейской школы? .................. 37 

14. Какую гипотезу мироустройства предложил Демокрит? ................... 39 

15. Как и чему учил Сократ? ........................................................................ 41 

16. В чем суть философии Платона и почему его называют  

идеалистом? ............................................................................................. 44 

17. Каковы основные идеи философии Аристотеля? ................................ 47 

18. Какие представления о благе сложились  

в эллинистической философии? ............................................................ 49 

19. В чем своеобразие средневековой философии? .................................. 52 

20. Каковы основные идеи христианской философии  

Августина Блаженного? ......................................................................... 55 

21. О чем спорили номиналисты и реалисты в Средние века? ................ 57 

22. Каким образом Фома Аквинский решал проблему  

соотношения веры и разума и доказывал существование Бога? ....... 59 

23. Какие идеи изменили западное мировоззрение  

в эпоху Возрождения? ............................................................................ 61 

24. Каков вклад философских открытий Ф. Бэкона  

в становление научного знания? ........................................................... 64 

25. В чем ценность философских принципов Р. Декарта  

для научного знания?.............................................................................. 67 

26. Какую роль сыграли идеалы эпохи Просвещения  

в развитии Западной цивилизации? ...................................................... 70 

27. Каковы основные понятия и принципы теории познания  

И. Канта? .................................................................................................. 73 
28. Какие философские проблемы ставит и решает Гегель? ................... 76 



4  

29. В чем сущность антропологического принципа Л. Фейербаха? ....... 78 

30. Что такое иррационализм в философии ХIХ – начала ХХ века? ...... 81 

31. Какова роль марксизма в истории ХIХ–ХХ вв.? ................................. 84 

32. В чем состоят особенности русской философии? ............................... 86 

33. О чем спорили западники и славянофилы? ......................................... 88 

34. Каковы основные идеи философской системы  

Владимира Соловьева? ........................................................................... 91 

35. В чем суть философии русского космизма? ........................................ 94 

36. Что такое позитивизм и как он развивался? ........................................ 97 

37. Какие проблемы ставит философия экзистенциализма? .................. 100 

38. Каков вклад психоаналитической теории в познание человека? .... 102 

39. Какие проблемы обсуждаются в философской герменевтике? ....... 105 

40. Что представляет собой категория бытия в философии? ................. 107 

41. В чем заключается роль философских категорий пространства  

и времени в истории культуры и науки? ............................................ 109 

42. Как изменялось представление о развитии в истории культуры? ... 112 

43. В чем сущность понятий закона и закономерности? ........................ 115 

44. Какую роль в познавательном процессе выполняют законы  

и категории диалектики? ...................................................................... 117 

45. Каковы философские и научные представления о сущности  

сознания и природе идеального? ......................................................... 121 

46. В чем сущность понятий истина и заблуждение?  

Каковы критерии истинности? ............................................................ 123 

47. Каково значение общелогических методов познания? ..................... 126 

48. В чем заключается специфика научного познания? ......................... 128 

49. Каковы методы эмпирического научного познания? ....................... 130 

50. Какова специфика теоретических методов научного познания? .... 132 

51. Как философия понимает и исследует человека? ............................. 135 

52. Как в человеке соотносится природное и социальное?. ................... 137 

53. Как философия исследует сущность общества? ............................... 139 

54. Каково философское представление о соотношении  

материального и духовного в обществе? ........................................... 142 

55. В чем специфика и закономерности развития техники? .................. 144 

56. Каковы критерии социальной дифференциации? ............................. 147 

57. Каковы исторические типы общества?............................................... 150 

58. Что такое культура и цивилизация? .................................................... 152 

59. Что такое глобализация и какие проблемы она порождает? ............ 154 



5  

1. ЗАЧЕМ МОЛОДОМУ ЧЕЛОВЕКУ ЗАНИМАТЬСЯ  

ИЗУЧЕНИЕМ ФИЛОСОФИИ? 
 

ХХI век во всем мире осознается как «век образования». Именно об-

разование решает дельнейшую историческую судьбу человечества. 

Сегодня лишь знания и ценности, передаваемые через образование, могут 

способствовать радикальной смене форм жизнедеятельности и самооргани-

зации общества. Только через образование возможно добиться резкого по-

вышения уровня культуры. 

Дело в том, что ситуация, в которой оказывается сегодня молодой 

человек, крайне драматична. Он как бы находится в положении между 

небом и землей. С одной стороны, он погружен в реальность, которая 

подчиняется, как никогда раньше, одному лишь принципу полезности.  

В этой реальности формируются средства деятельности. С другой сто-

роны, ему в большей или меньшей степени знаком «мир идеалов» и мир 

культуры. При этом практическая польза этих сфер духовной деятельно-

сти совсем не очевидна. 

Однако существует иногда осознанная, а чаще всего неосознанная 

тяга к «миру идеалов», который, в общем, есть еще и мир человеческих це-

лей и жизненный смыслов. И разрыв между этими мирами за время учебы 

еще больше увеличивается. 

В результате формируется «прагматическое» мировоззрение, в 

котором культурные ценности сведены к минимуму, а усилия субъекта 

направлены на выработку средств деятельности, адекватных не «высшим 

целям», а являющихся функциями уже известных средств. И только гу-

манитаризация профессиональной подготовки в какой-то степени способна 

изменить эту ситуацию, опасную не только для общества, но и для конкрет-

ного человека, так как постепенно, но явно самоценность и уникальность 

личности становится малозначимой величиной, а понятия обыденной 

жизни возводятся в ранг смысложизненных. Мировоззрение молодого че-

ловека прагматично и чаще всего формируется в соответствии с извест-

ными стереотипами. В результате складывается личность, которую сегодня 

принято характеризовать как «частичного человека». 

Но считать, что только гуманитарные науки могут в процессе обуче-

ния способствовать формированию целостной картины мира и уменьшить 

драматизм восприятия жизни, неверно. В сущности, складывается парадок-

сальная ситуация: то, что хорошо известно современной методологии 

науки – взаимодействие научно-технического и гуманитарного познания, 

вплетение ценностей, идеалов человеческой жизни в естествознание и т. п. – 

остается за пределами высшего профессионального образования. 



6  

Программы естественнонаучного и технического обучения сводят 

мир к совокупности вещей, исследованию их свойств и отношений вне кон-

текста культуры. 

Но культура, с одной стороны, выработала средства и противоядие 

против чрезмерной утилитаризации практической деятельности, с другой – 

продемонстрировала конкретные пути превращения и вплетения духовной 

жизни и духовных потребностей в реальные материальные процессы про-

изводства. 

Представляется, что ядром гуманитарной подготовки будущего 

специалиста является изучение философии. По сути, сверхзадачей фило-

софского образования в ВУЗе является воспитание умения сопротивляться 

обыденному сознанию и «здравому» смыслу. Само знакомство с вековой 

мудростью не в житейском, а рафинированно-философском виде рождает 

мысль об ошибках упрощенного видения мира и себя в нем. 

Конечно, не только философия оппозиционна догматичности и не 

критичности здравого смысла. Искусство, религия, наука также про-

тивостоят непоколебимой уверенности в истинности и самодостаточно-

сти обыденного сознания. Но и в искусстве, и в религии, и в каком-то 

смысле, в науке есть уровни, весьма приспособленные к обыденному со-

знанию, обслуживающие и успокаивающие его. Это, например, массовое 

искусство, религиозная догматика, доведенная до каждого человека, по-

пулярная наука (публикации в периодической печати, в которых в «до-

ступной» форме излагаются научные теории). Выполняя компенсатор-

ную функцию, рисуя обнадеживающее настоящее и будущее, они лишь 

убеждают обыденное сознание в истинности нарисованной им картины 

мира и правил поведения в нем. 

И только философия не дает здравому смыслу никаких иллюзий, да и 

не имеет средств для упрощенного понимания философского дискурса без 

напряжения мысли. В противном случае уходит суть философии. Одно 

только знакомство с историей философских идей, их драматической борьбой 

и противостоянием убеждает человека в сложности и нелинейности бытия. 

Учащиеся экономических ВУЗов в такой же (если не в большей) сте-

пени нуждаются в воспитании критического взгляда и способностей к са-

мостоятельному мышлению. Такие качества необходимы им в процессе 

обучения и после его окончания в профессиональной деятельности. Это 

связано, в первую очередь, с тем обстоятельством, что предметом экономи-

ческого анализа является социальная действительность (точнее фрагменты 

ее), которая представляет собой взаимопереплетение объективных  и субъ-

ективных факторов, актов социальной коммуникации и т. п. 



7  

Экономическое познание, не дополненное социально-историческим 

поиском, в лучшем случае приведет к созданию ошибочной экономи- 

ческой стратегии, в худшем – станет основой ложной социально-экономи-

ческой теории. 

Описание, объяснение и тем более понимание любых процессов, в 

том числе и социально-экономических, происходит через некоторую миро-

воззренческую призму и всегда носит субъективно-объективный характер. 

В социальном познании субъект сам является частью социального объекта, 

а поэтому не может избежать ни своей субъективности, ни своего пристра-

стия. Поэтому в процессе социально-экономического познания так важна 

мировоззренческая установка исследователя, теоретическое формирование 

которой происходит в процессе обучения философскому мышлению. 

 

 

 

  



8  

2. ЧТО ЯВЛЯЕТСЯ ПРЕДМЕТОМ  

ФИЛОСОФСКИХ РАЗМЫШЛЕНИЙ? 

 

Слово «философия» (от греч. «филио» – люблю, «софия» – 

мудрость) – буквально означает любовь к мудрости. Под философией с 

античных времен стали понимать стремление к истине, к глубоким тео-

ретическим рассуждениям. 

Философия как особая сфера духовной деятельности возникла из 

потребности людей в обобщенном и целостном представлении об окру-

жающем мире. Она является самой древней областью теоретического зна-

ния, насчитывающей в своем развитии около трех тысячелетий. 

На протяжении многовековой истории философии ее содержание из-

менялось. В каждую историческую эпоху философы осмысливают возни-

кающие в ней проблемы. Философское знание – это «эпоха, схваченная в 

мысли», и вместе с тем прогноз будущих проблемных ситуаций в отноше-

ниях человека и мира, предпосылка новой парадигмы общественного раз-

вития. Но наряду с преходящими, временными вопросами в философии 

есть и «вечные» проблемы: смысл жизни, соотношение материи и духа, 

тайна бесконечности, идеалы любви, добра, справедливо сти и т. п. 

Вопросы, которыми занималась и занимается философия, раз-

нообразны. Тематика философских размышлений не имеет границ, но есть 

нечто общее, что характеризует все проблемы, которые становятся 

предметом внимания. 

Философия никогда полностью не теряла из виду задачи, поставленные еще 

античными мыслителями. С древности предметом философских размыш-

лений являются самые общие и глубокие идеи и принципы, из которых 

человек должен исходить в своей жизни и деятельности, в понимании 

окружающей действительности и в отношении к ней. 

В любой проблеме философия ставит своей главной целью выяснение 

исходных смыслов (убеждений, установок, принципов), которые обуслов-

ливают мировоззрение. Чем бы не занимались философы, предмет их ис-

следования с древности и до современности – исходные, наиболее общие 

знания, ценности, регулятивы, имеющиеся в культуре. Философия выводит 

на уровень сознания неосознаваемые или полуосознанные исходные 

смыслы, предельные основания, предпосылки мышления и поведения лю-

дей, анализирует, систематизирует, интерпретирует, обосновывает их. Фи-

лософские категории – это продукты экспликации, рационализации, ло-

гико-понятийного оформления категорий культуры. Философия стремится 

эксплицировать, т. е. выявить, раскрыть, проанализировать содержание по-

следних и представить их в логически четком виде. 



9  

В процессе исторического развития философии менялся круг во-

просов, которыми она занималась, в результате чего видоизменялись пред-

мет философии и его понимание. Так, например, в эпоху античности еще 

не существовало частных наук о природе и обществе, и философия пред-

ставляла собой теоретическое знание вообще и его единственную 

форму. В дальнейшем, с возникновением частных наук, происходит разме-

жевание между ними и философией, отпочкование их от философии. Разви-

тие знаний и их дифференциация вели к тому, что философия постепенно 

переставала выступать в роли всеобъемлющей «науки наук». 

Таким образом, предмет философии не локализован в пределах той 

или иной предметной области, как, например, в естественных науках. 

Невозможность его локализации составляет специфическую особенность 

философии. Но какими бы проблемами ни занимались философы, в основе 

философского знания всегда лежит установка на выяснение связи между 

человеком и миром. 

Принципиальная особенность философского мышления – в том, что 

оно никогда не останавливается на достигнутом. То, что в житейском 

опыте, религии, морали, искусстве, науке принимается за непоколебимую 

истину, для философии служит лишь отправным пунктом размышлений. 

Философы редко сами занимаются открытием новых фактов, 

касающихся природных или общественных процессов. Они не производят 

каких-либо специальных научных наблюдений и экспериментов. 

Единственное орудие философа – сила его собственной мысли. 

Философская мысль имеет два источника – культура общества и кон-

структивное воображение личности. Философия опирается на накопленный 

и воплощенный в культуре опыт людей, но не сводится лишь к его  анализу: 

она выдвигает идеи и принципы, которые должны его объяснять. 

Она не просто отображает и фиксирует сложившиеся в культуре 

представления о человеке и мире, а очищает их от противоречий и неясно-

стей, подводит под них основания и разрабатывает систему взглядов, упо-

рядочивающую эти представления и приводящие их в единство. Филосо-

фия, таким образом, – это продукт свободной творческой деятельности че-

ловеческого разума. 

Основным методом философии является рефлексия. Этот термин 

означает отражение мышления самого себя, мышление человека о своем 

мышлении, осознание им своего сознания. Философская рефлексия 

представляет собой критический анализ форм, установок и предпосылок 

человеческого сознания и поведения с целью осмысления их предельных 

оснований. 



10  

Значение философии можно усмотреть не в практической полезности, 

а в нравственном пафосе. История философии свидетельствует, что фило-

софская мысль ищет и обосновывает идеал, способный служить путевод-

ной звездой в жизни людей. Это прежде всего нравственный идеал, связан-

ный с отысканием смысла жизни человека. 

Цель изучения философии в системе образования состоит в усвое-

нии определенного объема философских знаний и формировании умения 

применять их. Это составляет то, что называют философской культурой 

личности. В процессе образования необходимо вооружиться философ-

скими знаниями для того, чтобы иметь возможность самостоятельно раз-

бираться     в сложных вопросах науки и практики, жизни человека и об-

щества. 

 

 

 

  



11  

3. В ЧЕМ СХОДСТВО И РАЗЛИЧИЕ ФИЛОСОФИИ    

С НАУКОЙ, РЕЛИГИЕЙ, ИСКУССТВОМ? 

 

Первые успехи философии были основаны на великом открытии 

древних мудрецов: они открыли силу разума, рационального мышления. 

Сущность ее – в логической необходимости, в том, что из признания истин-

ности посылок с необходимостью вытекает истинность выводимых из них 

следствий. Это значит, что можно устанавливать и доказывать истины на 

основе логических рассуждений, т. е. чисто мыслительным путем, без об-

ращения к непосредственной проверке их в опыте. Так и стали действовать 

философы. Философия стала пониматься ими как искусство добывать ис-

тинное знание с помощью разума, логики, мысленных выкладок. Искусство 

такого рода древние греки назвали теоретическим. Таким образом, филосо-

фия явилась той культурной формой, в которой впервые стало развиваться 

теоретическое мышление. 

Начиная с античности философы отводили философскому знанию 

центральное место среди многообразных форм культуры. Они ставили фи-

лософию на самый высокий уровень знания, а отдельные направления 

науки и культуры рассматривали как ее подразделения. Так, например, 

Аристотель (IV в. до н. э.) считал философию главной наукой, которой все 

другие науки должны подчиняться. Ф. Бэкон (ХVI в.) также полагал, что 

философия является всеобщей наукой, которая является матерью 

остальных наук. Несмотря на существенное различие во взглядах этих мыс-

лителей, обусловленное во многом спецификой культурно-исторической 

среды, они считали, что философия проникает во все области культуры, 

являясь их общим основанием. Отношение к философии как к высшей 

мудрости сохраняется в обществе и в наши дни, хотя и не является столь 

общепринятым, как это было в прошлом. 

Философия является сложным и исторически изменчивым куль-

турным феноменом. Она может сближаться с наукой, искусством, религией 

и даже принимать их облик. Границы, отделяющие философию от них, не 

являются жестко определенными. Но ее нельзя подвести ни под понятие 

науки, ни под понятие искусства или религии. Это особая форма культуры, 

относительно самостоятельная область духовной деятельности, отличаю-

щейся от всех других ее областей. 

С наукой философию объединяют следующие характеристики: 

теоретический тип знания, особенность которого состоит в том, что оно не 

просто описывает, а объясняет действительность; отношение к истине, на до-

стижение которой направлен труд ученого и философа как к высшей цен-

ности. Однако в то время как научное знание отражает действительность, 

философия нацелена главным образом на описание и объяснение того, что 



12  

должно быть. Научные гипотезы должны находить подтверждение в данных 

опыта, в то время как философские идеи нельзя ни доказать, ни опроверг-

нуть какой-то совокупностью опытных фактов, так как они выходят за рамки 

опыта  и выступают как нормативы мышления о том, что в опыте не дано. 

Между философией и искусством есть также много общего. И в фило-

софии, и в искусстве главный предмет внимания – человек, обоснование 

определенных человеческих ценностей и идеалов, «бессмертность» 

великих произведений как художественной, так и философской культуры, 

в результате чего они всегда остаются современными и в каждую эпоху 

приобретают новый смысл и актуальность. Отличие же философии от 

искусства заключается в том, что философия есть область теоретического, 

а искусство – художественного мышления. Философ мыслит абстракциями, 

а поэт художественными образами; в искусстве главное – эмоциональный 

контакт автора с читателем, слушателем, зрителем; в философии же автор 

прямо и непосредственно обращается к разуму читателя. 

В религии, как и в философии, речь идет о самых общих пред-

ставлениях о мире, из которых люди должны исходить в своей жизни. 

Фундаментальные религиозные идеи по своему характеру сходны с фило-

софскими. Но они в рамках религии не обосновываются, а принимаются на 

основе веры и не подлежат никакой критике. 

 

 

 

  



13  

4. КАКОВА РОЛЬ ФИЛОСОФИИ В ЖИЗНИ ЛЮДЕЙ, 

КАК И ДЛЯ ЧЕГО ИСПОЛЬЗУЕТСЯ ФИЛОСОФСКОЕ ЗНАНИЕ? 

 

Для ответа на этот вопрос необходимо раскрыть функции философии. 

Основными являются мировоззренческая, социальная и методологическая. 

1. Мировоззренческая функция. 

Несмотря на то, что общепринятое определение мировоззрения отсут-

ствует и его смысл толкуется по-разному, можно выделить следующие его 

основные характеристики. Мировоззрение людей образуется под влиянием 

самых различных обстоятельств, воспитания, образования, жизненного 

опыта, отдельных жизненных впечатлений. На нем сказываются условия 

жизни, общие черты эпохи, национальные особенности культуры. Мировоз-

зрение – сложное духовное явление, в котором можно выделить следующие 

основные характеристики: 

1) оно включает в себя некоторую совокупность общих взглядов че- 

ловека на мир и свое место в мире; 

2) эти взгляды представляют собой не просто знания о действи-

тельности, а такие знания, которые стали убеждениями; 

3) мировоззрение определяет направленность личности, ее 

жизненные позиции, цель и смысл ее жизни, оно проявляется в поведении 

личности. 

Существуют разнообразные виды и варианты мировоззрений: 

мифологическое, религиозное, атеистическое, научное. 

Между философией и мировоззрением имеется тесная и непо-

средственная связь. Философские размышления – это средство разра-

ботки мировоззрения. В создаваемых философами системах, учениях в ко-

нечном счете выражаются, обобщаются, систематизируются и обосновыва-

ются разнообразные варианты имеющихся у людей взглядов и убеждений. 

Это позволяет идеям, рожденным в головах людей, получить признание и 

распространение в обществе. 

Таким образом, мировоззренческая функция философии состоит в 

том, что философия выступает как средство выражения, система-

тизации и обоснования мировоззрения, как теория решения мировоззренче-

ских вопросов. 

Мировоззрение человека, не знающего философии и неспособного к 

самостоятельному философскому мышлению, носит неглубокий и несисте-

матизированный характер. Оно, как правило, страдает отсутствием основа-

тельности и широты, неустойчивостью или догматичностью. 

Попытка собственными силами преодолевать мировоззренческие 

трудности, с которыми человек встречается в сложной современной жизни и 

культуре, как правило, обречена на неудачу. Многовековая мудрость и опыт 



14  

решения мировоззренческих вопросов, накопленные в философии, помогут 

человеку определить смысл высших жизненных ценностей (счастье, добро, 

красота, любовь, идеальное общество и т. п.). Но для этого необходимы свои 

собственные философские размышления. Эти мысли должны быть вы-

ношены и выстраданы человеком самостоятельно. А изучение философии 

дает знания, необходимые для самостоятельных размышлений. 

Древнегреческий философ Эпикур (341–270 гг. до н. э.) дал совет, цен-

ный и актуальный и в наши дни: «Пусть никто в молодости не отклады-

вает занятия философией, а в старости не устает заниматься филосо-

фией; ведь никто не бывает ни недозрелым, ни перезрелым для здоровья 

души». 

2. Социальная функция 

Философия не может развиваться в отрыве от жизни. В философии 

формулируются проблемы, поставленные, в конечном счете, жизнью, а в 

философских дискуссиях идет поиск таких их решений, которые соот-

ветствуют потребностям различных социальных групп, народов, общества 

в целом или личности на том или ином этапе истории. 

Социальная функция философии состоит в том, что с ее помощью в 

каждую историческую эпоху осмысливаются главные проблемы 

общественной жизни и перспективы дальнейшего развития общества.  

С одной стороны, философская критика вскрывает имеющиеся в действи-

тельности недостатки, направляя главный удар против укоренившихся 

догм и стандартов мышления. С другой – в философии рассматриваются и 

обсуждаются логически возможные варианты развития общества, выра-

батываются и обосновываются идеалы, стремление к которым должно 

определять общественный прогресс. 

Социальная функция философии многообразна и складывается из 

ряда взаимосвязанных между собой «подфункций». К важнейшим из них 

относятся: 

3. Методологическая функция 

Методология – это знание о том, как действовать для достижения дан-

ной цели и чем руководствоваться в своих действиях. В каждой сфере че-

ловеческой деятельности имеются свои специфические методы. Соответ-

ственно в каждой из них формируется и специфическая система методоло-

гических знаний – методология этой деятельности. Но наряду со специфи-

ческими методами в каждой сфере деятельности используются также  и ме-

тоды, которые имеют общий характер и применяются не только в ней, но и 

в других сферах. Философия занимается анализом и разработкой таких об-

щих методов. 

Из философских представлений о мире и человеке вытекают методо-

логические рекомендации, которые помогают ориентироваться в окружа- 



15  

ющей человека действительности, позволяют во всех сферах деятельности 

определить исходные позиции для поиска путей, ведущих к цели. Это осо-

бенно важно в тех случаях, когда приходится сталкиваться с принципи-

ально новыми задачами, методы решения которых неизвестны и их пред-

стоит еще найти. 

Формируемые в философии общеметодологические идеи и принципы 

конкретизируются применительно к особенностям той или иной деятельно-

сти и используются для развития и обоснования ее специфических методов. 

Особенно велика роль философских идей в революционные периоды 

развития науки, когда она стоит на пороге возникновения принципиально 

новых теорий. Философские идеи при этом выполняют эвристическую 

функцию, выступая в качестве методологических средств для определения 

и оценки перспектив дальнейшего развития новых теорий. 

 

 

 

  



16  

5. КАКОВА СТРУКТУРА ФИЛОСОФСКОГО ЗНАНИЯ? 

 

В ходе развития философии в ней исторически складываются различ-

ные области исследований, каждая из которых охватывает определенную 

совокупность взаимосвязанных проблем. 

Структура философских учений не является неизменной. Она 

меняется в зависимости от многих факторов: от характера исторической 

эпохи, от особенностей культуры того или иного общества, от понимания 

актуальных целей и задач философии и т. д. Немалую роль играют и личные 

пристрастия философа, который вправе уделять особое внимание одним 

разделам философии и придавать гораздо меньшее значение другим. 

Однако существует относительно общепризнанная структура философ-

ского знания, которую принято считать традиционной. 

Эта структура определяется поисками ответов на главные фило-

софские проблемы: Как следует жить? Как устроен мир, в котором люди 

живут? Как познавать мир?  

В результате образовались три главных области философского знания: 

1) о людях и обществе, 

2) о природе, об окружающем людей мире, 

3) о познании, мышлении. 

Первая из указанных областей имеет своей центральной задачей опре-

деление исходных принципов, правил, норм, которыми должны руковод-

ствоваться люди в своих делах и поступках. Она включает в себя этику 

(теорию морали), аксиологию (учение о ценностях), социальную филосо-

фию (теорию общественной жизни). 

Вторую область составляет раздел философского знания, называемый 

онтологией. Онтология – это теория бытия. Главный вопрос онтологии: что 

существует подлинно, а существование чего является иллюзией? Онтоло-

гия стремится на основе данных науки и иных форм освоения действитель-

ности создать общую картину мира. 

В третьей области философского знания осуществляется иссле-

дование общих принципов, форм и методов человеческого познания. Здесь 

встают вопросы: как человек познает окружающий мир? Каковы этапы по-

знания? Что такое истина в познании? На каких путях она достижима? Ре-

шением таких вопросов занимается философская теория познания, которую 

называют гносеологией или эпистемологией. 

Состав философского знания этим не исчерпывается. Наряду с тремя 

основными отраслями философского знания, в различных областях челове-

ческой деятельности возникают вопросы, имеющие философский характер. 

Поэтому в процессе развития культуры возникают и другие философские 

дисциплины: 



17  

 Логика – наука о формах и способах рационального мышления. 

 Философия и методология науки – учение о методах и формах 

научного познания. 

 Философия истории – исследование общих принципов объ-

яснения хода человеческой истории и исторического познания. 

 Эстетика – дисциплина, изучающая эстетическое отношение 

человека к действительности и художественную деятельность людей. 

К философским наукам относят также такие теоретические ис-

следования, в которых формулируются и анализируются основные идеи и 

понятия каких-либо отдельных форм и сфер человеческой жизни и дея-

тельности. Например, философия культуры, философия религии, филосо-

фия права, философия искусства, философия техники, философия физики 

и т. п. Подобного рода «частные философии» возникают тогда, когда 

ощущается потребность разобраться в предельных основаниях какой-либо 

формы человеческой деятельности. Процесс образования отдельных фило-

софских наук продолжается и в наши дни. Когда обнаруживаются новые 

предметные сферы человеческой деятельности, появляются и новые 

философские дисциплины, нацеленные на установление и исследование об-

щих принципов построения знаний о них. В последнее время возникли та-

кие ветви философского знания, как философия рекламы, философия моды, 

философия бизнеса и т. п. 

 

 

 

  



18  

6. КАКИЕ НАПРАВЛЕНИЯ СЛОЖИЛИСЬ  

В ФИЛОСОФСКОЙ МЫСЛИ? 

 

Как и во многих областях культуры и науки, в философии существует 

множество направлений и школ. Однако в отличие, например, от науки в 

философии каждый крупный мыслитель в большинстве случаев столь 

неповторим, что его учение часто может быть квалифицировано как 

самостоятельное направление. Тем не менее, исследователи истории фило-

софии вправе объединить близкие между собой учения в определенные 

группы. Это тем более оправдано, что философы часто сами осознают бли-

зость или преемственность своих идей с уже известными концепциями. 

Многообразие философии проявляется, прежде всего, в способе 

постановки проблемы. Различия во взглядах возникают часто на этапе 

постановки проблем, поэтому и ответы оказываются несопоставимыми. 

Преобладающая тематика того или иного учения часто задается осо-

бенностями постановки проблем. Но она может также определяться и дру-

гими факторами. К числу их относится особая актуальность той или иной 

темы  в контексте соответствующей эпохи и определенного общества, по-

требности социального развития, особенности культуры, развития науч-

ного знания, склонности и предпочтения самого автора. 

Подавляющее большинство мыслителей, особенно из числа крупных 

и авторитетных, – это люди, отличающиеся здравомыслием, строгой после-

довательностью и обоснованностью рассуждений и выводов. Отличитель-

ной чертой выдающихся философов является их способность остро чув-

ствовать и переживать несовершенство мира, человека и общества. 

Многообразие философии проявляется в различии фундаментальных 

идей и соответствующих выводов из учения. Каждой глубоко проработан-

ной концепции присущ ряд фундаментальных идей, составляющих ее ядро, 

ее основу. Отталкиваясь от них, философ развивает ряд производных идей 

и приходит к определенным выводам. 

За время трехтысячелетней истории философии созданы разнообраз-

ные философские учения. Чтобы разобраться в них, нужно выявить исход-

ные, наиболее важные проблемы философии и пути их решения. Основные 

типы философских знаний определяют две проблемы, которые с древности 

и до наших дней являются фундаментальными. 

Гносеологическая проблема. Познаваем ли мир? Большинство 

философов (как материалистов, так и идеалистов) признают принципиаль-

ную познаваемость окружающего мира. Но и противоположная позиция – 

агностицизм (сомнение или даже отрицание возможности достижения 

истины) имеет достаточно приверженцев в истории философии. В Древней 

Греции и в эпоху Возрождения он существовал в форме скептицизма. 



19  

Агностицизм Нового времени представлен Д. Юмом, тенденция к агно-

стицизму заметна и в ряде направлений современной философии. 

Онтологическая проблема. Что есть действительность? Смысл 

данной проблемы заключается в том, что окружающая нас действитель-

ность – это нечто такое, о чем мы можем судить лишь через образы, возни-

кающие в нашем сознании, опосредованно. Поэтому возникает вопрос: 

обладают ли вещи, предметы окружающего мира самостоятельным, не 

зависимым от нашего сознания бытием? 

Существуют три типа принципиально различных ответов на этот 

вопрос, и, соответственно, три основных направления философской мысли 

(под направлением в философии принято понимать ряд учений, принадле-

жащих разным авторам, близких по постановке проблем, по тематике, по 

фундаментальным проблемам и по соответствующим выводам): 

1. Материализм. Сторонников материализма объединяет убеждение 

в том, что внешний мир, в котором мы живем, представляет собой 

объективную реальность, существующую отдельно и независимо от созна-

ния. Материалисты различают реальное (материальное) и идеальное (ду-

ховное) бытие. У материи и духа разные способы существования. Объек-

тивное, независимое, самостоятельное бытие имеет только материя, тогда 

как сознание, дух обладают «вторичным», зависимым бытием и не могут 

существовать «сами по себе», независимо от материи. 

При этом материализм не утверждает бессилия сознания, а включает 

в себя убеждение, что мы можем с помощью нашего сознания, мышления, 

духа познавать изменять окружающую нас действительность. 

Различаются несколько исторических форм материализма: 

а) Древний материализм, который часто называют «наивным» или 

«стихийным». Древний материализм опирался главным образом на житей-

ские наблюдения и обыденный опыт людей, материалистический взгляд на 

мир представлялся чем-то само собой разумеющимся, теоретическое обос-

нование его оставалось еще неразвитым. Но, несмотря на это, древние ма-

териалисты рассматривали мир в его единстве и целостности. 

Выдающимися материалистами древности были древнегреческие 

мыслители – Фалес, Гераклит (VI в. до н. э.), Демокрит (IV в. до н. э.). 

б) «Механистический» материализм ХVII–ХVIII вв. Философы- мате-

риалисты Нового времени (Ф. Бэкон, Т. Гоббс, Дж. Локк, Д. Дидро, Ж. Ла-

метри, П. Гольбах) рассматривали материализм как научную философию и 

стремились опираться в своих выводах на данные науки и в первую оче-

редь механики, которая занимала в это время лидирующее положение.  

С развитием науки постепенно все больше обнаруживается ограниченность 

механистического материализма. 



20  

в) Диалектический материализм. Диалектический материализм – это 

философия, которую развивают в ХIХ в. К. Маркс и Ф. Энгельс и их по-

следователи. Характерными чертами диалектического материализма яв-

ляются: материалистический взгляд на мир; соединение материализма с 

диалектикой; объяснение истории общества на основе принципа зависимо-

сти общественного сознания от общественного бытия; признание осново-

полагающей роли практики в познании. 

2. Субъективный идеализм. Субъективные идеалисты доказывают 

зависимость внешнего мира от человеческого сознания. Они считают, что 

наблюдаемые нами вокруг себя вещи – это комбинации наших ощущений, 

т. е. феномены нашего сознания. Вещи отождествляются с нашими ощуще-

ниями и восприятиями. Мир, считают они, следует считать зависящим от 

сознания, поскольку мы можем знать его только таким, каким он представ-

ляется в нашем сознании. 

В крайней своей форме субъективный идеализм утверждает, что весь 

мир есть всего лишь совокупность ощущений и впечатлений отдельного 

индивида. Такая форма идеализма называется солипсизмом. 

Классический вариант субъективного идеализма – учение ан-

глийского философа ХVIII в. Дж. Беркли. 

3. Объективный идеализм. Это философское направление утвер-

ждает существование высшей духовной реальности, которая составляет ос-

нову всякого бытия – как окружающей человека действительности, так и 

самого человека с его сознанием. Объективный идеалисты по-разному 

трактуют сущность духовного начала, лежащего в основе бытия. Для 

Платона (IV в. до н. э.) это мир идей, для Фомы Аквинского (ХIII в.) – Бог-

творец, Гегель (ХIХ в.) основой всего сущего считал «мировой разум». 

Все многообразие философских учений нельзя выстроить в одну 

линию, располагая их по ранжиру – от «худших» к «лучшим». Постановки 

и решения философских проблем, предложенные в прошлом, не являются 

истиной в последней инстанции, но и не могут быть оставлены без 

внимания. В изучении философии необходимо учитывать множествен-

ность сосуществующих и конкурирующих школ и направлений. 

  



21  

7. КОГДА, ГДЕ И КАК ЗАРОДИЛАСЬ ФИЛОСОФИЯ? 

 

Возникновение философии относится к VII–VI вв. до н. э. Именно в 

это время в странах Древнего Востока (прежде всего в Индии и Китае) и 

Древней Греции осуществляется переход от мифологического мировоззре-

ния к философскому. 

Мифология в древности выступала как форма общественного со-

знания, в которой люди воспринимают и осознают окружающий мир, 

запечатлевают накопленный ими жизненный опыт, сохраняют и передают 

его из поколения в поколение. Люди, живущие мифом, воспринимают его 

как саму жизнь. Миф задает определенное восприятие мира и его оценку. 

Для мифа характерны следующие черты: 

 Отождествление фантазии с реальностью. Вера человека в миф 

не нуждается ни в каком логическом обосновании. Логические доводы про-

тив него бессильны. 

 Объяснение действительности в наглядно-образной форме. Миф 

объясняет реальность не через абстрактные понятия и логические рас-

суждения, а с помощью наглядных образов и чувственных ассоциаций. 

 Эмоциональная насыщенность. Миф непосредственно затрагивает 

чувства людей. Человек, верящий в миф, чувствует себя причастным к этим 

событиям и зависимым от них. 

 Связь с магией. Мифологические представления о сверхъестествен-

ных силах предполагают возможность посредством магических действий 

влиять на них с целью получить их поддержку в решении какой-то задачи. 

Переход от мифа к философии был подготовлен целым рядом фак- 

торов социального, экономического и духовного характера: развитием 

аграрного и ремесленного производства, разложением первобытнооб-

щинного строя и возникновением государственных структур и правовых 

норм регулирования общественной жизни; появлением разделения труда и 

товарно-денежных отношений; постепенным накоплением знания, которое 

все больше использовалось в практической жизни людей и способствовало 

развитию их мировоззрения. 

Рождение философии есть рождение нового типа мышления, который 

хотя и вынашивается в лоне мифологического мышления, но принципи-

ально отличен от него и выступает как его соперник в построении картины 

мироздания. Философия возникает, когда авторитет разума занимает  место 

авторитета традиции. 

Основные различия между мифологией и философией состоят в 

следующем: 

- Мифологическое сознание удовлетворяется описаниями, фило-

софское требует доказательств. 



22  

- Философское мышление стремится дать объяснение действи-

тельности путем рационального, логического рассуждения, а не посред-

ством повествования, достоверность которого с самого начала ставится вне 

всяких сомнений. 

- Средством философского рассуждения служат не наглядные 

образы и эмоции, а абстрактные понятия. 

Не следует, однако, полагать, что с возникновением философии 

мифология полностью вытесняется из культуры. В действительности даже 

после возникновения философии мифология всегда соседствует с ней, 

часто переплетаясь и подпитывая ее на протяжении веков. Более того, 

каждая новая эпоха создает свои собственные мифологемы, которые так 

или иначе находят свое отражение в философии. 

 

 

 

  



23  

8. В ЧЕМ СОСТОИТ СВОЕОБРАЗИЕ ИНДИЙСКОЙ ФИЛОСОФИИ? 

 

Философские школы Индии делят на традиционные (астика) и нетра-

диционные (настика). Первые опираются на авторитет Вед, вторые – отри-

цают его. 

Веды – священная литература индуизма, обширная по объему и 

весьма разнообразная по содержанию. В Ведах записаны мифы, гимны, по-

священные богам, ритуальные предписания, философские размышления, 

нравоучительные наставления. Веды в Индии называют шрути (услышан-

ное), поскольку считается, что авторы Вед услышали их во время сотворе-

ния Вселенной. Мудрость Вед, таким образом, извечна, она стоит вне по-

тока времени и не может устареть. Она не является результатом познава-

тельных усилий человека и не может заключать в себе свойственных чело-

веку ошибок. 

Традиционная философия представляет собой осмысление, ком-

ментирование, истолкование, развитие идей ведической священной лите-

ратуры. Это пример органического единства религии и философии, кото-

рые дополняют друг друга, не входя в противоречия. Традиционными 

школами являются ньяя, вайшешика, санкхья, йога, миманса, веданта. 

Каждая из школ по-своему трактовала Веды, разрабатывая тот или иной 

аспект священного знания. Философская мысль разъясняет смыл катего-

рий, составляющих фундамент индийской традиционной культуры и 

определяющих ее неповторимое  своеобразие. Это Брахман-Атман, сан-

сара, карма, дхарма, ахимса, мокша. 

При этом философия не стала самостоятельной формой культуры, от-

делившейся от религии, как это случилось в Древней Греции. Она осталась 

ее частью: размышления над священными текстами всегда расценивались 

как особый род жертвоприношения – жертвоприношение знанием. 

Традиционные философские школы веками сосуществовали, развива-

ясь путем прояснения понятий, взаимной критики и взаимодополнению. 

Вселенная рассматривается индуистской философией как явленная 

часть безличного мирового абсолюта Брахмана-Атмана. Брахман – на-

именование первоистока и первопричины сущего, Атман – его духовной 

природы. Так же, как реки вытекают из своих источников, так и миры 

истекают из Брахмана. Подобно тому, как паук производит паутину, как 

шелковичный червь производит шелк, так и Брахман изводит из себя Все-

ленную. Поскольку Брахман есть Атман, то духовное начало пронизы-

вает все – от бога и человека до дерева и насекомого. Атман – единая миро-

вая душа и одновременно индивидуальная душа всякого живого существа, 

причем суть их тождественна, как суть пламени и маленькой искры, как 

суть океана и капли воды. 



24  

Индуизм учит о существовании универсальной космической за-

кономерности – дхарме, которой подчинено все – боги, светила, огонь, 

растения, люди. Важно отметить этический, смысл дхармы: это долг, 

нравственный закон, который следует исполнить. Каждый, исполняя свой 

долг на своем месте, в том числе и предписанный принадлежностью к касте, 

обеспечивает дхарму – порядок мирового целого. Результаты человеческих 

деяний отражаются на состоянии космоса. 

Сансара – круговорот перевоплощений, в который вовлечено все 

живое. После смерти живого существа атман обретает новую физическую 

оболочку. 

Круговорот перерождений подчиняется закону – карме. Карма  

(с санскр. – дело, действие) – это связь между поступками человека и их 

по- следствиями, которая определяет характер нового рождения. Карма – 

один из ключевых принципов индуизма, содержащий разнообразные 

смыслы. Причина страданий человека заключается в нем самом, а не во 

внешних обстоятельствах (превратности судьбы, несправедливость об-

щественных порядков, дурное воспитание и т. п.). Карма –это неумоли-

мый закон воздаяния. Идея кармы примиряет с существующим порядком 

вещей (некоторые исследователи считают, что именно поэтому традици-

онная Индия не знала революционных потрясений, народных восстаний 

ради изменения общества к лучшему). Однако она несет в себе оптимизм 

и надежду: ведь накапливая кармические заслуги, можно в следующей 

жизни улучшить свою участь. 

Мысль о единстве мира, который разделен на части лишь на по-

верхности, является основанием ахимсы (ненасилия). Этот принцип 

предписывает не причинять вреда ни одному живому существу, будь то че-

ловек, животное, насекомое или растение. Жизнь, какие бы она не прини-

мала формы, едина и в равной мере ценна в каждой из них, все души кру-

жатся  в одном колесе сансары. Принцип ахимсы – нравственный идеал, и 

как всякий идеал он не может быть осуществлен в полной мере, оставаясь 

при этом предельным ориентиром для помыслов и поступков. Иногда он 

может препятствовать выполнению кастового долга, например воинского. 

Вот почему выдвигается и принцип химсы: насилие допустимо в 

определенных обстоятельствах. 

Всякая следующая жизнь, пусть и более счастливая, опять будет 

протекать в мире сансары, где все непостоянно и скоротечно. Более высокой 

целью является освобождение из плена рождений-смертей и обретение 

мокши (освобождения). Мокша – разрыв пут, привязывающих индивиду-

альную душу к физическому миру, и слияние ее Брахманом-Атманом. В до-

стижении этой цели – величайшее благо и высшее предназначение человека. 



25  

Система психофизических практик, с помощью которых можно обре-

сти мокшу, веками разрабатывалась философской школой йога. Основы 

этой философии изложены мудрецом Патанджали в «Йога-сутре». Здесь го-

ворится о восьми последовательных ступенях совершенствования: 

1. Воздержание;  

2. Выполнение предписаний;  

3. Упражнения для тела; 

4. Дисциплина дыхания;  

5. Дисциплина чувств;  

6. Дисциплина ума;  

7. Созерцание;  

8. Духовный экстаз.  

Йога учит, что слияние освобожденной души с богом Ишварой (так 

называют в этой школе мировой абсолют) невозможно в течение одной 

жизни. Должна пройти длительная череда перевоплощений во все более со-

вершенных формах. 

Нетрадиционная философия представлена буддизмом, джайнизмом и 

школой чарвака-локаята. Их объединяет стремление размышлять 

независимо от ведийской традиции. Локаята (название школы предположи-

тельно происходит от «лока» – чувственная реальность) учила, что источ-

ником знаний является чувственный опыт, а того, что не дано человеку в 

опыте, просто не существует. Буддизм и джайнизм возникают в эпоху рели-

гиозно-философских исканий, когда общество переживало неудовлетво-

ренность духовной монополией жрецов-брахманов и ортодоксальных школ 

на истину. Появились яркие личности, решившиеся искать мудрость само-

стоятельно. Таков основатель джайнизма – Махавира Джина, его учение о 

спасении человека от страданий со временем превратилось в религию. 

В VI в. до н. э. в Индии возникает буддизм. Основателем этого учения 

был Сиддхартха Гаутама. Согласно традиции, впоследствии он был назван 

Будда (пробудившийся, просветленный).  

Философским ядром буддизма являются четыре благородные истины. 

Суть первой состоит в том, что жизнь человека неразрывно связана со стра-

данием. Рождение и смерть, болезнь и старость, встреча с неприятным и 

расставание с приятным, невозможность осуществить желаемое – все это 

ведет к страданию. Вторая раскрывает причины страданий. Ими являются 

невежество и страсти, жажда бытия и желание индивидуального счастья. 

Третья провозглашает возможность освобождения от страданий через 

устранение их причин. Четвертая – путь, ведущий к нирване – состоянию 

абсолютной гармонии и покоя, не омраченного желаниями и страстями. 

Освобождение от «цепей» и обретение нирваны обеспечивается истинным 



26  

знанием и решимостью, словом и делом, истинной жизнью и стремлением, 

истинными помыслами и самопознанием. 

Древнеиндийская философия носит преимущественно практический 

характер. Знания здесь приобретаются не ради самих себя, не ради чистого 

знания, а с целью выработать пути совершенствования, спасения человека 

от страданий. 

Внимание сосредоточено на внутреннем мире человека, разрабатыва-

ется дифференциация тончайших психологических и гносеологических 

различий. Если в европейской философии практика рассматривается как 

активная связь человека со средой, то в Индии практика – это осуществ-

ление изменений сознания, в частности приемы медитации. 

Главный вклад индийской философии в мировую культуру – глубокие 

познания о внутреннем мире человека, идея любви и сострадания к живым 

существам, учение о целостности вселенной и единстве ее обитателей. Фи-

лософские идеи древности продолжают оказывать свое влияние на куль-

туру Индии и в наше время. К ним и сегодня обращаются ученые, писатели, 

художники, общественные деятели. 

 

 

 

  



27  

9. КАКОВ ВКЛАД ДРЕВНЕГО КИТАЯ 

В МИРОВУЮ ФИЛОСОФСКУЮ КУЛЬТУРУ? 

 

Китайская цивилизация – одна из древнейших в мире. История 

философии показывает, что в Китае, как и в других странах, при форми-

ровании философии использовались многие мифологические образы и 

представления. 

Уже на ранней стадии развития китайской философии проявляется ее 

специфическая направленность – подчиненность философии политической 

практике. Вопросы управления страной, отношения между различными 

группами в обществе, вопросы этики, ритуалы стояли на первом месте. 

Натурфилософские представления использовались как рекомендации для 

организации общественной жизни. 

Китайскую философию отличает ориентация на проблематику семей-

ных и государственных связей. Предметом обсуждения служит нравственно 

значимое поведение человека по отношению к государству и семье. Соци-

ально-этический характер философии был обусловлен историческим разви-

тием Китая, спецификой его культуры. Государство в Китае вынуждено 

было не только регулировать сложные экономические отношения и защи-

щать территорию от набегов варварских племен, но и брать на себя и орга-

низацию работ по ирригации, и защите от наводнений и т. п. 

Дух китайской культуры – традиционализм, тенденция во всем 

опираться на прошлое. Эта тенденция, порожденная способом организации 

всех форм социального бытия, также способствовала этизации китайской 

философии. 

Основным общественным институтом, выполняющим функцию регу-

лирования поведения человека, действий государства по отношению к под-

данным служила мораль, поскольку престиж уголовных кодексов был не-

высок. Важным вопрос зарождающейся философии становится вопрос об 

отношении между небом и человеком, о месте человека в мироздании.  

В древнекитайской культуре постепенно формируется представление о дао 

(«путь») как некой безличной мировой закономерности, которой подчиня-

ются и природа, и люди. Дао рассматривалось и как космический, и как 

нравственный принцип. К понятию «дао» обращались многие философские 

направления. 

Среди множества обсуждаемых проблем в китайской философии на 

первом месте были следующие: 

- управление на основе правил поведения или на основе закона; 

- управление на основе добродетели или на основе силы и страха; 

- древность и современность; 

- небо и человек. 



28  

Вплоть до ХХ в. идеологическую жизнь Китая определяли три сосу-

ществующих и соперничающих религиозно-философских течения: конфу-

цианство, даосизм, моизм. Из них наиболее влиятельным в политической, 

экономической и культурной жизни Китая является конфуцианство. Этиче-

ское, философское и политическое учение Конфуция представляет один из 

замечательных феноменов человеческой мысли. 

Конфуций (551–479 до н. э.), как и многие другие философы Древнего 

Китая, утверждал принцип почитания неба. Небо – судьба, рок. Оно опреде-

ляет место каждого человека в обществе и наказывает его.  

В основе учения Конфуция лежит его вера в превращение человека в 

«высшее существо». Высшим существом он называл того, кто умеет соче-

тать бескорыстие и чуткость в личной жизни с учтивостью в жизни обще-

ственной. 

Конфуций недоволен существующим порядком вещей. Он считал, что 

в прошлом люди вели себя достойно, следовали принципам долга, не 

обманывали себя и других. Идеалы Конфуция – в прошлом, а не в будущем. 

Конфуций выступал против отказа от соблюдения правил приличия, 

поведения, изменений в гражданском состоянии и т. д. Управление на 

основе правил поведения – центральный пункт этико-политических идей 

Конфуция. В конфуцианстве большое внимание уделяется вопросам 

политической жизни и управления государством. Для существования нор-

мального государства и для поддержания порядка прежде всего необходим 

определенный достаток. 

Конфуций указывал на необходимость устранения четырех зол: 

жестокости, грубости, разбоя, жадности. Действия, противоположные этим 

четырем видам зла, заключаются в том, чтобы просвещать народ, предупре-

ждать его, свято соблюдать разумные порядки. 

Взгляды Конфуция оказали сильное влияние на последующую духов-

ную культуру и политическую практику Китая. Конфуцианство было доми-

нирующей идеологической системой в Китае в течение почти двух с поло-

виной тысячелетий. Конфуцианство немало способствовало своеобразной 

застойности Древнего и средневекового Китая. До победы коммунистиче-

ской революции каждый китайский ребенок наизусть заучивал основные 

наставления Конфуция, и лишь те, кто показывал их превосходное знание, 

допускались к участию во многих областях общественной жизни. 

В то время как европейская традиция видела специфику чело-

веческого существа в «разуме», китайские мыслители находили ее в 

нравственности и в справедливости. 

Особенности китайской философии – социоморфизм и этизиро-

ванность, отсутствие логики, сосредоточенность на конкретном, от-

сутствие понятия закона – не создали предпосылок для соединения 



29  

наблюдения, точного эксперимента с дедуктивной теорией, математикой, 

которое в Европе послужило причиной перехода к классической науке. 

Этому же препятствовала недифференцированность китайской идеологии, 

отсутствие размежевания науки и философии, а внутри самой философии – 

выделения этики в самостоятельную дисциплину, разделения социальной 

философии и натурфилософии. Оно отразилось и в том, что в Древнем 

Китае (в отличие от Греции и Индии) отсутствовал специальный термин для 

обозначения философии. Внимание китайских мыслителей было всецело 

направлено на социальную роль философии, в которой она сливается с ре 

ализацией других форм сознания. 

Китайская философия выразила и закрепила ценности, которые обес-

печили адаптационную способность и потенциал Китайской цивилизации. 

 

 

 

  



30  

10. КАКОВЫ ОСОБЕННОСТИ АНТИЧНОЙ ФИЛОСОФИИ? 

 

Характерная особенность древнегреческой философии состоит, 

прежде всего, в противопоставлении философских размышлений ми-

фологическому сознанию и практической деятельности. Важным условием 

развития философской мысли античности оказалось усвоение греками 

научных и философских понятий, выработанных в странах Востока – Вави-

лоне, Иране, Египте, Финикии. 

Эпоха античной культуры начинается с образования греческих 

полисов (городов-государств) в начале I тысячелетия до н. э. и завершается 

падением Римской империи в V веке н. э. История античной эпохи раз-

деляется на две фазы – греческую и римскую античность. 

В процессе формирования древнегреческих полисов на смену 

прежним родоплеменным общинам пришло объединение людей по месту 

поселения. Греки и римляне полагали, что отсутствие полисов есть признак 

варварства. Жить по-человечески, не по-варварски – значит жить в полисе, 

участвовать в полисной жизни. Само понятие человека у греков стало свя-

зываться с тем, что он является свободным гражданином, принадлежит к 

сообществу граждан полиса. Появился статус гражданина. Полис был един-

ственным местом, где грек чувствовал себя в безопасности, там его охра-

няли не только боги, но и законы. «Полис есть общность людей, сошед-

шихся ради справедливости» (Аристотель). 

Организация жизни в полисе создавала условия, делающие не только 

возможным, но и необходимым выдвижение лидеров, появление ярких и 

сильных личностей, способных мыслить не по общепринятым канонам и 

отстаивать свои взгляды против мнения большинства. Их отличала 

любознательность, страсть к нововведениям, критические наклонности, 

интерес к проблемам жизни и смерти, стремление к упорядоченности, 

скептическое отношение к общепринятым истинам. 

Необходимость поддерживать общественный порядок в государстве 

потребовала замены неписаных племенных норм поведения, закрепленных 

в мифах, логически четкими и упорядоченными кодексами законов. Этот 

порядок был зафиксирован в писаных законах, которые, во-первых, стали 

объективным измерителем человеческих поступков, во-вторых, подле-

жали обсуждению, принятию и изменению. А это, в свою очередь, стиму-

лировало развитие ораторского мастерства, умение убеждать людей,    спо-

собствовало росту культуры мышления и речи. 

Характерными чертами античной философии является: 

1. Небывало высокий для Древнего мира уровень самостоятельности 

мыслителя и его самосознания. Утверждается идея человеческого могуще-

ства, основанного на силе разума. 



31  

2. Представление о том, что человек в жизни может противостоять 

самим богам. Этой силой он обладает не благодаря, а вопреки им. При 

этом власть судьбы распространяется на людей и богов. Понятие судьбы 

(ананке) очень важно в греческой культуре. Судьба, рок, необходимость, 

неотвратимость, неизбежность властвуют над всем миром. Однако это не 

обрекало людей на полную пассивность, поскольку им не дано  знать зара-

нее, что написано в книге судеб. Поэтому античные люди вовсе не склонны 

к пассивному фатализму. Они пытаются истолковать предзнаменования 

судьбы, а поскольку подобные истолкования, как правило, неоднозначны, 

постольку перед ними открывается возможность выбора своего способа 

действия. Появляется идея свободы воли, которую человек  может прояв-

лять не только на сцене, но в жизни. 

3. Дух «агона» – борьбы, состязания, испытания, который был 

свойственен всей античной культуре. Не было ничего почетнее, чем стать 

победителем в каком-либо соревновании и получить в награду лавровый 

венок. «Агон» играл важную роль и в политической жизни, и в философии. 

Философы устраивали публичные диспуты, победа в которых давала почет 

и уважение сограждан. В спорах оттачивались искусство изложения и ар-

гументации идей, логическая строгость философского мышления. 

4. Осознание законов логического рассуждения. Происходит пе-

реворот в способе мышления: было выдвинуто требование доказательства 

в чистом виде. Это требование реализуется в одновременном возник-

новении философии и теоретической математики. Кант полагал, что данная 

перемена равносильна революции: «Свет открылся тому, кто впервые дока-

зал теорему о равнобедренном треугольнике». Абстракция поднялась в ма-

тематике на новый уровень. Формы отделяются от свойств конкретных тел, 

вводятся абстрактные понятия числа и фигуры. Средствами их исследова-

ния могут быть только рассуждения, требующие логического доказатель-

ства. Математика воздействует на строй философского мышления. У ан-

тичных философов появляется уверенность, что все можно познать путем 

системы доказательств. 

Особенности общественной жизни также порождали необходимость 

в логическом рассуждении. Искусство доказывать, спорить, рассуждать, 

раскрывать противоречия было жизненно важным условием достижения 

политического успеха. Ораторское искусство и риторика требовали уточне-

ния понятий, совершенствования последовательности рассуждений, что 

явилось предпосылкой создания формальной логики. 

Философские истины теперь не просто изрекались, а логически выво-

дились путем дедукции из принятого основного тезиса. Возникает новый 

тип философствования. 



32  

5. Переход к абстракциям нового порядка и осознание силы логики 

потребовали четкой постановки вопроса об отношении мышления к бытию, 

которое осуществил Парменид, выделив две качественно различные сту-

пени познания. Отсюда сформировались две оппозиции, типичные для ан-

тичной, а затем и для европейской философии: 

- Осознается (начиная с Сократа) природа идеального. Признается 

существование идеальных объектов, в первую очередь в математике, кото-

рые «можно видеть не иначе, как мысленным взором» (Платон). 

- Теоретическое знание отделяется от практической мудрости. Наука 

освобождается от привязки к решению практических задач. Наука, теорети-

ческое знание являются ценностями сами по себе. Непосредственный по-

знавательный интерес обретает свободу, и удовлетворение его рассматри-

вается как важнейшая сфера человеческой деятельности. Для древнегрече-

ских философов идеальная форма человеческого существования – жизнь, 

отданная познанию. (Анаксагор: «Я живу ради созерцания неба и порядка 

Вселенной»). 

6. Идея могущества человеческого разума и возможности не-

ограниченного прогресса познания. Рациональность понималась как знак 

человеческого достоинства. В ней усматривалось различие между челове-

ком и животным. Разум стали принимать в качестве единственного судьи 

разноречивых мнений. 

7. Ориентация на объективность не послужила препятствием для 

обращения грека к представлению и анализу внутреннего мира человека. 

Чем чаще возникали ситуации, в которых людям приходилось делать само-

стоятельный выбор своей позиции и своего способа действия, тем больше 

рос интерес к анализу психологических мотивов, побуждающих людей де-

лать тот или иной выбор. Поэтому античная культура неизбежно шла к 

проникновению во внутренний духовный мир личности, к осознанию 

многообразия, сложности и противоречивости индивидуальных человече-

ских характеров. Сам факт, что индивид может быть духовно независим от 

общества, что он может мыслить и действовать вопреки общественным 

требованиям, был своего рода открытием для греков. 

Греческие трагедии, раскрывшие, что человеческое в личности 

подчас вступает в конфликт с «гражданским», нравственный долг – с за- 

коном, веления сердца – с указаниями разума, сыграли важную роль в 

представлении о внутренней жизни личности. 

Философия Древней Греции заложила основы последующего 

развития западной философии в области онтологии, гносеологии, социаль-

ной и антропологической философии, а также морали, эстетики, риторики, 

формальной логики. 

  



33  

11. КАКИЕ ПРОБЛЕМЫ ОБДУМЫВАЛИ ФИЛОСОФЫ  

ИЗ МИЛЕТА? 

 

Философия начиналась с поиска ответов на вопрос, уже поставленный 

до нее в мифологии, – о происхождении мира. Философия сформулировала 

его в более чистом теоретическом виде и сумела найти принципиально но-

вое решение с помощью учения о первоначале. 

Идея первоначала была выдвинута первыми греческими философами, 

представителями Милетской школы: Фалесом (VII–VI вв. до н. э.),   Анакси-

меном (VI в. до н. э.), Анаксимандром (VI в. до н. э.) и Гераклитом из  Эфеса 

(VI–V вв. до н. э.). Первоначало мыслилось ими как нечто единое с приро-

дой. Сама природа, а не что-то неприродное рассматривается ими как при-

чина всего сущего. 

С Фалеса начинается отсчет истории принципиально нового 

культурного явления – философии. Новация Фалеса состоит в том, что он 

заложил основы нового способа мышления о мире, поставил вопрос, 

ставший впоследствии основным вопросом всей греческой философии на 

протяжении весьма длительного периода: «Что есть все? Что есть перво-

начало всего сущего?» 

Указание на первоначало означало выделение всеобщего и переход от 

мифологического к философскому мышлению. Внимание переключается 

со сверхъестественного божественного порождения на естественное взаи-

моотношение стихий. Однако на первых порах это всеобщее было пред-

ставлено не в понятийной, а в наглядной форме: Фалес таким началом счи-

тал воду, Анаксимен – воздух, Гераклит – огонь. 

Анаксимандр расширяет понятие начала до понятий «архе», т. е. до 

первоначала всего сущего. Это первоначало Анаксимандр называет 

«апейрон», основная характеристика которого заключается в том, что он 

«беспредельный, безграничный, бесконечный». «Апейрон» не только 

субстанциональное, но и генетическое начало космоса. Он единственная 

причина рождения и гибели, «апейрон» самодостаточен. 

Фундаментальный образ, используемый Гераклитом, – образ огня как 

жизнеопределяющего начала. Ритмичной пульсацией вечно живого огня, 

его размеренным возгоранием и угасанием он объяснял мировые процессы. 

Выбор огня в качестве первоначала у Гераклита не случаен, он обусловлен 

не столько астрономическими представлениями, сколько взглядом Герак-

лита на характер жизни природы. По Гераклиту, мир находится в беспре-

рывном процессе изменения, а из всех природных веществ наиболее спосо-

бен к изменению, наиболее подвижен именно огонь. 

Гераклит приходит к идее борьбы противоположностей. Действуя од-

новременно, противоположные силы создают напряженное состояние, 



34  

определяющее бытие вещей. Он говорит о всеобщности борьбы противопо-

ложностей. Борьба, распря, война лежит в основе всего сущего. В случае 

прекращения раздоров все погибло бы, потому что все держится раздором. 

Соединив в первоначале субстанциональную основу (то, что является 

причиной возникновения всего) и материальный субстрат (то, из чего сде-

ланы все вещи), первые греческие философы положили конец тео-

гонической трактовке мира, так как миф был заменен логосом, разумным 

словом, философским понятием. 

Зарождающаяся греческая философия хотя уже вышла на уровень фи-

лософских проблем, но еще не была философией в собственном смысле 

слова, а протофилософией или предфилософией. Для нее было характерно 

наличие многих образов мифологии, неразработанность собственной фило-

софской терминологии, отсутствие философской аргументации. 

 

 

 

  



35  

12. ЧТО ПРЕДСТАВЛЯЕТ СОБОЙ УЧЕНИЕ ПИФАГОРА? 

 

Пифагор (571–497 до н. э.) также, как и его предшественники, ищет 

основания всего сущего. Он создал школу, которая получила название пи-

фагорейский союз. С современных позиций эта школа представляла собой 

нечто вроде религиозно-этического братства, члены которого обязывались 

вести «пифагорейский» образ жизни, включавший в себя целый ряд ас-

кетических предписаний и табу. Некоторые члены этого союза при вступ-

лении давали обет молчания. Учение Пифагора рассматривалось как тайна, 

знать которую дозволялось лишь избранным и разглашение которой строго 

запрещалось. 

Религиозно-философское учение Пифагора содержало в себе 

представление о переселении душ и очищении души. Но в историю фило-

софии он вошел прежде всего своим утверждением: все есть число. 

Пифагор пришел к убеждению, что сущность мира выражается 

числом и числовыми соотношениями. Исходными для такого заключения 

послужили, по-видимому, наблюдения, связанные с музыкой. Понятие 

гармонии является одним из основных в древнегреческой культуре, а му-

зыка служит самоочевидным выражением гармонии. Наблюдения же по-

казывают, что существует несомненная зависимость между гармонией 

музыкального аккорда и числовыми соотношениями. 

Это открытие послужило импульсом к поискам аналогичных соотно-

шений в других областях, например в геометрии и астрономии. 

Пифагорейцы предложили следующую концепцию мироздания: 

начало всего – единица. Из единицы состоят числа. Из чисел происходят 

точки, из точек – линии, из линий – плоские фигуры, потом – объемные 

фигуры. Затем утверждалось существование четырех материальных 

элементов: земля, огонь, воздух и вода. Пифагор связывал материальные 

элементы с различными правильными многогранниками: земля состоит из 

частиц кубической формы, огонь – из частиц, имеющих форму тетраэдров, 

воздух – их октаэдров, вода – из икосаэдров. 

Именно от пифагорейцев идет знаменитое выражение «музыка небес-

ных сфер», которое в свое время воспринималось не только как метафора. 

Об этом времени в современном математическом языке напоминают выра-

жения: «гармоническое среднее», «гармоническая прогрессия». Данная 

идея оказалась необычайно жизнеспособной, в истории культуры особен-

ной популярностью она пользовалась в Средние века. Даже Коперник го-

ворит серьезно о небесной гармонии. 

От Пифагора идет также современное понимание столь важного в со-

временную эпоху понятия, каким является «теория». Первоначально это 



36  

слово означает «страстное и сочувственное созерцание». Пифагор истолко-

вывает это выражение как интеллектуальное созерцание, которое проис-

ходит в математическом познании. Таким образом, благодаря Пифагору 

«теория» постепенно приобрела современное значение отстраненного и не-

заинтересованного познания. Пифагор считал, что знание истины недости-

жимо путем непосредственного чувственного познания внешнего мира. 

Эмпирики – рабы материи. Мышление выше чувств: то, что постигнуто ра-

зумом, во много раз выше того, что постигнуто при помощи органов чувств. 

Пифагор призывает обратиться к внутреннему миру человека. 

Именно в рамках пифагорейского союза возникает традиция до-

казывать те или иные математические положения. В глубокой древности на 

Востоке был известен так называемый «египетский треугольник» со сторо-

нами 3, 4, 5. Но логическое доказательство теоремы, известной как «тео-

рема Пифагора», появилось только в рамках этой школы. 

С именем Пифагора связано также открытие несоизмеримости 

некоторых отрезков (соотношение стороны квадрата и его диагонали не мо-

жет быть выражено рациональным числом). В рамках пифагорейской 

программы «все есть число» это означало полное крушение представлений 

о мире. Однако это открытие имело и положительные последствия, так как 

оно положило начало новой научной дисциплине – геометрической ал-

гебры. К этому же периоду относилась и активная разработка проблем 

математической дедукции. 

Большие достижения были сделаны пифагорейцами в области астро-

номии. Так, согласно древним источникам, идея шарообразности Земли 

была впервые высказана именно Пифагором. 

Таким образом, вклад пифагорейской школы весьма велик, но 

касается он преимущественно сферы математического и научного позна-

ния. В области собственно философских представлений его учение пред-

ставляло собой причудливую смесь рациональных идей и магии восточного 

типа. Но центральная идея его учения – «все есть число», безусловно, лежит 

в основании современного математического и научного знания. 

 

 

  



37  

13. КАКИЕ ИДЕИ ВЫДВИНУТЫ МЫСЛИТЕЛЯМИ  

ЭЛЕЙСКОЙ ШКОЛЫ? 

 

Труды философов Элейской школы, главными представителями кото-

рой были Парменид (р. ок. 570 г. до н. э.) и Зенон (480–430 гг. до н. э.), 

ознаменовали переход от дофилософского к философскому знанию. 

Элеаты сделали серьезный шаг вперед к логическому прояснению сложив-

шихся философских представлений и выработке новых понятий. 

Развитая Парменидом характеристика истинно существующего пред-

полагает недоверие к картине мира, доставляемой чувствами. Он противо-

поставлял реальный, чувственно воспринимаемый мир миру умопостигае-

мой действительности. 

Парменид противопоставлял «мир с позиции знания» и «мир с 

позиции мнения». «Мир с позиции знания» – это мир, суть которого 

вскрывается мышлением в противоположность данным чувств. Исходным 

понятием для постижения «мира с позиций знания» у Парменида служило 

понятие бытия. Бытие – это то, что есть, сущее. Сказать, что есть небытие, 

с точки зрения Парменида, означает высказать явное противоречие, т. е. 

сказать, что несуществующее существует. 

Но если небытия нет, а есть лишь бытие, то отсюда в строго логическом 

порядке следуют характеристики такого бытия – бытие не возникает (ибо 

иначе до его возникновения было бы некое небытие); бытие не подвер-

жено гибели; бытие едино, не состоит из многих частей; бытие однородно; 

бытие неподвижно; бытие совершенно. 

Следовательно «мир с позиции знания» – это мир вечный, неиз-

менный и неподвижный. Такое представление противоречит очевидным 

данным наших чувств. Безусловно, Парменид отдавал себе отчет во всей 

непривычности подобной картины для обыденного сознания. Но для 

Парменида мышление – не пустая забава праздного мудреца. Мышление 

описывает глубинные, истинные характеристики мира. А потому, если мир 

мыслимый не соответствует миру видимому, то тем хуже для последнего – 

он есть не более чем иллюзия обыденного сознания. Истинная структура 

мира фиксируется только мышлением, а не чувствами. 

Недоверие к чувствам казалось нелепостью и поэтому рождало возра-

жения. Отстоять позицию Парменида взял на себя его ученик Зенон, 

используя метод доказательства от противного. Он не выдвигал собствен-

ной оригинальной концепции, но посвятил жизнь созданию остроумных 

доказательств в пользу позиции учителя. Его остроумные логические до-

казательства, суть которых состояла в демонстрации противоречивости и 

логической неправомерности мнения о существовании движения и из-

менения в мире, получили название «апорий» (затруднений). 



38  

Так, в апории «Стрела» Зенон логически доказывает, что летящая 

стрела на самом деле не движется, а все время находится в покое: она в 

каждое мгновение занимает определенное место в пространстве, т. е. 

неподвижно покоится в нем в каждый миг своего полета. В апории «Ахил-

лес  и черепаха» доказывается, что быстроногий Ахиллес никогда не дого-

нит черепаху: пока он пробежит разделяющее их расстояние, черепаха 

немного уползет вперед, пока он снова станет ее догонять, она опять не-

много уползет и т. д. до бесконечности. Таким образом, движение логиче-

ски невозможно, оно существует лишь во «мнении». 

Аргументы Зенона дали мощный толчок дальнейшему развитию 

античной математики, логики, диалектики, так как вскрыли противоречия 

в основных представлениях о пространстве, множестве и движении и тем 

самым заставили искать способы устранения обнаруженных затруднений. 

 

 

 

  



39  

14. КАКУЮ ГИПОТЕЗУ МИРОУСТРОЙСТВА  ПРЕДЛОЖИЛ  

ДЕМОКРИТ? 

 

Демокрит (480–380 до н. э.) был наиболее выдающимся предста-

вителем античного атомизма. После Зенона Элейского, доказывавшего, что 

представление о бесконечной делимости вещей, пространства и времени 

едет к неустранимым противоречиям и парадоксам, всякая попытка обос-

новать реальность множества вещей и их подвижности должна была счи-

таться с этими результатами критики, и притом не только в целях филосо-

фии, но и в интересах математики. 

Гениальной попыткой преодоления этих трудностей явилось учение 

античных атомистов. В отличие от элеатов, Демокрит считает, что 

окружающий нас мир – как о том говорят нам данные чувственного вос-

приятия – многообразен и изменчив. В нем есть как бытие (материя), так 

и небытие (пустота). Чтобы логически непротиворечиво объяснить 

устройство мира, он вводит понятие атома – мельчайшей неделимой ча-

стицы материи (греч. «атом» буквально означает «неделимый») Демокрит 

утверждает, что мир состоит из бесчисленного множества атомов, которые 

движутся в пустоте. 

Демокрит рисует картину эволюции мира. Существует первичный 

атомный хаос: множество разнообразных по форме, величине, весу атомов 

носится в пустоте. При столкновении атомы разлетаются, и в результате 

этих массовых столкновений возникает вихревое движение. В вихре подоб-

ные подходят к подобным. В центре вихря в конце концов образуется 

Земля, на периферии образуются светила. Земля представляется Демокриту 

плоской, вращающейся вокруг своей оси. 

Демокрит полагает, что атомы отличаются друг от друга по форме, 

порядку и положению. Атом неделим, вечен, лишен содержания, но имеет 

определенную форму, величину. Многообразие форм атомов и их 

комбинаций объясняет многообразие явлений мира. Важнейшим свойством 

атомов является движение. Оно вечно, не имеет начала и не нуждается в 

какой-то особой причине для своего существования. Пустота – необходи-

мое условие движения, поскольку оно возможно только в пустоте. Стал-

киваясь, атомы соединяются в разнообразных сочетаниях. Видимые нами 

тела – это скопища атомов, которыми и определяются их свойства. Атомы 

неизменны и вечны, а вещи как комбинации взаимодействующих атомов 

преходящи и изменчивы. 

Первоначальные различия атомов лежат в основе всех наблюдаемых 

различий вещей. Ни одно из них, следовательно, не бывает беспричинным. 

Таким образом, признание универсальной причинности непосредственно 



40  

вытекает из атомистики. Поэтому Демокрит одновременно и отрицает слу-

чайность, и признает ее. Он отрицает случайность, понимаемую как бес-

причинность: никакое событие не может возникнуть без причины; но он 

признает ее как противоположность целесообразности: никакое событие в 

природе не возникает и не происходит ради осуществления какой-либо 

цели, и в этом смысле всякое событие случайно. 

Атомистическое воззрение Демокрит распространил на учение о 

жизни и душе. С его точки зрения, все живые существа, в том числе и расте-

ния, одушевлены, но в разной степени. Жизнь и смерть организмов 

сводятся к соединению и разложению атомов, причем основой жизненных 

отправлений он считает атомы особой формы – круглые, гладкие и весьма 

малые. Происхождение организмов Демокрит объясняет из различных 

физических условий, отвергая целесообразность. Душа, по Демокриту, 

состоит из особых огненных атомов и есть их временное соединение. 

Бессмертие души он отвергает. 

Атомистическая теория строения материи легла в основу всего 

дальнейшего развития теоретического естествознания, а представление о 

неделимости атома было оставлено физикой лишь на пороге ХХ в. 

 

 

 

  



41  

15. КАК И ЧЕМУ УЧИЛ СОКРАТ? 

 

Особое влияние на рост интереса к человеческой индивидуальности 

оказал Сократ (469–399 гг. до н. э.). Благодаря его учению, всей его жизни 

и смерти в философию вошел принцип независимости «истинного 

мудреца» от общества, от происходящих в нем суетных интриг и борьбы за 

сиюминутные блага. Сократ отверг приоритет социального над инди-

видуальным. Он поставил суд совести выше народного суда, самосознание 

личности – выше коллективного сознания, право личности на самовыраже-

ние – выше нравственно-правовой практики государства. 

Поскольку Сократ не оставил после себя никаких сочинений (он не 

писал их, так как считал, что написанное слово омертвляет мысль), то 

судить о его творчестве можно лишь по свидетельствам его учеников и 

последователей, самым известным из которых является великий Платон. 

Сократ был образованным человеком и прекрасно ориентировался в 

разнообразных течениях философской мысли Эллады. Вначале он, как и 

большинство современных ему мыслителей, больше всего интересовался 

натурфилософией. Однако его не удовлетворяли теоретические построения 

натурфилософов, так как в их системах не находилось места для человека 

и его предназначения. Сократ первым подчеркнул особость человека, его 

кардинальное отличие от всего остального, что есть в природе. Придя к 

выводу, что натурфилософия бесполезна для жизни человека, он обратился 

к проблемам теории познания и этики. 

В центре философии, по мнению Сократа, должно быть не умо-

зрительное рассмотрение бытия и небытия, а учение о том, как следует 

жить добродетельно. Основной задачей философии Сократ считал обос-

нование религиозно-нравственного мировоззрения. Сократ невысоко оце-

нивает эмпирическое изучение природы. Знать человек может только то, 

что в его власти. Но в его власти не внешняя природа, а душа. Поэтому 

истинное знание человек может иметь только о том, что содержится в его 

душе. 

Главная задача познания – самопознание: «познай самого себя». Зна-

ние есть обнаружение общего для целого ряда вещей. Таким образом, 

знание есть понятие о предмете и достигается путем определения понятия. 

Определение особенно важно в этике. По Сократу, не только каждое от-

дельное действие должно руководствоваться известной целью, но должна 

существовать единая и высшая цель, которой подчиняются все частные 

цели и которая представляет собой безусловное высшее благо. 

Согласно Сократу, сущность человека не зависит от внешних об-

стоятельств. Главное, что определяет сущность человека, – это способность 



42  

мышления. Человек есть существо, которое постоянно ищет самого себя, 

осмысливает, испытывает себя и условия своего существования. 

Сократ считал, что человек в общении имеет возможность не только 

всматриваться в себя через других, но и углублять и корректировать свои 

мысли, и вообще обнаруживать и формулировать их. Он создал и постоянно 

использовал особый метод ведения беседы, способствующий этому. Этот 

метод он назвал диалектическим. Сократ впервые ввел в философию само 

слово «диалектика» (по греч. означающее спор, диалогическую беседу), по-

нимая под ним искусство вести эффективную дискуссию, направленную на 

достижение истины путем противоборства мнений. Впоследствии термин 

диалектика приобрел более общий смысл и стал употребляться для обозна-

чения общей теории развития природы и методологии познания. 

Сократовский диалектический метод – это способ ведения беседы в 

форме вопросов и ответов. Сократ никогда никого ничему не учил, он лишь 

не мешал другим задавать ему вопросы и сам их задавал. Вопросы, задава-

емые им собеседнику, всегда были стержнем беседы. Собственное же мне-

ние он высказывал только тогда, когда его собеседник был подготовлен к 

этому и мог увидеть в мысли Сократа логически необходимый вывод из 

проведенного ранее обсуждения проблемы. 

Сократическая беседа включает в себя иронию и майевтику. Цель 

иронии – с помощью вопросов выявить недостаточность имеющихся у 

собеседника представлений об обсуждаемом предмете, которые поначалу 

казались ему вполне ясными. Майевтика же заключается в том, чтобы с по-

мощью вопросов подвести собеседника к самостоятельному решению про-

блемы. Майевтика (по греч. повивальное искусство) – должна помочь че-

ловеку родить истину. В своих диалогах Сократ таким образом вместе с со-

беседником исследовал, что есть мужество, добродетель, справедливость, 

красота, знание и т. д. 

Сократ производил огромное впечатление логикой своей речи, 

иронией, искусным изобличением сбивчивости понятий у своих собесед-

ников и мастерским расчленением вопроса, составлявшего предмет об-

суждения. 

В этике Сократ приходит к выводам, поражавшим его совре-

менников. В рассуждениях о том, что есть добродетель, он приходит к 

отождествлению ее со знанием. Поведение человека определяется его 

представлениями о доблести и благе. Дурные поступки есть следствие 

незнания человеком, как должно поступать во благо. Никто не может тво-

рить зло, зная, что это зло. 

Политические симпатии Сократа не принадлежат ни олигархии, ни 

тирании, но и демократия подвергается им серьезной критике. В особенно- 



43  

сти он критикует систему выборов главных должностных лиц по жребию. 

Тем не менее в своей жизни Сократ руководствовался соблюдением зако-

нов. Это подтвердила и его смерть. Сократ мог сбежать после приговора 

его к смертной казни, но не сделал этого. Он объяснил своим ученикам, что 

закон должен соблюдать каждый гражданин полиса, и выпил чашу с цику-

той в соответствии с приговором. 

Влияние Сократа на последующую эволюцию философской мысли 

трудно переоценить. Его идеи имеют интерес не только для историков фи-

лософии – они не утратили своего значения вплоть до наших дней. 

 

 

  



44  

16. В ЧЕМ СУТЬ ФИЛОСОФИИ ПЛАТОНА 

И ПОЧЕМУ ЕГО НАЗЫВАЮТ ИДЕАЛИСТОМ? 

 

Великий античный философ Платон (настоящее имя Аристокл) 

восемь лет был учеником Сократа. Несправедливое осуждение и смерть 

учителя стали для него тяжелейшим потрясением и личной драмой. 

Платон – создатель первой в истории европейской философии 

системы объективного идеализма. 

Если его учитель Сократ стремился к определению общих понятий 

(«идей»), поскольку без знания общего нельзя познать единичное, то 

Платон, усвоив эти уроки, придает идеям еще большее значение: по его 

мнению, они составляют основу не только знания о вещах, но самого 

существования вещей. Он утверждает, что идеи – не только достояние че-

ловеческого сознания, но существуют независимо от него, объективно, и 

образуют мир чистой мысли, который находится за пределами физического 

космоса. Таким образом, он объективирует идеи, т. е. наделяет их самосто-

ятельным реальным бытием вне человеческого ума. 

Идея, по Платону, – это идеальный прообраз вещи, ее совершенный обра-

зец. Для каждой вещи имеется образец, выражающий сущность данной 

вещи. Всякая вещь есть несовершенная копия идеи, а идея – недосягаемый 

образец, к которому вещь стремится как к своему пределу, но никогда его 

не достигает. 

Идеи образуют целый мир, заключающий в себе идеи эстетических и 

моральных ценностей, идеи различных телесных образований, идеи 

математических фигур и т. д. Эти идеи никем и ничем не порождены и 

неизменны. Идеи бестелесны. Местопребывание идей – «наднебесные ме-

ста», к которым не могут быть в строгом смысле приложимы определения 

пространства, времени и числа. 

Мир идей есть мир подлинного, т. е. вечного и неизменного бытия. 

Напротив, мир чувственных вещей – это мир вечного возникновения и 

гибели, движения и изменчивости; все чувственные вещи и все их свойства 

относительны, преходящи, текучи, ограничены условиями пространства и 

времени. 

Для иллюстрации своих представлений об отношении между миром 

идей и миром вещей Платон придумывает миф о пещере, внутри которой 

живут люди, прикованные к ее стенам. За пределами пещеры ходят люди, 

несущие разные предметы. Но узники в пещере видят только тени, движу-

щиеся по ее дну. Когда же одного из них освободят от оков и выведут из 

пещеры на солнечный свет, то он увидит настоящие предметы, небо и 

солнце. Но если он захочет вернуться к остальным узникам и рассказать им 

о подлинном прекрасном мире, ему никто не поверит. 



45  

Пещера – образ того мира явлений, в котором живут все люди. Плен-

ники пещеры – обычные люди, наивно доверяющие своим чувствам и при-

нимающие видимые ими вещи за единственную реальность, тогда как в 

действительности реально существуют идеи, а чувственно воспринимае-

мые нами вещи – это всего лишь тени идей. 

Исходя из того, что мир идей лежит в основе мира вещей, Платон 

объясняет природу человеческих знаний. Познание есть воспоминание. Ибо 

до своего вселения в телесную оболочку душа пребывает в идеальном мире 

и созерцает там идеи. Но, соединившись с телом, она забывает то, что знала. 

Память о том, что она когда-то созерцала, сохраняется лишь где-то в 

глубине души. Восприятие материальных предметов напоминает душе об 

идеях, созерцавшихся ею, и позволяет вспомнить позабытые ею знания о них. 

Мир идей у Платона представляет собою иерархически организован-

ную систему, в которой идеи нижнего яруса подчинены более высоким, 

вплоть до самой вершины, на которой располагается самая общая фунда-

ментальная идея – идея Блага. Это высшая идея, «идея всех идей». Она есть 

источник истины, соразмерности, гармонии и красоты. Идея Блага подобна 

Солнцу. Как Солнце в чувственном мире, так и она в идеальном мире оза-

ряет своим светом все вокруг себя. Поэтому мир идей есть не просто цар-

ство сущностей, а царство благих сущностей.  

Таким образом, Платон противопоставил идеальный мир чувствен-

ному миру не только как сущность – явлению, но и как благое – злому. 

Платон не только рассуждал об истинной добродетели, но и пытался 

воплотить ее в жизнь, разрабатывая проект идеального государства, не 

оставляя попыток осуществить свой идеал. Жизнь в таком государстве, по 

мысли Платона, строго регламентирована, права и обязанности каждого 

гражданина и сословия определены законами, частное подчинено 

общественному. В государстве Платона высшей целью выступала забота о 

благе граждан, причем это благо понималось как воплощение идей справед-

ливости и разума. 

Обосновывая свой проект идеального государства, Платон подверг 

критике все известные в то время формы государственной власти – 

тимократию (власть честолюбцев), олигархию (власть богатого меньшин-

ства), демократию (власть народа) и тиранию (власть одного человека). 

Особенно резко он критикует афинскую демократию. Давая гражданам рав-

ные права, она допускает к управлению государством совершенно не гото-

вых к этому людей; уравнивая богатых и бедных, она провоцирует зависть, 

преступления. Идеальное государство Платона во многом является антипо-

дом именно демократической системы. 

Люди не равны вследствие их природных задатков, образа жизни, за-

нятий. В зависимости от того, какая часть души: вожделеющая, волевая или 



46  

разумная – более развита у человека, он должен принадлежать к одному 

из трех сословий идеального государства. В самом низу общественного 

здания находятся земледельцы, ремесленники, торговцы, обеспечиваю-

щие удовлетворение материальных потребностей общества. Их доброде-

тель – умеренность. На второй ступени социальной иерархии находятся 

воины и стражи, отличающиеся мужеством. Как в добродетельной душе 

главенствует разум, так в справедливом государстве правят философы. 

Это небольшая группа людей, главным достоинством которых является 

мудрость, совершенствуемая занятием математикой и диалектикой.  

В идеальном проекте Платона все устроено для гармонии и стабильности 

государства; однако в нем жизнь каждого человека предопределена его 

сословной принадлежностью и нет ни социального равенства, ни инди-

видуальной свободы. 

 

 

  



47  

17. КАКОВЫ ОСНОВНЫЕ ИДЕИ ФИЛОСОФИИ АРИСТОТЕЛЯ? 

 

Аристотель (384–322 г. до н. э.) – величайший древнегреческий 

философ. Он создал оригинальное учение, которое сыграло замечатель-

ную роль не только в истории философии, но и во всей истории науки, 

поскольку Аристотель был настоящим античным энциклопедистом.  

В своих сочинениях философ охватил почти все доступные для того вре-

мени отрасли знания. 

Аристотель начинает свой философский путь как ученик Платона. 

Однако уже очень скоро теория Платона подвергается критике со стороны 

ученика. «Платон мне друг, но истина дороже», – этот известнейший 

афоризм демонстрирует и отношения между двумя интеллектуальными 

гигантами (дружеские, чтобы впоследствии не говорили), и расхождения 

в их теоретических построениях. 

Аристотель критикует теорию идей Платона по нескольким пунктам. 

Платоновские идеи – это двойники чувственных вещей, не отличающиеся 

от них по своему содержанию. Тогда в чем смысл их существования? 

К тому же, отделив мир идей от мира вещей, Платон оставляет неясным 

вопрос о том, каким образом идеи воздействуют на вещи. Обособление веч-

ных неизменных сущностей от изменчивых чувственных вещей делает не-

возможным объяснение происходящих с вещами процессов изменения и 

движения. И еще: поскольку между идеями и чувственными вещами все же 

есть сходство, постольку для самого сходства тоже должна существовать 

своя идея. Например, если есть «идея человека» и «человек», то должна су-

ществовать еще одна идея – того сходного, что имеется между человеком и 

идеей человека. Но для сходства этой новой идеи с первоначальной идеей 

человека должна существовать еще одна идея, и так до бесконечности. Та-

ким образом, учение Платона oб идеях не устраивает Аристотеля. Критикуя 

это учение, он создает свою собственную теорию. 

Философия Аристотеля начинается с признания объективного 

существования мира материальных вещей. Он против платоновского раз-

рыва между вещами и их идеальными сущностями. С его точки зрения, 

сущность вещей находится в них самих. Каждая конкретная чувственная 

вещь представляет собой единство материи и формы. Форма – это и есть 

сущность вещи. Она не материальна, но она не есть нечто внешнее по 

отношению к материи. Материя и форма – это «то, из чего состоят вещи». 

Любая вещь выступает как оформленная материя. В качестве примера 

Аристотель берет медный шар, который представляет собой единство меди 

(вещества) и шаровидности (формы). Материя и форма относительны. 

Медь может выступать как материя по отношению к одному предмету  



48  

(допустим, к шару), и как форма по отношению к другому предмету (напри-

мер, как одна из форм металлического вещества). Медь может не быть 

оформленной, но в то же время потенциально она содержит в себе различ-

ные формы, которые она может принять. Аристотель считал материю бес-

форменным и пассивным началом, в то время как форма – активна и дея-

тельна. Поэтому-то она и образует сущность вещей. 

Размышляя над формой и материей, Аристотель вводит две философ-

ские категории: возможность и действительность. Это позволяет ему 

рассматривать движение вещей как взаимопереход возможного в действи-

тельное. Он выделяет 4 вида движения: 1) возникновение и уничтожение; 

2) качественное изменение, или возникновение и исчезновение свойств 

вещи; 3) количественное изменение, или увеличение и уменьшение; 4) пе-

ремещение в пространстве. 

Аристотель различает четыре виды причин, которые обусловливают 

возникновение и существование вещей. Всякая вещь имеет: 1) матери-

альную причину – материю; 2) формальную причину – форму; 3) произ-

водящую или движущую причину – внешнее воздействие; 4) конечную 

причину – цель. Материя сама по себе – это лишь возможное бытие. Только 

благодаря другим причинам из нее возникает действительность – бытие 

конкретных, оформленных вещей. 

Учение о четырех причинах приводит Аристотеля к пониманию Бога 

как первоначальной причине всего сущего, представляющей собою 

единство формальной, производящей и целевой причин, которые превра-

щают пассивную материю, т. е. возможность бытия, в действительное бытие. 

Бог – это формальная причина, высшая форма или форма всех форм. 

Бог – перводвигатель, исходная движущая причина, неподвижный первоис-

точник всего происходящего в материальном мире движения. Бог – целевая 

причина: все стремится к богу как конечной цели, предмету желания и 

мысли, как к абсолютному совершенству. 

Аристотелевский Бог – это сугубо философский Бог. Он немате-

риален и безличен. Мысль и предмет мысли в нем тождественны. Это 

разум «в чистом виде», т. е. логика, проявляющаяся в общих законах мыш-

ления и бытия. 

К числу величайших открытий Аристотеля принадлежит фор-

мулировка логических законов, которые и сегодня составляют основу 

формальной логики. 

 

 

 

  



49  

18. КАКИЕ ПРЕДСТАВЛЕНИЯ О БЛАГЕ СЛОЖИЛИСЬ  

В ЭЛЛИНИСТИЧЕСКОЙ ФИЛОСОФИИ? 

 

В эпоху эллинизма (поздней античности) идея античного полиса была заме-

нена проектом универсальной божественной монархии, понятие «гражда-

нин» – понятием «подданный», а жизнь личности стала восприниматься от-

дельно от ее социального статуса. Так возникли предпосылки развития ин-

дивидуального самосознания. Если классическая этика была подчинена по-

литике, то эллинистическая этика оформлялась как самостоятельная 

дисциплина, изучающая нормы индивидуального человеческого бытия. 

Наиболее оригинальными школами периода были кинизм, эпи-

куреизм, стоицизм, скептицизм. 

К периоду эллинизма относится расцвет кинической философии. Дио-

ген Синопский (ум. около 330–320 гг. до н. э.), старший современник Алек-

сандра Македонского, прославился своим лозунгом «Ищу человека», кото-

рый вполне мог бы стать лозунгом эпохи, связанной с поиском новых жиз-

ненных ориентиров. Все необходимое для счастья человека, утверждали 

киники, в нем самом, если он понимает требования своей природы и живет 

в соответствии с этим пониманием. Символ кинического образа жизни – 

бочка, в которой жил Диоген «без цели, без ненужных забот и страхов». 

Свобода – это свобода от потребностей, делающих человека рабом обстоя-

тельств, и от социальных условностей, искажающих его природу. Главным 

средством освобождения киники считали аскезу, получившую в их интер-

претации черты антикультурного явления. Самодостаточность, апатия и 

безразличие – вот идеалы кинической жизни. В поисках сущности челове-

ческого существования киники отрицали такие ценности, как богатство, 

власть, наслаждение, успех. Парадокс кинизма заключался в том, что его 

представители, призывая человека к жизни в соответствии с собственной 

природой, сводили эту природу к животному началу, отвергнув вместе с 

социальными ценностями своего времени и общезначимые культурные 

ценности. Философия же была сведена к эмоциональному обоснованию ки-

нического образа жизни. 

К числу эллинистических философских школ принадлежал «Сад» 

Эпикура (342–271 гг. до н. э). Согласно Эпикуру, цель философии состоит 

в том, чтобы помочь человеку обрести счастье. Для этого он должен 

познать законы природы, так как подлинное наслаждение может дать 

только знание. Знание обеспечивает свободу. Философия учит благора-

зумию, а благоразумие является основанием всех добродетелей и счастья. 

Думающий о счастье, не уклоняется ни от жизни, ни от смерти. Помня о 

мере, человек стремится к удовольствию и избегает того, что производит в 

душе смятение. В этике Эпикур ориентирован на достижение высшего 



50  

блага. Оно обеспечивает спокойствие души и счастье. Источником страда-

ний является отсутствие знаний. Для эпикурейцев высшее благо, «начало и 

конец счастливой жизни» – в отсутствии страдания и невозмутимости 

души, т. е. в полной духовной свободе. Поэтому, советовали они, надо 

«жить незаметно», стремясь не к внешним практическим целям, но к внут-

реннему освобождению. 

Школа стоиков была основана в Афинах Зеноном из Китиона (около 

333–262 гг. до н. э.), отвергавшим атомистическую теорию и этику 

Эпикура, но также полагавшим, что главная цель философии – не решение 

абстарактных умозрительных проблем, а достижение правильного образа 

жизни. Для описания структуры философского знания Зенон использовал 

образ сада, оградой которого является логика, определяющая критерии ис-

тины и блага, деревья в саду – это физика, раскрывающая фундаменаталь-

ную структуру бытия, а плоды, т. е. то, ради чего высаживают сады – это 

этика. 

Стоики представляли мир как единое божественное тело, прони-

занное одушевляющим его дыханием – пневмой. Все в этом мире подчи-

нено совершенству и целесообразности целого. Исходными причинами 

движения являются высшие элементы – огонь, воздух и полученная в ре-

зультате их смешения пневма. Существует последовательность причинно 

обусловленных действий. Носителем единой причинной связи всех процес-

сов является рок (фатум). Все происходит из божественного огня, являю-

щегося не только материальной причиной мира, но и законом его развития. 

Огонь – это и всеведующий ум, и духовное начало, определяющее ра-

зумный целевой порядок в мире. Рок стоиков – не слепая сила, но благое 

провидение. Логос человека есть проявление божественного разума, 

формирующего материю сообразно своим мыслям. Человек может воспро-

изводить мысли вселенского разума и согласовывать с ним свою жизнь и 

свои поступки, но в полной мере эта способность реализуется только муд-

рецами. Мудрец осмысливает всю совокупность разумных истин как еди-

ное целое, для него свобода и необходимость совпадают, он действует 

свободно, повинуясь необходимости. 

В соответствии с эллинистической традицией высшей целью че-

ловеческой жизни стоики считали счастье. Согласованная с природой, а 

значит и счастливая жизнь возможна тогда, когда человек живет в гармонии 

с божественным мировым законом. Счастливая жизнь – это добродетельная 

жизнь, результат совершенного развития разумной природы человека. Доб-

родетель есть искусство правильной жизни, и стремиться к ней следует не 

ради результатов, которые она сулит, а ради нее самой. Добродетель ни для 

кого не является прирожденным свойством, каждый развивает свои врож-

денные задатки посредством теоретического обучения и практических 



51  

упражнений. Главным же источником человеческих пороков и бедствий 

стоики считали аффекты – чрезмерные влечения, переходящие меру и не 

подчиняющиеся Логосу. Основные пороки – это неразумие, необуздан-

ность, несправедливость и трусость. Средством искоренения пороков явля-

ется бесстрастность, или апатия, – основа четырех главных добродетелей – 

рассудительности, умеренности, справедливости и мужества, выводящих 

человека за пределы эгоистических стремлений: тот, в ком действует живая 

сила Логоса, осуществляет истинно разумное и благое не только в самом, 

себе, но и в окружающем мире. «Человек, – утверждали стоики, – гражда-

нин мира». Их практические рекомендации противоположны эпикурей-

ским. Они призывали к активной практической деятельности – сотворче-

ству с божественным Логосом. 

Наряду со стоицизмом оформляется скептицизм, исходная позиция 

которого заключается в отрицании истинности любого познания. Причину 

того или иного явления объяснить нельзя, ибо все доказательства лишены 

основания. Об окружающем мире мы ничего не знаем, поэтому должны 

воздерживаться от каких-либо суждений по этому поводу. И только тогда 

мы сможем обрести устойчивый и невозмутимый покой. Скептицизм не со-

мневается в существовании мира, но сомневается в том, что говорится об 

этом мире. 

 

 

  



52  

19. В ЧЕМ СВОЕОБРАЗИЕ СРЕДНЕВЕКОВОЙ ФИЛОСОФИИ? 

 

Философия Средневековья – своеобразный исторический тип 

философской культуры. Она представлена множеством имен, различных 

школ и направлений. Вместе с тем она отличается рядом присущих ей в 

целом особенностей. 

Она охватывает приблизительно тысячелетний период – со II по  

ХV в. Между античной и средневековой философией нет четких хроноло-

гических границ, достаточно долго они сосуществовали, и на улице одного 

города могли соседствовать античные и христианские школы. Различие 

двух типов философии связано с различием мировоззренческих оснований. 

Средневековое мировоззрение сформировано христианством. Оно основы-

валось на вере в то, что над несовершенным и тленным земным бытием 

возвышается бытие совершенное и вечное – Царствие Небесное. Соедине-

ние с Царствием Божием мыслилось как конечная цель истории человече-

ства и отдельной человеческой жизни. Эта вера обесценивала земное суще-

ствование, но в то же время она наделяла жизнь людей смыслом, указывая 

на ее главную цель – спасение души. Никто не мог быть уверен в спасении, 

но каждый надеялся на это и, во всяком случае, твердо знал, ради чего стоит 

жить добродетельно. 

Характерной особенностью средневекового (как и всякого рели-

гиозного) мировосприятия является символизм. Люди этой эпохи усматри-

вали в явлениях природы, общественной жизни и культуры не только 

непосредственные, очевидные, но и высшие символические значения. Зри-

мые предметы выступали для них знаками скрытого он глаз мира, неустан-

ным напоминанием о нем.  

Люди Средневековья жили с оглядкой назад, опираясь на опыт 

прошлого, на традицию. Производственная, политическая, интеллектуаль-

ная, художественная деятельность ориентировалась на определенные ар-

хетипы, идущие из глубины веков. Всякие новшества представлялись 

опасными, поскольку несли в себе угрозу сложившимся порядкам. 

Средневековый человек не знал свободы в ее современном индивиду-

алистическом значении. Свобода мыслилась как включенность в социаль-

ную иерархию, в систему зависимостей нижестоящих от вышестоящих. 

Каждый знал свое место в этой системе, меру причитавшейся ему вольно-

сти и не претендовал на большее. Каждый имел своего господина или не-

скольких господ, которые осуществляли принуждение, но в то же время 

оказывали ему защиту и покровительство. Помимо социальной зависимо-

сти человек ощущал свою зависимость от сил незримого мира. 

Источником знания о Боге, мире, человеке и его истории в эту эпоху 

является Библия. Наличие в культуре священного текста формирует 



53  

авторитарный стиль мышления, присущий и философии. Всякий мысля-

щий человек сверяет свои выводы с ее содержанием, использует цитату из 

Библии в качестве самого сильного аргумента. Это существенно отличает 

средневековых мыслителей от античных, которые были свободы в поисках 

истины. Мыслители этой эпохи были людьми духовного сословия – мона-

хами, священниками, епископами; некоторые после смерти были причис-

лены к лику святых. Разногласия могли касаться частных проблем аргумен-

тации, а не священных постулатов веры. Какова же тогда роль разума, роль 

философии? Философия становится инструментом теологиии. Она занима-

ется богопознанием, обращаясь к библейскому тексту. Основные проблемы 

философско-богословских дискуссий: 

 соотношение веры и знания; 

 креационизм (сотворение мира Богом); 

 эсхатология (учение о конце мира); 

 соотношение Божественного Провидения и свободы воли человека; 

 значение благодати и добрых дел в спасении души; 

 аскетизм как принцип этики. 

Средневековая философия делится на три этапа: апологетика  

(II–III вв.) патристика (IV–VIII вв.) схоластика (IX–XV вв.) 

Апологетика. Во II–III вв. молодая христианская религия существо-

вала во враждебном языческом мире, подвергаясь гонениям со стороны 

Римского государства и критике античных философов, видевших в ней ди-

кое суеверие. Апологетику (защиту) христианства от языческой критики – 

осуществили первые представители богословия – Флавий Иустин, Та-

тиан, Тертуллиан, Ориген и др. Для апологетики характерен широкий 

спектр отношений к античной мудрости – от ее ниспровержения до 

стремления использовать с тем, чтобы выразить христианское учение язы-

ком античных философских понятий. Вторая тенденция оказалась более 

плодотворной. 

1. Патристика. В IV в. положение церкви кардинально изменилось. 

Христианство эдиктом императора Константина в 313 г. было легали-

зовано, а в конце столетия затем стало государственной религией. В 325 г. 

начинается эпоха Вселенских соборов, утвердивших определения и 

догматы, ставшие основой христианской веры. В своих трудах Отцы 

Церкви (от лат. patre – отец – происходит наименование «патристика») осу-

ществляют систематизацию христианского вероучения, освобождая его от 

произвольных представлений, еретических искажений и противоречий. 

Различают восточную и западную патристику. К числу богословов, жив-

ших на востоке христианского мира и писавших на греческом языке, отно-

сятся св. Григорий Назианзин, св. Василий Великий, св. Григорий Нисский, 

Иоанн Дамаскин и др. Представители западной патристики, писавшие на 



54  

латыни – св. Иероним, св. Амвросий Медиоланский, св. Августин, св. 

Григорий Великий и др. 

2.Схоластика 

К 1000 году Европа «после темных» веков достигла определенной ста-

бильности: растут города, возникают университеты – Болонский, Оксфорд-

ский, Парижский. Философия достигает зрелости в качестве диалектики – 

искусства доказательного, логически выверенного мышления. Суть схола-

стики (от schole-школа) состояла в поиске рациональных путей богопозна-

ния. Рациональная теологии использовала философию как инструмент до-

казательства и средство обоснования церковных догматов. Позже понятие 

«схоластика» станет синонимом мысли, оторванной от жизни и сосредото-

ченной на определении общих понятий. 

 

 

 

  



55  

20. КАКОВЫ ОСНОВНЫЕ ИДЕИ ХРИСТИАНСКОЙ ФИЛОСОФИИ 

АВГУСТИНА БЛАЖЕННОГО? 

 

Видным представителем латинской патристики является Августин 

Аврелий (354–430), получивший после канонизации титул Блаженный. Ре-

лигиозно-философская система Августина представляет собой соединение 

библейского мировоззрения с теми положениями платоновской филосо-

фии, которые приемлемы для христианского вероучения. Учение его тео-

центрично, поскольку сосредоточено на богопознании.  

Бог представляет собой высшую сущность, он – единственный, кто 

не зависит ни от кого и ни от чего, все остальное в мире зависит от боже-

ственной воли. Бог сотворил мир и продолжает постоянно творить его, за-

рождение и развитие индивидуальных существ, все события предопреде-

лены его волей. Идея непрерывного творения мира Богом приводит Авгу-

стина к концепции фатализма. 

Душой обладает только человек. При этом нематериальная душа 

находится в материальном теле человека, и здесь возникает проблема их 

взаимодействия. В произведении «О граде Божьем» он пишет: «Тот способ, 

каким души соединяются с телами и становятся живыми существами, в 

полном смысле слова удивителен и решительно непонятен для человека:  а 

между тем это и есть человек». 

Душа обладает не только разумной способностью, но и способностью 

к волевой деятельности. Именно воля, а не мышление, которое в основном 

пассивно отражает предметы окружающего мира, определяет чело-

веческую активность. Августин приходит к утверждению о свободе воли. 

Рассуждая о провидении, Августин должен был решать и проблему 

теодицеи – оправдания Бога. Августин руководствовался текстом Священ-

ного писания, согласно которому Творец добр по своей природе. Откуда же 

в сотворенном им мире зло? Решая ее, он рассматривал зло не как нечто 

самостоятельное, а как недостаток добра. Следовательно, зло – это просто 

отсутствие добра, а не нечто самостоятельное. Источник зла – свободная 

воля человека. 

В соответствии с характерной для всей средневековой культуры 

традицией Августин ставит разум ниже религиозной веры. «Что я понимаю, 

тому и верю, но не все, чему я верю, я понимаю». Выбор того, чему верить, 

имеет для человека первостепенное значение. «Верю, чтобы понимать» – 

лейтмотив всего творчества Августина. Но вера не противоразумна, а 

сверхразумна. 

Исходный пункт моральной доктрины Августина – безграничная 

любовь к Богу, которая удерживает человека от нарушения священных 



56  

заповедей и причинения зла другому человеку. В этом смысле любовь к 

человеку вторична, производна. Моральное учение его аскетично. Доб-

родетель состоит в том, чтобы отличать ценности духа от потребностей 

плоти и ограничивать последние. Смысл жизни человека – в познании 

Бога и спасении души. 

Августин был первым мыслителем, обратившимся к философии исто-

рии. Объяснив ход человеческой истории провидением, он выделил в ней 

шесть периодов – младенчество, детство, отрочество, юность, зрелость, ста-

рость. Первый начинается с грехопадения Адама и Евы и продолжается до 

Всемирного потопа, а последний начинается с Боговоплощения и закан-

чивается вторым пришествием Христа. Цель и смысл истории – приближе-

ние к Царству Божьему. Философия Августина содержит идею направлен-

ности исторического процесса, поэтапного продвижения общества от низ-

шего состояния к высшему. Впоследствии она ляжет в основу теорий 

общественного прогресса. 

 

 

 

  



57  

21. О ЧЕМ СПОРИЛИ НОМИНАЛИСТЫ  

И РЕАЛИСТЫ В СРЕДНИЕ ВЕКА? 

 

Характерной чертой схоластической философии стал спор об универ-

салиях – общих понятиях. Этот вопрос уже был центральным в греческой 

философии. Полагая, что всякому имени в том числе и общему должна со-

ответствовать своя реальность, греки пытались ответить на вопрос – какая 

реальность соответствует в бытии общему. 

Платон полагал, что «общему» в мышлении соответствует «само по 

себе общее» в мире идей. 

Аристотель считал, что универсалии – «вторые сущности», производ-

ные от первых, реальное существование которых установлено в чувствен-

ном опыте. Обсуждение этого вопроса становится основной темой в схола-

стической философии. Реализм понятий – необходимая часть всей христи-

анской философии и теологии, с его помощью религия обосновывала ос-

новные догматы. Так, первородный грех Адама мог быть передан на все 

человечество только потому, что в Адаме заключена сущностная общность 

человеческого рода. 

Ансельм Кентерберийский (1033–1109), выражая точку зрения 

крайнего реализма, считал, что общее – нечто объективное, первичное, 

существующее до и вне вещей, а единичные вещи – это производное от об-

щего Крайний реализм понятий привлекался Ансельмом для доказа-

тельства бытия Бога. Поскольку Бог предполагает идею божественного 

совершенства, то значит, Бог должен обладать свойством существования, 

так как в противном случае это понятие не мыслилось бы как понятие Бог.   

Бог – есть то, превыше чего и больше чего нельзя ничего мыслить, 

следовательно, Бог существует. Такое рационалистическое рассуждение – 

от понятия Бог и его совершенства к его существованию – имело под собой 

основания лишь в пределах крайнего реализма понятий. Это доказатель-

ство называется онтологическим. Впоследствии оно было опровергнуто 

Кантом. Согласно немецкому философу, бытие вещи не есть реальный 

предикат. 

Росцелин (1050–1120) выражал точку зрения крайнего номинализма. 

Объективным существованием обладают только единичные вещи. Общие 

же понятия – наименования – ноумены. Универсалии – это только «звуки 

голоса», которые никак не связаны с вещами. В действительности 

существуют отдельные предметы, общее не обладает никакой объективно-

стью, даже в уме человека. 

Росцелин применил это рассуждение для анализа христианского дог-

мата троицы. Так как не может быть никакого самостоятельного существо- 



58  

вания общего, то не может быть и никакой божественной субстанции, ко-

торая едина и объединяет одновременно три божественных лица. Следова-

тельно, существуют лишь три самостоятельных Бога. Тем самым Росцелин 

отверг один из основных догматов вероучения. Поэтому его  учение было 

объявлено ересью. 

Пьер Абеляр (1079–1142) – представитель умеренного номинализма. 

Человек в процессе чувственного познания вырабатывает общие понятия, 

которые выражены в словах, имеющих тот или иной смысл. Универсалии 

создаются человеком на основе чувственного опыта, посредством абстраги-

рования в уме тех или иных свойств. В результате этого абстрагирования 

происходит образование универсалий, которые существуют лишь в уме че-

ловека. Такая позиция преодолевала крайности реализма и номинализма и 

готовила почву для отделения философии от теологии. 

Уильям Оккам (1285–1349) – крайний номиналист. Ему принадлежит 

формулировка принципа, известного как «Бритва Оккама»: не следует 

умножать сущности без необходимости. Этот принцип был направлен про-

тив чрезмерного распространения всевозможных спекуляций. Бритва Ок-

кама расчищала дорогу эмпирическому развитию нового естествознания. 

 

 

 

  



59  

22. КАКИМ ОБРАЗОМ ФОМА АКВИНСКИЙ РЕШАЛ  

ПРОБЛЕМУ СООТНОШЕНИЯ ВЕРЫ И РАЗУМА 

И ДОКАЗЫВАЛ СУЩЕСТВОВАНИЕ БОГА? 

 

Выдающийся мыслитель Фома Аквинский (1225–1274) – крупнейший 

систематизатор философско-теологический схоластики. Он разработал 

собственную доктрину, до сих пор действующую в католическом вероуче-

нии. Согласно его позиции, философия и религия отличаются друг от 

друга по методу достижения истины. Философия и наука опираются на 

опыт и разум, а религия черпает истины в откровении, в Священном 

писании. Но различие методов не означает различия предмета филосо-

фии и теологии. Если оно и есть, то носит, скорее, частный характер.  

И этого недостаточно, чтобы вести речь об абсолютном различии филосо-

фии и религии. 

Догматы теологии в своем большинстве нуждаются в философском 

обосновании. Не потому, что эти догматы не могут обойтись без надлежа-

щего обоснования, а потому, что, будучи обоснованы, они становятся 

ближе и понятней человеку как мыслящему существу и тем самым 

укрепляют его веру. 

На этом основании Фома Аквинский, опираясь на учение Аристотеля   

о боге-перводвигателе, формулирует пять доказательств бытия Бога: 

1) В мире все находится в движении. Чтобы движение стало реально-

стью, нужен первотолчок – Бог. 

2) Первотолчок движения является одновременно и первопричиной. 

И этой первопричиной является Бог. 

3) Так как все в мире случайно, должен существовать Бог, обес-

печивающий необходимость этих случайностей. 

4) Мир состоит из вещей более или менее совершенных. Но должна 

существовать высшая степень совершенства – его образец, идеал, абсолют-

ное совершенство. В качестве такового выступает Бог. 

5) Все в природе целесообразно. Эта целесообразность задана Богом. 

Доказательство бытия Бога составляет основание, связывающее филосо-

фию и теологию. Однако значительная часть догматов веры не поддается 

рациональному объяснению и обоснованию. К их числу относится дог-

мат о Троице, едином Боге в трех лицах – Отца, Сына и Святого духа. 

Бессилен разум и в доказательстве о возникновении мира из ничего, 

первородном грехе, воскресении из мертвых и др. Но из этого не следует, 

что эти догматы антиразумны, иррациональны. Они сверхразумны. Челове-

ческий разум может ошибаться, а вера незыблемо опирается на абсолют-

ную правдивость Бога. Если факты науки противоречат вере, то тем хуже 



60  

для науки, хотя религия и философия (наука), вера и разум могут и должны 

сосуществовать. 

Таким образом, соотношение веры и разума Фомой Аквинским реша-

ется в пользу веры. Поэтому философия и наука должны стать системой 

обеспечения теологии. 

В этике Фома придерживается позиции признания свободной воли, 

так как в противном случае с человека снималась бы ответственность за 

свои поступки. Свобода воли дает возможность человеку сделать выбор 

между добрыми и злыми поступками. Добрые ведут к Богу, злые – от 

Бога. 

Фома, так же как Августин, осуществляет теодицею, т. е. пытается   

снять с Бога ответственность за зло, творящееся в мире. Свободная воля 

человека должна быть подчинена разуму. Человека направляет к доб-

родетельным поступкам его ум. Высшее благо – познание Бога. Конечная 

цель деятельности человека – достижение «блаженства», которое состоит 

в деятельности теоретического разума, в познании абсолютной истины – 

Бога. Логическим завершением философско-теологической системы 

Фомы Аквинского является его обращение к социально-политическим 

проблемам. 

Цель государства состоит в том, чтобы обеспечить человеку удо-

влетворительное существование, дать основы морального и умственного 

развития. Хотя всякая власть имеет божественный источник, однако 

конкретные формы правления могут создать ситуацию злоупотребления 

властью. Это может стать реальностью, когда глава государства посягает 

на интересы церкви. В этом случае подданные обретают право на сверже-

ние неправедной власти. Таким образом, светские правители не должны 

забывать, что их власть имеет свои пределы и в итоге подчинена духовной 

власти. 

Учение Фомы Аквинского становится самостоятельным направ-

лением религиозной философии под названием «томизм», а его основопо-

ложник, причисленный к лику святых, провозглашается одним из учителей 

католической церкви. Неотомизм является одним из направлений со-

временной западной философии. 

 

 

 

  



61  

23. КАКИЕ ИДЕИ ИЗМЕНИЛИ ЗАПАДНОЕ МИРОВОЗЗРЕНИЕ  

В ЭПОХУ ВОЗРОЖДЕНИЯ? 

 

Развитие общественного производства, техники и естествознания, 

первоначальное накопление капитала потребовало пересмотра сло-

жившегося средневекового мировоззрения. Эту задачу частично выпол-

нили мыслители эпохи Возрождения (конец ХII – начало ХVI в.), центром 

которой стала Италия, позже идеи новой культуры распространились в 

других европейских странах. 

Эпоха Возрождения (Ренессанса) не приемлет авторитеты схола-

стической философии. Формой выражения нового мировоззрения является 

антропоцентрический гуманизм (воззрение, согласно которому человек есть 

центр и высшая цель мироздания, признающее самоценность личности в 

мире, право человека на свободное развитие). Идеалом в новой концепции 

выступает человек в его земном предназначении с его земными делами. 

У истоков нового мировоззрения стоят великие поэты и мыслители Данте 

Алигьери (1285–1321), Ф. Петрарка (1304–1374). Они первыми утвер-

ждают достоинство и превосходство человека, отстаивают мысль о том, что 

человек рождается не для печального существования, а для созидания и 

утверждения себя в свои деяниях. 

Предметом философии становится земная жизнь человека, его 

деятельность. Задачей философии является не противостояние духовного и 

материального, а раскрытие их гуманистического единства. Место 

конфликта занимают поиски согласия. Это относится как к природе чело-

века, так и к положению человека в окружающем мире – мире природы и 

общества. Ценностям средневековья гуманизм противопоставляет ценно-

сти земного мира. Следование природе провозглашается обязательным 

условием. Аскетический идеал рассматривается как лицемерие, состояние, 

противоестественное природе человека. 

Формируется новая этика, основанная на единстве души и тела, 

равноправии духовного и телесного. Заботиться об одной душе нелепо, ибо 

она следует природе тела и не может действовать без него. Человеческое в 

человеке – это всего лишь возможность, заложенная в нем Богом. Для сво-

его осуществления она требует от человека существенных усилий, культур-

ной и творческой деятельности. 

В процессе жизнедеятельности природа дополняется культурой. 

Единство природы и культуры обеспечивает предпосылки возвышения до 

того, по чьему образу и подобию он сотворен. Творческая деятельность че-

ловека является продолжением и завершением божественного творения. 

Благодаря творчеству человек может подняться до заоблачных высот, стать 

земным богом. 



62  

Мир и человек – творение Бога. Религиозное мировоззрение не отри-

цалось творцами эпохи Возрождения, оно лишь видоизменялось в сторону 

признания предназначения человека. Творческая жизнедеятельность – есть 

истинно человеческое предназначение. Только в творческом деянии чело-

век обретает возможность наслаждаться этим миром. Идеалом Возрожде-

ния является универсальная личность, не признающая никаких границ. 

Творчество такой личности не ограничивается рамками науки или искус-

ства, оно приобретает всеобъемлющий характер, превращаясь в позицию 

универсального жизнетворчества. Эта эпоха нуждалась в титанах    и рож-

дала титанов. 

Общим развитием гуманизма были подготовлены натурфилософия и 

новое естествознание. В этот период происходит постепенная смена миро-

воззренческих установок. Посюсторонний мир становится значимым для че-

ловека. А индивид – автономным, универсальным и самодостаточным. 

У истоков нового естествознания стоят такие мыслители, как 

Леонардо да Винчи (1452–1519) и Николай Коперник (1473–1543), Галилео 

Галилей (1564–1642), Дж. Бруно (1548–1600), Иоган Кеплер (1571–1630). 

Своей многогранной творческой деятельностью они проложили дорогу бу-

дущей науке. 

Схоластическому методу обоснования догматов церкви Леонардо да 

Винчи – гениальный живописец, скульптор, архитектор, ученый, инженер – 

противопоставил экспериментальный метод, в основе которого лежит 

опыт. Только знание, опирающееся на опыт, может претендовать на досто-

верность, которая является отличительным признаком науки. 

Переворот, который совершил в астрономии Коперник, имел 

огромное значение для развития науки и философии и их отделения друг от 

друга. Величайшее значение имела созданная Коперником гелиоцентриче-

ская система мира. Согласно этой системе, Земля не центр Вселенной. Она 

образует с другими планетами единую Вселенную, пребывающую в посто-

янном самодвижении. Идея движения как естественного свойства небесных 

и земных тел – ценное достижение концепции Коперника. Гелиоцентриче-

ская концепция отбрасывала идею перводвигателя, упраздняла теологиче-

ское противопоставление земли и неба. 

И. Кеплер создал научную астрономию, на которую ориентировались 

в своем развитии естествознание и философия, с которой пришлось счи-

таться и религии. 

Галилео Галилей, занимаясь вопросами математики и механики, 

сконструировал телескоп, благодаря которому небо представало совер-

шенно в новом виде. С Галилея начинается рассмотрение проблемы движе-

ния, лежащей в основе классической науки. Он был одним из первых мыс- 



63  

лителей, кто показал, что непосредственные данные опыта не являются ис-

ходным материалом познания, что они всегда нуждаются в определенных 

теоретических предпосылках, т. е., что опыт «теоретически нагружен». 

Важнейшим выводом натурфилософии и космологии Дж. Бруно было 

учение о бесконечном пространстве, наполненном конечными мирами, ко-

торые возникают, развиваются и уничтожаются во Вселенной. Солнечная 

система – лишь одна из бесчисленного множества других систем. 

В эпоху Возрождения складываются новые социально-политические 

воззрения. Никколо Макииавелли (1469–1527) разрабатывает новую 

концепцию государства. Томас Мор (1478–1535) предлагает идеал обще-

ственного устройства, который он видит в социализме. 

Таким образом, философия и наука эпохи Возрождения «реаби-

литировала» мир и человека и нанесла удар по теолого-схоластическому 

мировоззрению. 



64  

24. КАКОВ ВКЛАД ФИЛОСОФСКИХ ОТКРЫТИЙ Ф. БЭКОНА В 

СТАНОВЛЕНИЕ НАУЧНОГО ЗНАНИЯ? 

 

Если антропоцентризм философии эпохи Возрождения проде-

монстрировал дерзания человеческого разума, то окончательный поворот к 

утверждению автономии человеческого разума, к признанию его основой 

поведения и познавательной активности человека произошел с заро-

ждением философии Нового времени. 

Восстановление в правах самоценности природы и человеческой 

индивидуальности выдвинуло в качестве первостепенной философской 

задачи обоснование адекватного метода познания природы, а также ис-

следование природы самого человеческого разума как суверенного и са-

модостаточного средства человеческой активности. 

С началом Нового времени философия стала утверждаться как 

независимая сила в интеллектуальной жизни. Новая философия тесно свя-

зана с естествознанием, поэтому в ней доминирует пристальное внимание к 

гносеологическим и методологическим проблемам. 

Основоположником методологии познания мира в условиях Нового 

времени явился английский философ и политический деятель Френсис 

Бэкон (1561–1626), который, как и другие мыслители Нового времени, был 

убежден в том, что философия способна стать наукой и должна ею стать. 

Исходя из познавательных возможностей человека, которые 

включают в себя память, разум и воображение, Бэкон разработал класси-

фикацию наук. На памяти основывается история как описание фактов, на 

воображении – искусство. Разум же лежит в основе теоретических наук 

или философии в широком смысле этого слова. Кроме этого, Бэкон выде-

ляет также и «первую философию, или собственно философскую науку, 

которая включает «естественную теологию», «антропологию» и «фило-

софию природы». 

Наука, знание он рассматривает как высшую ценность, обладаю-

щую практической значимостью. Умозрительной схоластике Ф. Бэкон 

противопоставил концепцию «естественной» философии, основанной на 

опытном знании. Он провозглашает принцип эмпиризма (философское 

направление, абсолютизирующее возможности опытного знания) как ос-

новы познания и разрабатывает индуктивный метод. 

Союз опыта и рассудка является базой индукции метода познания 

природы в границах разделения целого на части и последующего их 

изучения. Следуя в направлении от единичного к общему, исследователь 

должен исключать отрицательные суждения и накапливать положи-

тельные. Они являются предпосылкой установления закономерности ис-

следуемого объекта. 



65  

Бэкон полагает, что индукция является оптимальным методом позна-

ния. Индукция характеризует логику познающей мысли от знания повторя-

ющегося признака у отдельных явлений к выводу о принадлежности этого 

признака всем явлениям определенного класса. Суть индуктивного метода 

заключается в получении общих положений, общего знания о мире путем 

изучения многообразия явлений и процессов этого мира. 

Главное затруднение в познании природы, по мысли Ф. Бэкона, нахо-

дится не в предмете, не во внешних, не зависящих от человека условиях, а 

в уме человека, в его употреблении и применении. Для него правильный 

метод – наилучшее руководство на пути к будущим открытиям и изобрете-

ниям, кратчайший путь к истине. Указывая такой путь, метод увеличивает 

власть человека над природой. 

Но на пути познания мира исследователя ждут четыре призрака, или 

«идола». Они имеют гносеологическое значение. Отчасти призраки 

присущи природе человеческого разума, отчасти возникли в ходе истории 

человеческого познания, отчасти являются издержками индивидуального 

развития человека. Призраки создают ложные представления, искажают 

подлинный лик природы, препятствуют человеку обрести истину. Бэкон 

определяет и классифицирует эти призраки. 

1. Призраки «рода». Они присущи самой природе человека, так как 

являются следствием несовершенства органов чувств, которые неизбежно 

обманывают человека. 

2. Призраки «пещеры». Речь идет об индивидуальных особенностях 

человека. Индивидуальные потребности, интересы людей редактируют их 

познавательные усилия и оценки. По мнению Бэкона, каждый человек 

смотрит на мир как бы из своей пещеры, из своего субъективного внутрен-

него мира, что, конечно, сказывается на его суждениях. Человек скорее ве-

рит в истинность того, что предпочитает, ибо его разум несет на себе печать 

его воли и страстей. Только коллективный опыт может исправить опыт ин-

дивидуальный. 

3. Призраки «рынка». Они порождаются речевым общением людей 

и являются следствием сложившихся стереотипов, которые подчиняют 

разум. Они проистекают из особенностей социальной жизни человека, от 

ложной мудрости, от привычки пользоваться в суждениях о мире 

расхожими представлениями и мнениями. Призраки «рынка» проникают в 

человеческое сознание и извращают логику мысли, так как слова говорят 

не о том, что есть вещь, а о том, какое она имеет значение для людей, не 

говоря о том, что слова используются не только для открытия истины, но и 

для ее сокрытия. 

4. Призраки «театра». Этот вид призраков связан со слепой верой в 

авторитеты, ложные теории и философские учения. 



66  

Опираясь на эти идолы, человеческий ум от самых незначительных 

фактов может возноситься к самым широким необоснованным обоб-

щениям. Этому содействует и вера, которая сильнее, чем доказательность 

того, во что люди верят. Поэтому ум должен держаться ближе к фактам, к 

природе. «Естественная» философия должна основываться на рассудке и с 

его помощью преодолевать призраки рода, пещеры, рынка и театра. 

Таким образом, главным методом познания Бэкон считал индукцию, 

опирающуюся на опыт, полученный в результате наблюдения, сравнения, 

эксперимента и анализа. Но как эмпирик, он явно переоценивал опытное 

знание и недооценивал теоретическое знание. 

Тем не менее влияние Бэкона на развитие науки велико, поскольку его 

философия явилась выражением духа экспериментального естествознания. 

Взгляды Бэкона развивали Томас Гоббс (1588–1674), Джон Локк 

(1632–1704) и другие философы. 

 

 

 

  



67  

25. В ЧЕМ ЦЕННОСТЬ ФИЛОСОФСКИХ ПРИНЦИПОВ Р.  

ДЕКАРТА ДЛЯ НАУЧНОГО ЗНАНИЯ? 

 

В философии французского ученого и философа Рене Декарта (1596–

1650) берет начало западноевропейский рационализм (философское 

направление, абсолютизирующее познавательные возможности разума) и 

закладываются основы дедуктивно-рационалистического метода познания. 

Кроме философских работ Декарт известен как автор исследований в раз-

личных областях знания: он заложил основы геометрической оптики, 

явился создателем аналитической геометрии, ввел прямоугольную систему 

координат, выдвинул идею рефлексии. 

Декарт был одним из тех мыслителей, кто тесно связал развитие науч-

ного мышления с общими философскими принципами. Он подчеркивал, 

что нужна философия нового типа, которая должна быть единой как в своей 

теоретической части, так и по методу. 

В основании человеческого знания лежит философия или метафизика, 

как было принято именовать философию в те времена. Для Декарта оче-

видно, что истинность исходных положений метафизики будет гарантиро-

вать истинность человеческих знаний вообще. Проблема заключается в 

том, как найти такое положение, истинность которого самоочевидна. 

Познание должно начинаться с поиска первоначала. На этом пути сле-

дует отбросить предрассудки и необоснованные авторитеты. Все должно 

пройти проверку разумом, все должно быть обосновано, даже то, чему мы 

привычно доверяем. 

Сделав ставку на разум, Декарт, в противовес эмпиризму, опти-

мальным методом познания считает восхождение от очевидных общих и 

простых идей к идеям сложным. В противовес бэконовской индукции, Де-

карт выдвинул дедукцию. 

В своих поисках Декарт встал на позиции скептицизма, или методиче-

ского сомнения во всем. Радикальный скептицизм нужен Декарту только 

для того, чтобы прийти к абсолютно достоверной истине. Декарт начинает 

с очевидного: первый уровень данности мира сознанию – наши чувства. 

Однако чувства могут быть подвержены иллюзиям и часто обманывают че-

ловека, значит, чувственные данные не могут быть приняты в качестве ис-

ходного принципа философствования, не являются очевидными и матема-

тические знания, поскольку они требуют доказательства. А раз чувства 

хотя бы иногда могут быть ошибочны, то чувственный опыт не может пре-

тендовать на роль несомненного основания познания. 

Но и разум, по мнению Декарта, может ошибаться. Поэтому 

единственный уровень достоверности, который можно принимать в расчет, 



68  

это метафизическая достоверность, когда сомнение в каком-то положении 

даже немыслимо. Декарт показывает, что последовательное сомнение при-

водит к тому, что все содержание сознания вообще не может служить осно-

ванием достоверности. 

Тогда остается только Я сам. Даже, если я обманываюсь во всем, все 

же я могу быть полностью уверенным хотя бы в собственном суще-

ствовании. Даже если я сомневаюсь во всем, отмечает Декарт, я не могу 

никаким образом отрицать сам факт сомнения, которое есть лишь частный 

случай мышления. Отсюда появляется знаменитая фраза Декарта, впослед-

ствии приобретшая статус афоризма: «Я мыслю, следователь, я суще-

ствую» (Cogito ergo sum). Итак, единственным абсолютным обстоятель-

ством оказывается мысль. 

Положение «мыслю, следовательно существую» представляет собой 

соединение двух идей: «Я мыслю» и «Я существую». Из первого положения 

следует, что «Я» есть нечто мыслящее, нечто духовное. Душа представляет 

собой некую непротяженную сущность или субстанцию. Собственно душа 

человека является первым предметом его познания. В душе содержатся 

идеи, одни из которых приобретены человеком в ходе его жизни, другие же 

являются врожденными. 

Декарт считает, что основные разумные идеи души, главная из 

которых идея Бога, не приобретенные, а врожденные. А поскольку человек 

обладает идеей Бога, то предмет этой идеи существует. Декарт утверждает, 

что разум в состоянии извлечь из себя высшие идеи, необходимые и доста-

точные для осмысления природы и руководства поведением. Человек 

усматривает эти идеи «внутренним» зрением (интеллектуальной интуи-

цией) в силу их отчетливости и ясности. Пользуясь точно сформулирован-

ным методом и правилами логики, он выводит из этих идей все остальное 

знание. 

Декарт сформулировал основные правила, которым нужно следовать, 

чтобы прийти к познанию истины: 

1. Необходимо принимать за истинное то, что самоочевидно, 

воспринимается ясно и отчетливо и не дает повода к сомнению. 

2. Каждую сложную вещь следует делить на простые состав-

ляющие, доходя до самоочевидных вещей (правило анализа). 

3. В познании необходимо идти от простых, элементарных вещей 

к более сложным. 

4. Требуется полнота перечисления, систематизация познавае-

мого. Чтобы быть уверенным в том, что ничего не пропущено. 

Как основоположник рационализма Декарт уравнял все вещи мира 

перед человеческим интеллектом. Начала или принципы природы он пере- 



69  

нес из объективного мира в человеческий разум. Это позволило исключить 

природное неравенство вещей и применить к их познанию количественную 

характеристику, математические методы. Философия Декарта выступила 

методологическим основанием математизации естествознания метода мо-

делирования. 

Программа рационализма была развита в философии голландского 

мыслителя-материалиста Бенедикта Спинозы (1632–1677). 

 

 

 

  



70  

26. КАКУЮ РОЛЬ СЫГРАЛИ ИДЕАЛЫ ЭПОХИ ПРОСВЕЩЕНИЯ  

В РАЗВИТИИ ЗАПАДНОЙ ЦИВИЛИЗАЦИИ? 

 
Эпоха Просвещения – одна из самых ярких в развитии философии и 

духовной культуры в Европе. Интеллектуальным и духовным лидером 
европейского Просвещения принято считать Францию, так как именно 
французские интеллектуалы возглавили в ХVIII в. движение за распростра-
нение ценностей Просвещения. 

Несмотря на различие мировоззренческих и социально- политических 
позиций, французские просветители были наследниками духовных ценно-
стей эпохи Возрождения, продолжателями социально- философских иска-
ний мыслителей Нового времени. Они верили, что история возложила на 
них особую миссию – распространять и пропагандировать научные знания. 
Эта вера и делала их просветителями. 

Философия французского Просвещения подготовила духовные 
основы Французской буржуазной революции 1789–1794 гг. Она выдви-
нула и обосновала такие принципы гражданского общества, как свобода, 
равенство, братство, социальная справедливость и гуманизм. 

Можно выделить некоторые отличительные черты философии 
французского Просвещения: 

- четко выраженная антиклерикальная направленность, доходящая у 
некоторых просветителей (Дидро, Гольбах) до антитеологической и 
атеистической; 

- неразрывная связь философских воззрений просветителей с до-
стижениями естествознания; 

- гуманистическая ориентация философии с доминированием в ней 
антропосоциальной проблематики; 

- направленность философских взглядов просветителей на изменение 
социальной действительности в интересах прогресса и «улучшения 
гражданского общества». 

М.Ф. Вольтер (1694–1778), Ш. Монтескье (1689–1755), Ж.-Ж. Руссо 
(1712–1778), Дидро (1713–1784), Гольбах (1723–1789) и многие другие 
мыслители считали, что только путем избавления «просвещенного разума» 
от религиозных предрассудков можно перестроить общество на разумных 
началах. Христианство и католическая церковь, считали они, создают 
благоприятную среду для духовной тирании, проповедуя зависимость чело-
века от божественного промысла, призывая к смирению и повиновению. 

Религиозному фанатизму официальной церкви французские про-
светители противопоставили концепцию «естественной религии», под 
которой они понимали такую религию, которая не противоречит человече-
ской природе и включает в себя общие для всего человечества принципы 
нравственности. 



71  

Утверждая независимость моральных категорий добра и зла от Бога, 

французские просветители приходят к религиозно-моральному космополи-

тизму. Истинная религия разумна и в силу этого космополитична. Ее 

содержанием является универсальная мораль, догмы которой включают не-

многие, вытекающие из природы, положения. Религия, догматы которой 

оскорбляют универсальную мораль, ложна и ее применение ведет к дурным 

последствиям. 

Большое внимание просветители, особенно Гольбах, уделяли обосно-

ванию материалистической концепции природы. 

При всех различиях основным социально-философским понятием 

французских просветителей стало понятие «природа человека». Человек 

рассматривался ими как всецело физическое, природное, материальное су-

щество. Поэтому главным моментом философской антропологии просвети-

телей явилось отрицание дуалистической природы человека и утверждение 

положения о его материальном единстве. 

Философская антропология французских просветителей была тесно 

связана с их социально-философскими воззрениями. Выступая против тео-

логического объяснения общественных процессов, они настаивали на до-

минирующей силе просвещенного разума в истории. Из этого принципа 

просветители выводили главный идеал «просвещенного правления». Про-

свещенный монарх дает народам спокойную жизнь, и тогда между теми, 

кто управляет, и теми, кем управляют, царит полная гармония. 

В пересмотре принципов социальной жизни на просветительских 

началах главная роль отводится философии, которая оказывает значитель-

ное влияние на общественное благо, ибо в ней сосредоточены разум, за-

коны и гуманность. 

Просветители разошлись во взглядах на природу человека. Так, 

Ламетри утверждал, что люди от природы вероломны, коварны и злы. 

Поэтому характерной чертой цивилизации он называл конфликт между 

прирожденной злобностью людей и добродетелями, которые культивирует 

общество. 

Жан-Жак Руссо, напротив считал, что люди добры по природе. Злыми 

и дурными их делает противоречивый характер цивилизации. Он противо-

поставлял своей эпохе сословных привилегий и лицемерия – простоту, 

невинность и добродетель первобытных людей. Он считал равенство есте-

ственным состоянием человеческого общества, главную же причину нера-

венства видел в возникновении частной собственности. Руссо отстаивал 

утопическую идею: устранение неравенства путем распределения между 

всеми относительно равной частной собственности. 

Развивая идею о естественном происхождении государства на основе 

договоренности между людьми, Руссо показывает, как в процессе своего 



72  

дальнейшего развития государство становится орудием насаждения бес-

правия и гражданского неравенства. 

Важной стороной социально-философской концепции просветителей 

был просветительский пацифизм. Осуждение агрессивности, экспан-

сионизма, захватнических войн стало важным лейтмотивом произведений 

Вольтера, Монтескье, Гольбаха. Рассматривая войну как состояние тревог 

и насилия, они выступали против прославления тех честолюбивых мо-

нархов, которые ведут войны. Причины же экспансии и захватнических 

войн просветители усматривали преимущественно в психологических чер-

тах честолюбивых правителей. 

У французских просветителей не было единства в вопросе об ис-

точниках присущих обществу социальных противоречий и катаклизмов. 

Если Руссо видел этот источник в возникновении частной собственности, 

то Вольтер, Гельвеций, Гольбах, напротив, считали, что не частная соб-

ственность, а природное неравенство сил и способностей людей, действия 

тиранов и несправедливых правителей приводят к неравномерному рас-

пределению общественного богатства. 

Просветительская мысль, обращаясь к разнообразным проблемам, 

настойчиво напоминает: общественная система, приносящая личность в 

жертву социуму, неразумна, безнравственна и нежизнеспособна. Госу-

дарство существует ради человека, а не наоборот. В философии просве-

тителей рождалась идея суверенной личности. Это личность, имеющая 

мужество пользоваться своим собственным умом, склонная руководство-

ваться здравым смыслом, готовая защищать свои интересы, свободно рас-

поряжающаяся своей собственностью и плодами своего труда, сознающая 

свои права и обязанности. 

Можно по-разному оценивать принципы, которые утверждали в 

своих работах просветители, но одно несомненно: философия француз-

ского Просвещения вселяла социальный оптимизм и сумела утвердить на 

долгие десятилетия веру в прогресс, в возможность переустройства обще-

ства на началах справедливости и гуманизма. 

 

 

 

  



73  

27. КАКОВЫ ОСНОВНЫЕ ПОНЯТИЯ 

И ПРИНЦИПЫ ТЕОРИИ ПОЗНАНИЯ И. КАНТА? 

 

Философия Иммануила Канта (1724–1804) открывает собой одну из 

самых влиятельных традиций в европейской философии конца ХVIII – 

начала ХIХ в. Фигура Канта вполне может служить своеобразным масшта-

бом времени: историю мысли можно разделить на два этапа – до Канта и 

после Канта. В значительной мере можно сказать, что тот уровень позна-

ния, который был достигнут Кантом в конце ХVIII в., современная наука 

освоила лишь в середине ХХ. Кант впервые в истории философии выявил 

специфику науки и научного знания как конструктивного и творческого со-

здания человеческого разума. 

Естественнонаучные исследования убедили Канта в наивности мета-

физического мышления. Кант критически относился как к эмпиризму, так 

и к рационализму. Эмпиризм его не устраивает, так как делает ставку на 

ощущения и игнорирует теоретические суждения, всеобщие истины. Раци-

онализм же игнорирует чувственный опыт как предпосылку теории. 

Это заставило Канта обратиться к методологии познания мира, создав фи-

лософию критической направленности. По его мнению, критическая фило-

софия должна раскрыть механизм заблуждения разума, объяснить законы 

естественного развития и обосновать достоинство человека, его отношение 

к миру. Кант делает предметом философии специфику познающего 

субъекта, который, по его мнению, определяет способ познания и контро-

лирует предмет познания. Согласно Канту, нужно изучать не вещи сами 

по себе, а необходимо исследовать границы познавательной деятельности, 

которая происходит по своим законам, установить ее пределы. Это и явля-

ется предметом философии. 

В философии Нового времени до Канта субъективное начало рассмат-

ривалось как помеха на пути к истинному знанию, как то, что искажает и 

затемняет действительное положение дел (например, теория призраков 

Бэкона). Кант ставит задачу по-другому: необходимо установить различие 

между субъективными и объективными элементами знания. Кант пере-

осмысливает само понятие субъекта познания. Он различает два уровня в 

субъекте познания: эмпирический (опытный) и трансцендентальный (нахо-

дящийся по ту сторону опыта). К эмпирическому уровню он относит инди-

видуально-психологические особенности человека, к трансцендентальному – 

надиндивидуальное начало в человеке, т. е. всеобщие определения человека 

как такого, человека как представителя человечества. 

И. Кант пытался уяснить возможности и границы познавательных 

способностей человека. Одной из таких способностей является «чистый ра-

зум». Чистый разум – это способность к теоретическому, т. е. научному 



74  

мышлению. Этим он отличен от практического разума – способности чело-

века строить свои отношения с другими людьми. 
Согласно Канту, как теоретический, так и практический разум имеют 

свои возможности и пределы, в рамках которых они только и могут быть 
признаны компетентными. Они не только взаимно ограничивают друг 
друга, но и заключают ограничения внутри себя. Это означает, что разум, 
как и все другие познавательные способности человека, имеет свою внут-
реннюю структуру и закономерности функционирования. 

Следовательно, эти способности могут быть изучены строго научно. 
В этом состояло великое открытие И. Канта – он показал, что процесс 
познания может быть рассмотрен особо, отдельно от других процессов. 
Гносеология может быть построена как точная наука. Построению такой 
науки посвящена значительная часть творчества Канта. Она во многом сов-
падает с его философией в целом. 

Сам Кант сравнивал свой подход с революцией, совершенной 
Н. Коперником. Переворот, произведенный Кантом, состоял в том, что 
мыслитель предложил переместить центр рассмотрения с того, «что по- 
знается», на то, «с помощью чего и как познается». Кант выделяет три 
формы, или три главные способности познания – чувственность, рассудок, 
разум. Однако они интересуют мыслителя лишь постольку, поскольку 
участвуют в производстве знания особого типа – знания всеобщего и необ-
ходимого. Это то самое знание, которое со времени Декарта только и может 
считаться подлинно научным. Такое знание выражается через суждения 
определенного типа. Согласно Канту, это «априорные (доопытные) син-
тетические суждения». Их отличают две характеристики: они не вытекают 
из опыта; в них полагается нечто новое. В аналитических суждениях истина 
имеет всеобщий характер. 

По Канту, вещь сама по себе непознаваема, т. е. она не может быть 
представлена в сознании в полном объеме. Мы познаем явления (фе-
номены), а не сущность (ноумены). Феноменальное знание есть знание 
научное, логичное, теоретическое. Это знание не обо всех, но только о са-
мых существенных чертах, об общих закономерностях. Дальше этого наука 
идти не в состоянии. Вещи сами по себе остаются вне пределов ее до-
сягаемости. Мир в целом не познается средствами науки. Кант убежден, что 
и этика может быть построена как точная наука. Этические истины должны 
быть обоснованы самостоятельно, независимо от истин веры. Кант утвер-
ждает автономию нравственности от религии. 

Построить этику по образцу науки – значит создать учение об универ-
сальной человеческой нравственности. Научная этика сходна с математи-
кой и естествознанием в главном – ее истины должны быть необходимыми 
и всеобщими. А значит, они должны опираться на естественный свет 
человеческого разума, как на него опирается наука. 



75  

Жизнь разумной личности невозможна без того, чтобы не следовать 

некоторым самостоятельно установленным правилам. Условных императи-

вов (повелений) может быть бесконечное множество. Однако есть и импе-

ратив безусловный – правило, одинаково обязательное для всех людей. Ка-

тегорический императив выражает понятие безусловного и всеобщего дол-

женствования. Он столь же естественен, как закон природы, он может быть 

одинаково воспринят всеми людьми. Кант формулирует категорический 

императив: поступай лишь согласно тому правилу, следуя которому ты мо-

жешь хотеть, чтобы оно стало всеобщим законом. 

Кантовский категорический императив формулирует принцип 

безусловного достоинства личности. С этой точки зрения человек не 

может быть привнесен в жертву ни «общему благу», ни светлому бу-

дущему. Высшим мерилом отношений между людьми с позиции катего-

рического императива является не чистая полезность, а значимость 

личности. Единственное и достаточное его основание – человек как разум-

ное существо. 



76  

28. КАКИЕ ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ СТАВИТ  

И РЕШАЕТ ГЕГЕЛЬ? 

 

Георг Вильгельм Фридрих Гегель (1770–1831) – крупнейший 

немецкий философ. Главной целью Гегеля было создание всеобъемлющей 

философской системы, которая охватывала бы собой все главные сферы 

проявления человеческого духа – от области умозрительной философии и 

логики до философии истории и права. Эту задачу он выполнил, оказав-

шись едва ли не одним из последних «энциклопедистов». 

Основные разделы гегелевской философской системы: логика, 

философия природы и философия духа, к последней примыкают филосо-

фия права, философия истории, эстетика, философия религии, история 

философии. Логика представляет исходную и важнейшую части всей ге-

гелевской системы, так как она рассматривает абсолютную идею, кото-

рая, составляя существо всей действительности, развертывает в логике 

свои категории. 

Весь мир – это грандиозный исторический процесс развертывания и 

реализации возможностей некоего мирового разума, духа. Мировой дух 

есть совершенно объективное, безличное, идеальное начало, выступающее 

основой и субъектом развития, творцом мира в целом. Общая схема 

творческой деятельности этого безличного начала носит у Гегеля название 

абсолютной идеи. Все, что существует на свете, – лишь ее бледное от-

ражение, следствие и результат ее активности. 

Гегель исходит из идеалистического принципа тождества мышления 

и бытия. Однако этот принцип позволяет Гегелю встать на путь историзма 

и рассмотреть логические категории как содержательные понятия. Логиче-

ские категории Гегель представил как взаимосвязанные и переходящие 

друг в друга, а так как за этой диалектикой стоит диалектика вещей, 

действительности, то диалектика Гегеля имеет глубокий смысл. 

Если Кант разделяет сферы природы и духа, то Гегель рассматривает 

их как разные стадии развития одного начала – абсолютного понятия. 

Он переосмысливает природу понятия. Понятие – не субъективное образо-

вание, а абсолютное тождество субъекта и объекта. 

Всякое развитие протекает по следующей схеме: 

- утверждение (тезис); 

- отрицание этого утверждения (антитезис); 

- отрицание отрицания (синтез). 

Но в синтезе не уничтожаются полностью тезис и антитезис, а проис-

ходит сохранение тезиса в новом гармоническом единстве, возникает новое 

качественное состояние. 



77  

Каждое понятие, а следовательно, и каждое явление в природе, обще-

стве и духовной жизни проходит этот тройственный цикл развития до выс-

шего единства. 

Гениальное достижение Гегеля – представление о том, что ис-

точник всякого развития – саморазвитие. Саморазвитие понятий, сле-

довательно, диалектика понятий определяет собой диалектику вещей. 

Гегель стал на голову выше своих современников, не понимавших внутрен-

него процесса развития, искавших причины развития вне самой действи-

тельности. Гегель резко выступает против метафизического взгляда на мир: 

в мире нет ничего застывшего, неизменного; отрицание первотолчка. 

Философия духа – это завершающая часть гегелевской системы, в ко-

торой идея, становясь духом, выступает как конкретно разумная. Филосо-

фия духа имеет своим предметом учение о человеческом сознании, а также 

о различных видах человеческой деятельности. Она подразделяется на три 

части: субъективный дух, объективный дух, абсолютный дух. Учение о 

субъективном духе – это характеристика индивидуального сознания, кото-

рое выступает в тесной связи с духовным развитием человечества. В уче-

нии об объективном духе Гегель излагает свои воззрения на обществен-

ную жизнь человека, рассматривая такие категории, как право, мораль, 

нравственность, семья, гражданское общество, государство, и подходит к 

человеку как общественному существу. 

Гегель выдвинул идею объективной закономерности, проклады-

вающей себе путь независимо от конкретных людей и их действий. Исходя 

из своей концепции о развертывании абсолютной идеи, Гегель называет 

это «хитростью мирового разума», который пользуется индивидуальными 

интересами для достижения собственных целей. 

Новизна гегелевской мысли заключалась, главным образом: 

- в представлении о поступательном, последовательном и закономер-

ном движении мирового духа, а следовательно, и аналогичном характере 

всех его воплощений: природы, истории, искусства, науки, религии, самого 

индивида; 

- в усмотрении в движении духа явно выраженной диалектики и в 

разработке на этой основе системы диалектических принципов и категорий; 

- в последовательном проведении принципа историзма в приложении 

ко всем мыслимым областям человеческого знания. 

Заслуга Гегеля состоит в историческом возрождении диалектики как 

метода мышления и познания. Этот метод позволил представить развитие 

человеческой мысли как закономерный процесс и увидеть в развитии идей 

развитие вещей. 



78  

29. В ЧЕМ СУЩНОСТЬ АНТРОПОЛОГИЧЕСКОГО ПРИНЦИПА  

 В ФИЛОСОФИИ Л. ФЕЙЕРБАХА? 

 

Традицию немецкой классической философии завершает Людвиг 

Фейербах (1804–1872). Для Германии 1830-х годов философское кредо 

Фейербаха оказалось не совсем традиционным: он резко и решительно от-

верг идеализм своих великих предшественников (Гегеля, Фихте, Шел-

линга) и объявил себя материалистом и атеистом. Он оказался смелым и 

своевременным философом на общем фоне безраздельного господства иде-

ализма и более чем уважительного отношения к религии. 

Фейербах полагает, что подлинным объектом философского анализа 

может быть только человек. Поскольку человек есть единство бытия и 

мышления, поэтому он и должен рассматриваться в качестве исходного 

пункта философии. По мнению Фейербаха, идеализм недооценивал роль 

чувств и явно переоценивал значение разума, поэтому надо восстановить 

права чувств. Проблемы сущности человека, преодоление отчуждения, ра-

зумного устройства общественной жизни должны найти свое решение в фи-

лософии во имя освобождения человека от всех сковывающих его много-

численных пут, предрассудков, в том числе и философских. 

Фейербах делает попытку преодолеть гегелевское сведение 

сущности человека до самосознания, а исторического процесса – до са-

модвижения духа. Он полагает, что философия не в состоянии достичь 

истины, пока она остается в царстве чистой мысли. Ей не под силу со-

здать мир, материю, жизнь. Не может она также и сама из себя породить 

все богатство своих идей. 

Материальный мир существует совершенно независимо от 

мышления, сознания человека. Сознание, как и сам человек, есть порожде-

ние природы, материи. Главная ошибка идеализма, по мнению Фейербаха, – 

отождествление бытия и мышления. Однако на самом деле тождества  быть 

не может: мышление не равно бытию хотя бы потому, что «чистого», т. е. 

самостоятельного, независимого от материального тела мышления нигде и 

никогда не было. Между мышлением и бытием существует не тождество, а 

единство. Причем бытие предшествует мышлению, которое является лишь 

свойством бытия. 

Лишь обратившись к реальному миру, природе, философия может 

рассчитывать на приобретение настоящих знаний. Все философские тайны 

скрыты во вполне естественных материальных вещах. Поэтому надо не за-

мыкаться в узких рамках мышления, выводя из его категорий и суждений 

реальный мир, а наоборот – изучать живую жизнь, природу как источник 



79  

нашего мышления. Из природы человека можно вывести сущность обще-

ственного устройства, политику и право, мораль и искусство, религию, фи-

лософию и науку. В этом суть антропологического материализма. 

По сравнению с просветительскими концепциями общественной 

жизни, которые строились на понятии «природы человека», Фейербах не 

считает, что сущность человека заключена в отдельно взятом человеке. По 

Фейербаху, сущностные силы человека: воля, чувства, разум – это его родо-

вые силы, общественные потребности. 

Ориентируясь на природность человека, Фейербах делает попытку 

объяснить социальные связи, общественные отношения как природные узы, 

объединяющие людей. Основу объединения людей он видит в любви, кото-

рая есть универсальный закон природы. Поэтому она должна стать высшим 

и первым законом человека. А средством обеспечения этого закона должна 

быть не религия, а новая философия. 

Наибольшей заслугой Фейербаха является его критика религии с 

позиции антропологического материализма. В отличие от материалистов 

ХVIII в. он видит основную причину религиозных верований не в обмане 

темного народа служителями церкви, а в самой природе человека, в своеоб-

разии условий его жизни. Он протестует против традиционной интерпрета-

ции отношения человека к Богу. С позиции антропологического материа-

лизма Фейербах объявляет Бога прообразом человека, а его сущность пы-

тается рассматривать как производное природы. 

Для объяснения религиозного феномена Фейербах использует 

популярное в немецкой философии понятие «отчуждение». Религия есть 

отчуждение от человека и перенесение лучших человеческих качеств на 

природу. Природа же потому и становится обожествленной, что силой 

религиозной фантазии приобретает способности, свойственные человеку. 

В конечном счете Бог – это тот же человек, только абстрактный, очи-

щенный от всего злого, грязного, случайного, ограниченного и возведен-

ный в абсолют, доведенный до немыслимой степени совершенства. 

В религии, по мысли Фейербаха, человек не сознает, что он, в сущно-

сти, боготворит самого себя. Человек как бы раздваивает, отдавая небу все 

свои положительные качества, объективируя их и поклоняясь им как ка-

кому-то особому, более сильному и могучему существу. Таким образом, че-

ловек попадает в еще одну зависимость: от им же самим вымышленного 

персонажа. 

Фейербах стремился перенести отношение человека к Богу на 

отношения между людьми. Любовь к ближнему, добро, справедливость, 

превращенные религией в средство загробного мира, должны стать целью 



80  

сами по себе. Любить человека надо не потому, что это угодно Богу, а 

потому, что это – человек. Однако реальных средств и путей выполнения 

этой благородной цели, кроме народного просвещения, мыслитель не 

нашел. Во многом это связано с тем, что Фейербах не воспринял главных 

идей Гегеля – диалектики и историзма. Поэтому его концепция антии-

сторична (сущность человека у Фейербаха постоянная во все времена, т. е. 

берется с чисто биологической стороны) и натуралистична в трактовке об-

щественных отношений (главными из них признаются психологические и 

физиологические). 

 

 

 

  



81  

30. ЧТО ТАКОЕ ИРРАЦИОНАЛИЗМ 

В ФИЛОСОФИИ ХIХ – НАЧАЛА ХХ ВЕКА? 

 

Иррационализм в европейской философии формируется в начале 

ХIХ в. как реакция на рационалистическую традицию, прежде всего немец-

кой классической философии. Логике рационалистов они противопоста-

вили страсти, эмоции, переживания обычного человека. 

Артур Шопенгауэр (1788–1860) – первый из философов ХIХ в., про-

возгласивший иррационализм, порвавший с прогрессивно- оптимистиче-

ской традицией в европейской философии. Он считает, что в основе чело-

веческой деятельности лежит воля, которая не может быть выражена в ра-

циональных формах и законах. Она дается только через априорную (до-

опытную) иррациональную интуицию. Воля – бессознательная жизненная 

сила, она сверхприродна, неразрушима. Воля – таинственная первооснова 

бытия. 

Воля объективируется сначала в идеях, а затем в явлениях природы. 

Человек – высшая ступень объективации воли. Она есть движущее начало 

его жизни и проявляется во всех его побуждениях и желаниях. Воля создала 

интеллект. Он послушное орудие воли, служащее ей средством осуществ-

ления ее темных стремлений. Если сама воля неразрушима, то интеллект, 

связанный с физической субстанцией мозга, возникает и распадается вме-

сте с ним. 

Учение Шопенгауэра о человеке проникнуто духом пессимизма. Он 

утверждает, что жизнь – это страдание. Как для всего человеческого рода, 

так и для отдельного человека характерны всеобщие лишения, усилия, бес-

конечная борьба. По мере того как проявления воли становятся все более 

совершенными, усиливается страдание. 

Шопенгауэр считает, что оптимизм – заблуждение, преграждающее 

путь к истине. Само удовольствие и счастье имеют отрицательный ха-

рактер, а страдание по своей природе положительно. Он говорит, что жизнь 

большинства людей уныла и коротка, она качается подобно маятнику 

между страданием и скукой, что все блага – ничтожны. 

Осознание причины страданий приводит нас к выводу о необходимо-

сти отрицания «воли к жизни». Познание, демонстрируя нам ничтожность 

жизни, призывает к тому, чтобы пересмотреть наше отношение к жизни и 

смерти. 

Шопенгауэр призывает людей не страшиться смерти. Люди должны 

обратиться к природе. В ней идет постоянная борьба жизни и смерти, 

гибель одних и зарождение других существ. Он выступает против привя-

занности к жизни и страха смерти. Если бы причиной того, что смерть 

представляется нам столь страшной, была мысль о небытии, то мы 



82  

должны были бы с таким же ужасом думать о том времени, когда нас еще 

не было. Шопенгауэр отмечает особую роль искусства в жизни человека. 

В искусстве отражаются идеи, в которых объективируется воля. Ис-

кусство может дать человеку частичное избавление от страданий. В красоте 

человека достигается высшая степень объективации воли и высшая степень 

познаваемости идеи человека. 

Однако существует возможность не временного, а постоянного 

выхода из сложившейся ситуации. Он был открыт в Индии. Причина 

страданий – это напряжение воли. Чем меньше мы будем упражнять 

волю, тем меньше будем страдать. С отказом от воли мы приближаемся 

к небытию. 

Шопенгауэр проповедует отказ от всех желаний. Жизненным 

идеалом Шопенгауэра является недеятельный человек (буддийский от-

шельник или христианский пустынник), которому противопоставляется че-

ловек-деятель. Настоящим героем, по Шопенгауэру, является не завоева-

тель мира, а отшельник. 

Одним из наиболее влиятельных представителей иррационализма 

был Фридрих Ницше (1844–1900). 

В своем творчестве Ницше затронул целый комплекс проблем. 

Прежде всего центральной для него является проблема воли. Но если 

Шопенгауэр в отказе от воли к жизни видел средство спасения, то Ницше 

противопоставил этому утверждение в жизни «воли к власти». Подрывает 

волю к власти доминирование интеллекта, ходячая мораль, которая пропо-

ведует любовь к ближнему, социализм, который декларирует равенство 

между людьми. 

Мораль определяется такими понятиями, как «добро» и «зло». Она 

появляется у Ницше в виде превосходства аристократов, господ над 

другими людьми – рабами, низшими. Возникновение новой морали Ницше 

рассматривает как «восстание рабов в морали». 

Современную культуру Ницше определяет как выражение декаданса. 

Для культуры декаданса характерны христианская мораль и религия со-

страдания. Мораль выступает как разлагающий элемент культуры, она яв-

ляется инстинктом толпы. 

Существует природное неравенство людей, обусловленное различием 

их «жизненных сил» и «воли к власти». Существуют высшие и низшие 

люди. Под высшими людьми Ницше понимает человека такого типа, кото-

рый обладает хорошим и постоянно прогрессирующим здоровьем, чело-

века, в котором энергично пульсирует воля к власти. Это аристократы, 

люди свободных профессий, которые отвергают традиционную мораль и 

духовно подготавливают господство высших людей. Они воинственны и 



83  

жестоки по отношению к другим людям, но они нежны, горды и снисходи-

тельны по отношению друг к другу. 

Люди высшей расы станут носителями нового мирового порядка, 

они покончат с «декадансом» ХIХ в., под которым Ницше понимал науку, 

либеральный и социалистический гуманистический образ мышления, демо-

кратию, эмансипацию женщин. 

Ницше выдвигает идею сверхчеловека – существа более высокого, 

чем мы сами. Сверхчеловек вырастет из представителей высшего типа лю-

дей. Он будет представлять собой наиболее совершенное воплощение воли 

к власти. 

Понятие сверхчеловека наряду с антисемитскими и антихри-

стианскими идеями было заимствовано у Ницше идеологами фашизма, а 

его учение было объявлено чуть ли не официальной философской доктри-

ной нацизма. И хотя для этого были определенные основания, антибуржу-

азная направленность философии Ницше находилась в полном противоре-

чии с идеологией фашизма. 

 

 

 

  



84  

31. КАКОВА РОЛЬ МАРКСИЗМА В ИСТОРИИ ХIХ–ХХ ВВ.? 

 

По отношению к философской концепции Карла Маркса (1818–1883) 

и Фридриха Энгельса (1820–1895) необходимо восстановить историческую 

справедливость. Это связано, в первую очередь, с тем, что фундаментом 

советской идеологии, плоды которой испытали на себе несколько поколе-

ний людей, была марксистско-ленинская философия. 

Но, во-первых, надо иметь в виду, что концепция, созданная Марксом, 

и официальный марксизм – не тождественны друг другу. А, во- вторых, 

необходимо различать идеи и их воплощение. Идеями нужно уметь поль-

зоваться. Они способны оборачиваться собственной противоположностью 

в руках тех, кто не готов к их восприятию ни нравственно, ни культурно. 

Сегодня требуется объективный анализ марксистской философии как ис-

торически закономерного этапа развития человеческой мысли, как  ответа 

на определенные запросы общественной практики. В своей концепции ис-

торического процесса Маркс органично связал философию с политической 

экономией. 

Развитый промышленный капитализм в середине XIX в. потребовал 

создания научной теории управления обществом. Маркс и Энгельс на 

основе философского метода Гегеля, изучения колоссального стати-

стического материала создали такую теорию – политическую экономию. 

Многие элементы марксизма до сих пор используются в управлении произ-

водством. Хотя, конечно, для капитализма ХХ в. марксизм существенно 

устарел, особенно в той его части, где говорится о непременном вы-

жимании прибавочной стоимости из рабочей силы, а также о бессилии ра-

бочего изменить это обстоятельство. Главная же ошибка Маркса заключа-

ется в недооценке им способности капиталистического общества к самоиз-

менению. 

Кроме того, Маркс-философ пришел в противоречие с Марксом- идео-

логом. Одна из главных идей Маркса заключалась в том, что философия 

должна иметь своей целью изменение мира. Но он предлагал изменить мир 

насильственными методами (социалистическая революции, диктатура про-

летариата). 

Такое представление о необходимости революционного взрыва при 

переходе от одного общественного строя к другому тоже не случайно. Во- 

первых, не вполне преодоленные недостатки философской школы, из кото-

рой вышли Маркс и Энгельс (гегелевский универсализм, однолинейность и 

телеологизм), привели их на такие позиции. Во-вторых, не могло не ска-

заться и общее для того времени состояние теоретической мысли: невыра-

ботанность вариативных, вероятностных подходов к изучению как при-

роды, так и общества. 



85  

Энгельс уже после смерти Маркса, вдумываясь в уроки истории  
ХIХ в., делал важные выводы: будущую победу пролетариата он связывал 
не столько с вооруженным восстанием, сколько с мирными, в том числе и 
парламентскими, формами борьбы. 

Центральное место в философии марксизма занимает исторический 
материализм – материалистическое понимание истории, суть которого 
заключается в следующих идеях: идея закономерности исторического 
процесса; идея зависимости общественного сознания от общественного 
бытия; идея определяющей роли материального производства в суще-
ствовании и развитии общества. 

Маркс в переплетении общественных отношений выделил от-
ношения, которые, как он полагал, складываются прежде, чем проходят че-
рез человеческую голову, – производственные отношения (т. е. отношения, 
которые складываются в процессе производства по поводу собственности 
и распределения). В марксистской теории они рассматриваются как базис 
общества, который определяет все остальные сферы человеческой жизни 
(политическую, правовую, нравственную, эстетическую, религиозную, фи-
лософскую), образующую надстройку над ним. 

Маркс и Энгельс при этом подчеркивали, что производственные 
отношения, в конечном счете, являются определяющими в производстве и 
воспроизводстве общественной жизни, что надстройка является во многом 
самостоятельным компонентом общественной жизни, активно влияющим 
на базис общества. Однако выдвинутый ими принцип зависимости обще-
ственного сознания от общественного бытия не дает достаточно ясного 
представления о соотношении материального и духовного в обществе. Од-
нолинейность и схематичность их концепции исторического материализма 
привели к появлению «марксистов» (в том числе и в России), примитивно 
толкующих и вульгарно излагающих идеи своего кумира, и прежде всего в 
вопросе о том, что «экономический» момент является будто бы единствен-
ной детерминантой исторического процесса. 

Безусловная сила социально-философской концепции Маркса заклю-
чалась в том, что она упорядочила мировую историю. А слабость – в 
том, что она неоправданно универсализировала современные ей формы ис-
торического движения, без достаточных оснований распространив их на 
будущее. 

Конечно, классический марксизм принадлежит истории, являясь про-

дуктом своего времени. Никакая даже самая глубокая социальная теория, 

родившаяся полстолетия тому назад, не может служить «руководством к 

действию». В противном случае она становится религией, что находится в 

противоречии с идеями самого Маркса. Но, если перестать относиться к ни-

м как к истине в последней инстанции, то философия Маркса и Энгельса 

будет служить человечеству, как и другие философские концепции.  



86  

32. В ЧЕМ СОСТОЯТ ОСОБЕННОСТИ РУССКОЙ ФИЛОСОФИИ? 

 

Русская философская мысль – органическая часть мировой фи-

лософии и культуры. Она обращается к тем же проблемам, что и западно-

европейская философия, хотя подход к ним, способы их осмысления но-

сили глубоко национальный характер. 

Русская классическая философия не была отгорожена «каменной сте-

ной» от западноевропейского философского развития. Идеи западноевро-

пейских мыслителей, прежде всего Канта, Гегеля и Шеллинга, служили от-

правной точкой и питательной средой для размышлений. Они не при-

нимались в качестве истины в последней инстанции не в силу стремления 

русских мыслителей к оригинальности. Если русская философия нередко 

критически относилась к западным идеям, то не потому, что они западные. 

Русских мыслителей не устраивало само существо некоторых идей. 

Русская философия более всего занимается социальной проблематикой, 

обращена к проблемам человека, его судьбе, смыслу и целям истории. 

Русская философия формировалась под воздействием трех факторов. 

Во-первых, она зарождалась в условиях «великого синтеза» культур: 

языческой, византийской и монгольской. Во-вторых, она тесно связана со 

своей религиозной почвой. В-третьих, она испытала влияние западной фи-

лософской мысли. 

Русская философия прошла долгий путь развития, в котором можно 

выделить следующие этапы: 

ХI в. – первая половина ХVIII в. – постановка философских проблем 

и поиск ответов на них в рамках других форм общественного сознания, 

прежде всего религиозного и эстетического (Илларион, Феофан Грек, 

Андрей Рублев и др.) 

Вторая половина ХVIII в. – первая четверть ХIХ в. – распространение 

философии в России в форме философского осмысления науки и культуры 

своего времени, что не обошлось без известного подражания западноевро-

пейским течениям философской мысли (М.В. Ломоносов, А.Н. Радищев, 

А.И. Галич и др.). 

Вторая четверть XIX в. – начало ХХ в. – становление и развитие 

самобытной русской философии. (П.Я. Чаадаев, А.И. Герцен, Вл.С. Соло-

вьев,  Н.Ф. Федоров, А.С. Хомяков, И.В. Киреевский и др.) 

После 1922 г. – философия русского зарубежья (Н.А. Бердяев, 

Н.О. Лосский, С.Л. Франк и др.). 

При характеристике особенностей развития философии в России 

необходимо, прежде всего, учитывать условия его существования, которые 

по сравнению с западноевропейскими были крайне неблагоприятными.  

В то время, когда в университетах Германии свои философские системы 



87  

свободно излагали Кант, Гегель и другие мыслители, в России преподава-

ние философии находилось под строжайшим государственным контролем, 

не допускавшим никакого философского свободомыслия по чисто полити-

ческим мотивам. 

Специфику русской философии определил также культурно- исто-

рический фон, на котором она формировалась. В России в ходе ее исто-

рии произошло как бы переплетение двух различных типов культур и со-

ответственно типов философствования: рационалистического, западно-

европейского и восточного, византийского с его интуитивным миро-

ощущением и живым созерцанием, включенного в русское самосознание 

через православие. 

С содержательной стороны русская философия также имеет свои осо-

бенности. В ней представлены в той или иной степени все основные направ-

ления философского мышления: онтология, гносеология, этика, эстетика, 

философия истории и т. п. Однако в ней есть и собственные темы, опреде-

ляющие ее специфику. Одной из них стала тема России, постижения 

смысла ее существования в истории. С этой темы начиналось становление 

русской философской мысли, и она оставалась актуальной на всем протя-

жении ее развития. 

Другой ведущей темой, интересовавшей русских философов, была 

тема человека, его судьбы и смысла жизни. Усиленное внимание к 

проблеме человека определило нравственно-практическую направленность 

русской философии. Особенностью русского философского мышления 

был не просто глубокий интерес к вопросам морали, а доминирование 

моральной установки при анализе многих других проблем. 

Русская философия XIX–XX вв. тесно связана с литературой и в 

целом с русской культурой своей эпохи. Перекличка и созвучие идей 

обнаруживаются в творчестве А. Хомякова и Ф. Тютчева, Вл. Соловьева 

и Ф. Достоевского, в творчестве других философов и писателей. 

 

 

  



88  

33. О ЧЕМ СПОРИЛИ ЗАПАДНИКИ И СЛАВЯНОФИЛЫ? 

 

Становление самобытной русской философии начиналось с по-

становки и осмысления вопроса об исторической судьбе России.  

В напряженной полемике конца 1830-х – 1840-х гг. о месте России в миро-

вой истории оформились славянофильство и западничество как проти-

воположные течения русской социально-философской мысли. 

Главная проблема, вокруг которой завязалась дискуссия: является ли 

исторический путь России таким же, как и путь Западной Европы, и особен-

ность России заключается лишь в ее отсталости или же у России особый 

путь и ее культура принадлежит к другому типу?  

Непосредственным толчком к разделению мыслящих людей на 

западников и славянофилов стала публикация в московском журнале в 

1836 г. письма П.Я. Чаадаева (1764–1856), в котором он вынес суровый 

приговор России. Мрачные суждения Чаадаева о России и откровенные 

симпатии к Западу поразили всех и стали вызовом общественному мнению. 

Существование России в мировой истории, по Чаадаеву, лишено смысла, 

поскольку божественное провидение отказало русскому народу в своем 

благодетельном воздействии. Поэтому русский народ является как бы ис-

ключением среди других народов, «интеллектуальным» и «нравственным 

пробелом в человечестве. Вместе с тем Чаадаев не отрицает великого буду-

щего России. Отсталость России дает возможность свободного выбора сво-

его исторического пути. 

И западничество, и славянофильство были не влиятельными 

общественными движениями, а двумя направлениями мысли в узком 

кругу интеллигенции. Спор между ними шел именно об идеалах, а не о 

программах общественных преобразований. И те, и другие хотели пере-

мен, обновления и переустройства России, хотя и понимали ее благо по-

разному. 

К западникам принадлежали: В.Г. Белинский (1811–1848), А.И. Гер- 

цен (1812–1870), М.И. Бакунин (1814–1876), К.Д. Кавелин (1818–1885) др. 

В основе идеологии западничества лежало убеждение, что запад-

ноевропейская цивилизация продвинулась в осуществлении принципов гу-

манности, свободы и прогресса дальше всех других стран и предлагает путь 

всему человечеству к единой земной цивилизации. Поэтому задача России, 

отставшей от Запада в своем развитии, заключается в том, чтобы догнать его 

и идти вместе к созданию общечеловеческой культурной семьи. 

Теоретической основой западничества стала существенно пере-

работанная философия Гегеля. Движущей силой прогресса западники счи-

тали разум, но не анонимный мировой дух, о котором говорил Гегель, а  



89  

разум живых мыслящих творческих личностей. Человеческая личность 

представлялась западникам не только творцом истории, но и главной цен-

ностью прогресса. В России же личное начало подавлено духом стихийного 

коллективизма. 

Лидеры славянофильства – А.С. Хомяков (1804–1860), И.В. Ки-

реевский (1806–1856), К.А. Аксаков (1817–1860), Ю.Ф. Самарин (1819–

1876) выступили с обоснованием самобытного пути России. Западнической 

идеологии социального прогресса они противопоставили идею нрав-

ственного преображения человека. 

Они подчеркивали самобытность и своеобразие исторического пути 

России и выделяли большей частью то, что определяет способность рус-

ского народа идти своим, особым путем. Это связано с тем, что для Рос-

сии неприемлемы западные эталоны политической, социально-эко-

номической и культурной жизни. В православной религиозности и само-

державной государственности они видели важнейшие условия нормаль-

ного развития России. Подражание Западу они считали временной болез-

нью русской жизни. 

Через все славянофильские сочинения проходит тема кризиса 

Европы. Он есть следствие безбожия и рационализма, которые привели к 

распаду культуры на обособленные сферы. Философия, искусство лите-

ратура, потеряв изначальную связь с религией, превратились в забаву, раз-

влечение для ума. Вместе с утратой веры оказался утраченным высший 

нравственный смысл творчества. 

Истоки безверия и рационализма славянофилы усматривали в 

рационалистическом характере западного христианства, которое повинно в 

вырождении европейской культуры. Спасение культуры они видели в пра-

вославной России. В славянофильстве впервые была сформулирована идея 

русского мессианства, которая затем прочно укоренилась в российской 

культуре и философском сознании. 

В сочинениях мыслителей-славянофилов ключевым становится 

понятие соборности. Общинный дух русского народа они противопостав-

ляли западноевропейскому индивидуализму. Соборность, с их точки зре-

ния, – это не физическая совокупность людей, а их духовное единение, оли-

цетворяющее единство человека и мира, единство общего и единичного. 

Стержнем соборного сознания является верующий разум, требующий 

не противостояния религии и философии, а их единства. Запад предал за-

бвению соборное начало. России не следует копировать западную модель. 

Ей нужно идти своей дорогой, опираясь на общину, мир с его сходами и 

традиционной справедливостью в соответствии с обычаями, совестью и 

внутренней истиной. 



90  

Такая идеализация древности, а также общинного крестьянского быта 

может быть объяснена стремлением мыслителей найти точку опоры для 

своего социального идеала в русской действительности. 

Социальная философия славянофильства формируется в связи с 

размышлениями о насущных проблемах русского общества. Их идеал – это 

безгосударственное самоуправляемое общество. Выбирая монархию, как 

наилучшую форму устройства общества, они мечтали преобразить отноше-

ния между обществом и самодержавием в духе взаимного согласия: народ 

добровольно вручает власть царю, а тот несет бремя власти, руководствуясь 

мнением народа. 

Философско-историческая концепция славянофилов пропитана верой 

в особую историческую миссию России, которая призвана соединить 

противоположные начала жизни и дать миру образец высокой духовности 

и свободы. 

 

 

  



91  

34. КАКОВЫ ОСНОВНЫЕ ИДЕИ ФИЛОСОФСКОЙ  

СИСТЕМЫ  ВЛАДИМИРА СОЛОВЬЕВА? 

 

Крупнейший русский философ Вл.С. Соловьев (1853–1900) вошел в 

историю отечественной мысли как один из самых ярких ее представителей. 

Человек необычайного дарования (Соловьев был философом, поэтом, кри-

тиком, публицистом), он оказал огромное влияние на развитие русской фи-

лософии и культуры. Он сознательно поставил цель разработки самостоя-

тельной философской системы, посвятив делу ее создания всю свою жизнь. 

Мысль Соловьева впитывает в себя основные тенденции как за-

падной, так и русской философии, критическое осмысление которых и 

приводит его к созданию своей философии. В основе его построений 

находится идея всеединства, с позиций которой Соловьев органично соеди-

няет все направления философского знания и формирует свою систему. 

Соловьев констатирует, что в условиях, когда грядет передел мира, 

когда реальностью могут стать крупномасштабные коллизии ХХ в., религи-

озное мировоззрение утратило свое первоначальное влияние на жизнь об-

щества и отдельно взятого человека. Не оправдывает своего назначения и 

философия как система «отвлеченных начал». В этих условиях Соловьев 

видит необходимость создать «теософию» как органический синтез 

религии, философии и науки. 

Идея триединства должна стать основанием не только возрождения 

религии, философии и науки, но и базой грядущей социальной революции. 

Соловьев не возражает, что социализм более справедливая система, чем ка-

питализм. Но он считает, что забота социализма только о материальной сто-

роне жизни людей явно недостаточна. 

Творчество Соловьева пронизано предчувствием того, что развитие 

христианской цивилизации приближается к критическому моменту.  

В сочинениях русского мыслителя выражены опасения, что за внешними 

достижениями, которых добилась западная цивилизация, назревает глубо-

кий кризис – кризис человечности. Увлеченный прогрессом техники, опья-

ненный материальными успехами человек все больше уходит от понимания 

духовных основ жизни. Обществу угрожает массовое озверение. Человек 

боится жизни, себя, других людей и вымещает свой страх, насилуя природу 

и все менее задумываясь перед применением насилия к ближнему.  Кризис 

человека сопровождается глубоким кризисом государства, общества, 

церкви. Особенно волновало Соловьева состояние церкви. Именно с ней и 

ее обновлением связывает он надежды на предотвращение кризиса. 

Целью и смыслом исторического процесса является одухотворение 

человечества, единение Бога и человека, становление богочеловечества. 

И первым актом на этом пути является объединение всех христианских 



92  

конфессий, принятие людьми христианского вероучения. По мнению 

мыслителя, Христос открыл человеку подлинные ценности, создал 

условия нравственного совершенствования. Приобщаясь к учению Хри-

ста, люди обретают одухотворенность. Но при этом философ считал, что 

каждая ветвь христианства должна сохранить свои особенности, а враж-

дебность по отношению друг к другу и сознание своей исключительности 

должны исчезнуть. 

Весь представляемый Соловьевым процесс движения к абсолютному 

всеединству, к соединению человека и Бога происходит не в объективной 

реальности, а в сознании человека. Именно здесь философ видел решение 

всех проблем. 

Мировой процесс, согласно Соловьеву, в своем развитии проходит 

два этапа – природу и историю – и представляет собой восхождение к 

всеединству, стремление к окончательному результату – к торжеству Цар-

ства Божия, где материальное должно сочетаться с идеальным. В природ-

ном мире осуществляется эволюция от неорганической сферы к органиче-

ской. Появление человека переводит природный процесс в исторический, 

целью которого является рождение духовного человека или Богочеловека. 

Важное место в философии Соловьева занимает учение о Софии, 

в котором он пытается соединить представление о Душе мира и хри-

стианское учение о Премудрости Божьей. Понятие Софии у Соловьева 

включает в себя различные смыслы, тесно переплетенные между собой: 

- в космическом плане София выражает прообраз мира, его идеаль-

ный план; 

- она является одновременно причиной творения мира, целью и 

принципом его творения, совместным воплощением которых выступает 

любовь; 

- София выступает объединяющим началом и поэтому противостоит 

хаосу. 

Объединяя человечество, причем все поколения – и настоящие и про-

шлые – София обеспечивает прогресс в развитии общества. Богословский 

аспект Софии сближает ее с Божией Матерью, она выражает собой при 

этом опосредствующее звено между Богом и человеком, олицетворяя Лю-

бовь, Красоту и Премудрость. 

Исходя из своего представления о социальном идеале, Соловьев при-

ходит к убеждению, что каждая нация должна способствовать его воплоще-

нию. И в этом заключается ее миссия, ее национальная идея, без выполне-

ния которой существование нации не оправдано. Национальная идея – это 

долг народа перед Богом и потому не может определяться непосредствен-

ными условиями существования государства. Она выступает как моральное 

обязательство, имеющее своей целью общечеловеческое единство, и 



93  

должна противостоять национализму, направленному на реализацию свое-

корыстных интересов. 

Русская идея мыслилась Соловьевым в тесной взаимосвязи с задачей 

усиления христианства. Россия должна служить объединению хри-

стианских стран, выступить с инициативой создания Вселенской церкви. 

А для этого она не только не должна противостоять Западу, но, напротив, 

войти с Западом в тесное содружество. 

Взаимоотношения России и Европы, имеющие многовековую 

историю, Соловьев оценивает весьма критично. Россия, по его мнению, 

принимает европейские позиции скорее по второстепенным моментам. Рос-

сия представляет собой сочетание на первый взгляд не сочетаемого – ис-

тинного христианства в душе народа и антихристианского принципа 

абсолютного государства, исключающего религиозную свободу и тем са-

мым отвергающего единство церкви. Национальный эгоизм России, в тече-

ние веков приобретший религиозный характер, отдаляет ее от выполнения 

своей национальной миссии. 

Россия должна, тем не менее, осуществить свою идею, а это означает, 

считает Соловьев, что она должна руководствоваться в своей внутренней и 

внешней политике представлениями о христианской морали и справедли-

вости. 

 

 

 

  



94  

35. В ЧЕМ СУТЬ ФИЛОСОФИИ РУССКОГО КОСМИЗМА? 

 

Интерес к теме «будущее человечества» постоянен как для евро-

пейской, так и для всей философии. Даже в древнейших религиозных и 

мифологических представлениях человек уже догадывался о взаимосвязи 

между своим существованием и бытием Вселенной. Космические символы 

и образы народного бытового искусства и поэзии выражали идеи целостно-

сти мира, органической включенности в него жизни и сознания. С древно-

сти до конца ХIХ в. эта космическая тема развивалась в мифах, фольклоре, 

поэзии, а также в некоторых философско-утопических, фантастических 

произведениях. 

В России, начиная с середины ХIХ в., формируется уникальное нап- 

равление научно-философской мысли, широко развернувшееся в ХХ столе-

тии. Появившийся в 1960-х гг. термин «русский космизм», вначале связан-

ный с обращением к наследию К.Э. Циолковского, прочно утвердился в фи-

лософской литературе для обозначения этого уникального направления рус-

ской культуры. 

В его ряду стоят такие философы, ученые, писатели, художники, 

композиторы, как Н.Ф. Федоров, К.Э. Циолковский, В.И. Вернадский, 

А.Л. Чижевский, Н.А. Умов, Н.К. Рерих, М.В. Нестеров, Ф.И. Тютчев, 

В.Я. Брюсов, А.Н. Скрябин и многие другие. В наследии русских религиоз-

ных философов В.С. Соловьева, П.А. Флоренского, С.Н. Булгакова, 

Н.А. Бердяева также выделяется линия, близкая пафосу идей русского кос-

мизма. 

Русский космизм впервые стал обосновывать идею объединения 

людей исходя не столько из идеологических и политических, сколько 

нравственных и экологических причин. Определяющей чертой нового ми-

роотношения является идея активной эволюции, т. е. необходимости но-

вого сознательного этапа развития мира, когда человечество направляет его 

в ту сторону, в какую диктует ему разум и нравственное чувство. Космисты 

стремились обосновать и нравственную, и объективную необходимость ак-

тивной эволюции. 

Одним из главных вопросов, над которыми размышляли «космисты», 

был вопрос о дальнейших перспективах нашей цивилизации, о направле-

нии развития человечества. Различий в их идеях чрезвычайно много, но объ-

единяет их утверждение о том, что дальнейшее развитие человечества воз-

можно только при условии нахождения гармонии между человечеством и 

природой, понимаемой как Космос. Противопоставление человека и при-

роды ведет к гибели. Но гармонию с природой человек найдет только в слу-

чае, если найдет гармонию внутри себя. 



95  

Человек для мыслителей этого направления – существо промежуточ-

ное, находящееся в процессе роста, далеко не совершенное, но вместе с тем 

сознательно-творческое, призванное преобразить не только внешний мир, 

но и собственную природу. Космическая экспансия – одна из частей этой 

грандиозной программы. Космисты сумели соединить заботу о большом 

целом – Земле, биосфере, космосе с глубочайшими запросами высшей цен-

ности – конкретного человека. 

Родоначальником активно-эволюционной космической мысли в Рос-

сии был Н.Ф. Федоров (1829–1903) – автор учения «общего дела». Большую 

часть жизни Федоров провел в Калуге. Он руководил самообразованием 

К.Э. Циолковского и явился идейным вдохновителем его проекта выхода 

в космос. 

В философии Федорова находят естественнонаучное и религиозное 

обоснование множества идей, среди которых можно выделить главные: ре-

гуляция природы и имманентное воскрешение. 

Сознательное управление эволюцией, высший идеал одухотворения 

мира раскрывается у Федорова в последовательной цепочке задач: ре-

гуляция космических явлений; превращение стихийно-разрушительного 

хода природных сил в сознательно направленный процесс; создание но-

вого типа организации общества на основе сыновнего, родственного со-

знания; работа над преодолением смерти, преобразование физической 

природы человека. 

В выдвижении русским мыслителем идеи воскрешения, а не просто 

личного бессмертия – глубоко нравственный поворот его учения, утвержда-

ющий наш долг перед прошедшими поколениями, которых мы вольно или 

невольно вытесняем с жизненной сцены. 

Огромен вклад в активно-эволюционную мысль В.И. Вернадского 

(1863–1945). Его научно-философскую теорию ноосферы (от греч. слова 

«ноос» – разум) можно в определенном смысле уподобить прочному 

фундаменту, без которого идеи и проекты космистов могли бы обернуться 

прекрасным, но всего лишь воздушным замком. Благодаря его трудам Рос-

сия стала родиной научного учения о биосфере и переходе ее в ноосферу. 

По мнению авторов ноосферной теории, появление человека в ряду 

восходящих жизненных форм означает, что эволюция ведет к упо-

треблению новых средств духовного порядка. Эволюция в своем первом 

мыслящем существе произвела небывалое орудие для своего дальнейшего 

развития – разум, обладающий самосознанием, возможностью глубинно 

познавать и преобразовывать себя и мир. С первой мысли человека о мире 

и себе начался тот опоясавший сегодня всю планету информационный 

поток сведений, знаний, концепций, теорий, который дает наиболее близ-

кое представление о новой специфической оболочке Земли (ноосфере), как 



96  

бы наложенной на биосферу, но не слитой с ней и оказывающей на по-

следнюю все большее преображающее воздействие. 

Научная мысль – такое же закономерно неизбежное, естественное яв-

ление, возникшее в ходе эволюции живого вещества, как и человеческий 

разум, и она не может, по глубокому убеждению Вернадского, ни повер-

нуть вспять, ни остановиться, так как таит в себе безграничную потенцию 

развития. 

Вернадский считал необходимым создать «интернационал ученых», 

который культивировал бы «сознание нравственной ответственности 

ученых за использование научных открытий и научной работы для раз-

рушительной, противоречащей идее ноосферы, цели». 

Идеи русского космизма обретают новую актуальность в совре-

менную эпоху, когда перед человечеством все острее встает проблема 

освоения космоса и организации своего планетарного будущего. 

 

 

 

  



97  

36. ЧТО ТАКОЕ ПОЗИТИВИЗМ И КАК ОН РАЗВИВАЛСЯ? 

 

В развитии позитивизма – философии, основывающейся на обоб- 

щении конкретно-научного знания, можно выделить ряд этапов, каждому 

из которых соответствует определенная форма позитивистской философии. 

Основные идеи классического позитивизма были сформулированы в 

первой половине ХIХ в. французским философом Огюстом Контом (1798–

1875). Он резко выступал против умозрительной философии, которая не 

имеет связи с научным знанием. Философия, по его мнению, должна за-

ниматься обобщением результатов конкретно-научного познания природы, 

человека и общества. Такое знание в те годы было принято называть пози-

тивным (положительным). Отсюда проистекало и название такой филосо-

фии – позитивизм. 

Основная идея позитивизма состояла в том, что эра метафизики окон-

чилась, началась эра положительного знания, эра позитивной философии. 

Конт попытался обосновать свое учение законами трех стадий развития ин-

теллекта. Первая стадия (теологическая), находясь на которой человек стре-

мится объяснить все явления вмешательством сверхъестественных сил. На 

второй стадии (метафизической) объяснение явлений мира достигается не 

путем обращения к божественным началам и силам, а сводится к ссылке на 

различные выдуманные первичные сущности, якобы скрывающиеся от 

того, что мы воспринимаем в опыте. На третьей стадии (позитивной) чело-

вечество отказывается и от теологических, и от метафизических вопросов 

и притязаний и устремляется по пути накопления положительного знания, 

получаемого частными науками. С этого времени в интеллектуальной 

жизни общества начинает доминировать закон подчинения воображения 

наблюдению. 

Согласно этому закону, к научному знанию относится только то, что 

может быть подтверждено наблюдениями. Поскольку наблюдать можно 

лишь то, что дается нашим чувствам, то научное знание не может про-

никнуть к предполагаемой основе явлений, не может иметь дело с их 

сущностью. Образцом науки объявляется естествознание, методы и при-

емы которого Конт предлагает перенести на общественные и гуманитарные 

науки. Он стремится построить «позитивную» науку об обществе – социо-

логию, которая была бы чем-то вроде «социальной физики». 

1) Идеи О. Конта нашли свое продолжение в эмпириокритицизме 

(критика опыта). Возникновение этой формы позитивизма связано с 

работами австрийского физика Эрнста Маха (1833–1916) и швейцарского 

философа Рихарда Авенариуса (1843–1896). 

Представители эмпириокритицизма предлагали построить не синте- 

тическую систему, обобщающую выводы частных наук, а создать теорию 



98  

научного познания, преодолеть и материализм, и идеализм, которые, 

якобы, удваивают мир, деля его на объект и субъект. Они пришли к выво-

дам о невозможности объективной и абсолютной истины, о том, что все 

научные истины – относительны, в науке господствует релятивизм. С пози-

ции релятивизма и был сделан вывод о том, что развитие физики, якобы 

продемонстрировало исчезновение материи. В действительности исчезла 

не материя, а предел наших устаревших знаний о ней. Однако это стано-

вится понятным только при учете соотношения абсолютной и относитель-

ной истины. 

В их работах речь идет о критике научного опыта, прежде всего 

опыта физики. Открытие сложной структуры вещества привело к тому, 

что трудно было указать, из чего же состоит природа. Эмпириокритики пы-

таются дать философский анализ кризиса естествознания и найти пути вы-

хода из него. Критика опыта, по их мнению, должна заключаться в очище-

нии его от всяких произвольных допущений, метафизических гипотез. Та-

кой необоснованной гипотезой они считали представление, что мир со-

стоит из неделимых частиц вещества – атомов. 

Мах предлагал исходить из принципа «экономии мышления», считая 

экономию мышления основной характеристикой познания Данные ощуще-

ний объяснить нельзя, так как невозможно сказать, что лежит за ними, по-

этому их нужно просто описать, Объяснительная часть в развитой науке из-

лишня, поэтому с целью экономии мышления должна быть удалена. 

2) Неопозитивизм (логический позитивизм). Эта форма позитивизма 

сложилась в 1920-х гг. Его представители М. Шлик, Р. Карнап и др. счи-

тают, что надо превратить философию в методологию науки, игнорируя 

классическую философскую проблематику, и редуцировать ее до уровня 

логического анализа языка науки. 

Неопозитивисты упрекают традиционную философию в неясности 

рассуждений, в дезориентирующем воздействии языка на мысль и считают, 

что она должна быть коренным образом переделана на основании 

предъявления строгих требований, которые сложились в современном есте-

ствознании и математике. 

В работах неопозитивистов речь идет о раскрытии эвристических воз-

можностей логики при исследовании объектов, лишенных наглядности; о 

логической сводимости теоретического знания к эмпирическому и верифи-

кации (проверке, обоснованию истинности) последнего. Положения, не 

подлежащие верификации на уровне чувственного опыта, объявляются 

несостоятельными или лишенными смысла. Ставятся под сомнение общие 

философские утверждения об объективной реальности ввиду неверифици-

руемости понятия «объективная реальность», а также обоснованность об-

щих законов теоретического естествознания. 



99  

В 1970-х гг. усилиями К. Поппера, И. Лакатоса, Т. Куна и др. склады-

вается постпозитивизм как попытка преодолеть нигилизм и анти- историзм 

логического позитивизма в отношении философии. Вместо принципа вери-

фикации К. Поппер вводит принцип опровержения как способ проверки со-

стоятельности гипотез и отделения научного знания от ненаучного. По-

средством опровержения устанавливается ложность гипотезы или теории. 

Поппер утверждает взгляд на науку как на динамический процесс, в кото-

ром постоянно создаются новые теории, которые обречены на то, чтобы 

быть опровергнутыми и замененными другими новыми теориями. 

Т. Кун представил историю науки как чередование эпизодов конку-

рентной борьбы между различными научными сообществами. Механизм 

развития науки он рассматривает в качестве целостного единства «нор-

мальной науки» и научных революций. Он вводит понятие научной пара-

дигмы, под которой понимает совокупность теорий, убеждений, ценностей, 

технических средств решения, характерную для членов данного научного 

сообщества и используемую в качестве образца для постановки и решения 

проблем. Характерными чертами его представления о функционировании 

научного знания являются следующие: а) процесс формирования парадигм 

тесно связывается с определенными социальными и культурными услови-

ями; б) отвергается существование теоретически нейтрального языка 

наблюдений и утверждается зависимость описания мира от господствую-

щей парадигмы; в) отрицается объективность истины – на том основании, 

что только господствующая в данное время теория определяет достовер-

ность фактов; г) отрицается преемственность в науке, поскольку знание, 

накопленное предыдущей парадигмой, отбрасывается после ее крушения, а 

научные сообщества вытесняют друг друга. 

 

 

  

  



100  

37. КАКИЕ ПРОБЛЕМЫ СТАВИТ ФИЛОСОФИЯ  
ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМА? 

 
Экзистенциализм является одним из крупнейших философских тече-

ний ХХ в. Название происходит от латинского слова existentia – существо-
вание. Центральным пунктом философии существования является человек, 
условия и основания его личного бытия, достоинства и свободы. 

Однако философия существования не представляет собой единого 
учения. Каждый из ее главных представителей создает свое особое учение. 
Во многом это объясняется тем, что среди ее представителей известнейшие 
писатели и мыслители ХХ в.: Ж.-П. Сартр (1905–1980), А. Камю (1913–
1960), Г. Марсель (1889–1973), М. Хайдеггер (1889–1976) и др. Экзистен-
циалистские мотивы можно встретить и у таких выдающихся писателей  
ХХ в., как Т. Манн, Г. Гессе, Э. Хемингуей, Э.М. Ремарк и др. 

Большое влияние на формирование философии экзистенциализма ока-
зал датский мыслитель XIX в. С. Кьеркегор (1813–1855), резко выступав-
ший против философии Гегеля, который растворил конкретного человека 
в абсолютной идее, строго логически и диалектически развертывающейся 
в истории. 

Экзистенциалисты развивали свои взгляды в эпоху крупных историче-
ских потрясений после Первой мировой войны. Бессмысленная гибель мил-
лионов людей остро поставила вопрос о смысле человеческого бытия. Соци-
ально-этические и социально-психологические проблемы оказались в центре 
внимания философии существования. Оптимистическая надежда философов 
XIX в. на разум, вера в неуклонный прогресс истории потерпели крах. По-
этому все экзистенциалисты говорят об ограниченности рационального, в том 
числе научного, мышления и считают главным средством познания мира эмо-
циональную интуицию, чувства и переживания людей. 

Экзистенциалисты часто подчеркивают темные, пессимистические 
свойства бытия. Мир для человека враждебен, жесток и абсурден. Тревога, 
страх, вина, страдание неизменно сопутствуют человеку в его жизни. 

Согласно экзистенциализму, человек, рождаясь, приобретает 
существование, но не сущность. Сущность своего существования каждый 
человек должен найти самостоятельно и ищет всю жизнь, так до самой 
смерти и не зная, сумел ли ее обрести. 

Одна из важнейших категорий экзистенциальной философии – выбор, 
он присущ существованию и всегда, в любой ситуации присутствует, ибо 
даже отказ от выбора есть, в свою очередь, тоже выбор. В акте выбора за-
ключен постоянный прорыв к чему-то иному, но на самом деле – всегда к 
самому себе. Выбор имеет огромное значение в поиске и обретении самого 
себя, так как в выборе мы обретаем ответственность и свободу. Поскольку 
наше существование есть открытый проект, устремленный в будущее,  



101  

которое мы выбираем сами, постольку только мы и отвечаем за свое буду-
щее. Однако, выбирая себя, мы тем самым выбираем и других, и вообще 
весь остальной мир, мы лично выбираем образ всего человечества. Челове-
ческое существование – экзистенция – есть исходный момент осмысления 
всего сущего. Однако от четкого определения экзистенции сами мыслители 
уклоняются. 

Очевидно, что с экзистенциалистской точки зрения каждый из нас от-
ветственен не только за себя, но и за всех. Человек сам отвечает за все, и 
любая вина есть его личная вина – подход, который предлагает экзистенци-
ализм. Но это не может не погрузить человека в тревогу. 

Человек – это тревога, ибо, выбирая, решаясь на что-то, мы 
становимся творцами не только своего проекта, но творцами всеобщего 
проекта. Выбирая вместе с собой все человечество, мы не можем избежать 
чувства полной и глубокой ответственности – в этом и состоит смысл ка-
тегории «тревога». Оно подводит к следующей важнейшей категории 
экзистенциальной философии – категории «заброшенности». Человек 
оказывается заброшенным в этот мир без какой-либо цели и какой-либо за-
данной сущности. И тогда ему не на что опереться ни в себе, ни вовне. 
Поэтому у него нет оправданий, для него нет извинений, и он предстает 
перед собой абсолютно свободным. Свобода человека в таком случае ничем 
не детерминирована. Человек – это и есть свобода. 

Экзистенциальная свобода тяжела и неотвратима. Человек осужден 
на свободу, потому что отвечает за все, что делает. Поэтому свобода пред-
полагает такие категории, как «страх», «отчаяние», «смерть», «по- гранич-
ная ситуация». Отчаяние в экзистенциализме не является ни эмоцией, ни 
чувством. Оно есть осознание того, что человеку не на кого опереться 
кроме самого себя. И это означает, что человек должен действовать, не рас-
считывая на помощь Бога, других людей, проведения, действовать, ни на 
кого не надеясь. Но именно такое действие придает человеку человеческое 
достоинство. 

Экзистенциализм выработал свой специфический подход к проблеме 
смерти. Знание смерти как последней и безусловной пограничной си-
туации, которую никто не минует, приводит к осознанию бесконечно 
экзистенциальной ценности жизни. Мысль о смерти, приводящая к экзи-
стенциальному страху, формирует текущую жизнь. Экзистенциальный 
страх открывает в существовании такую ценность, которая уже не может 
быть поколеблена утратой жизни. 

Экзистенциализм отвечает на вопросы, что есть подлинный человек, 

в чем смысл его бытия, как и когда человек способен обрести или утерять 

достоинство и свободу. Как никакая иная философская система, он трактует 

личность в качестве свободного, ответственного субъекта, способного це-

нить жизнь в каждый момент времени.  



102  

38. КАКОВ ВКЛАД ПСИХОАНАЛИТИЧЕСКОЙ ТЕОРИИ В  

ПОЗНАНИЕ ЧЕЛОВЕКА? 

 

Основатель психоанализа Зигмунд Фрейд (1856–1939) начал 

разработку своей концепции на рубеже XIX–ХХ вв. – времени, когда про-

исходило радикальное изменение традиционных философских представле-

ний, во многом касавшихся проблемы человека как субъекта познания, со-

держания психики и отношения психического и сознательного. 

Теория психоанализа первоначально возникла как теория и метод ле-

чения неврозов, но затем в ходе ее развития превратилась в философско-

антропологическую концепцию, объясняющую генезис культуры, в ин-

струмент исследования и интерпретации явлений общества, истории, 

языка, мифологии, художественного творчества. 

Главное открытие Фрейда, составившее фундамент его психо-

аналитической теории, – это открытие бессознательного. Если до Фрейда 

психика обычно отождествлялась с сознанием, то в его теории сознание 

оказывается лишь «верхним этажом» психики, возникшим у человека в 

процессе антропогенеза, а под ним скрывается огромный «подвал» бес-

сознательного, унаследованный человеком от его животных предков. Воз-

никающие там импульсы и влечения, которые человек не осознает, во мно-

гом определяют его интересы и духовные помыслы, его мысли и действия. 

Бессознательные импульсы часто противоречат сознательно, обдуманно 

намечаемым личностью целям и способам поведения. Поэтому всякий 

человек постоянно переживает конфликты между сознанием и бес-

сознательным. 

В качестве первичных бессознательных влечений человека Фрейд 

рассматривает две силы: Эрос (влечение к жизни, сексуальность, инстинкт 

продолжения рода) и Танатос (влечение к смерти, к разрушению, де-

структивность). Эрос – источник психической энергии. Это, прежде всего, 

энергия либидо (полового влечения), а также ее десексуализированные, пе-

реработанные формы, в которых она может проецироваться на любой пред-

мет желаний, выражаясь в тяге к сближению, овладению им. Как Эрос, так 

и Танатос имеет биологическую природу: влечение к смерти обусловлено 

неизбежностью ее как условия существования и обновления жизни. 

Психика, по Фрейду, включает в себя три уровня: 

• «Оно» – хаос бессознательных порывов, импульсов, желаний, 

требующих немедленного удовлетворения. Эта область психики связана с 

телесными потребностями, являющимися основой биологических влече-

ний, и представляет собою резервуар психической энергии, обеспечиваю-

щей возможность удовлетворить их. «Оно» действует согласно принципу 



103  

удовольствия. Ему неведомо различие между субъективным и объектив-

ным, между внутренним психическим миром субъекта и миром внешней, 

объективной реальности. «Оно» хочет во что бы ни стало получить удо-

вольствие и не знает в этом никаких ограничений, даже если на самом деле 

они могут помешать немедленному осуществлению желаемого или даже 

погубить личность. 

«Я» – это разумная, руководствующаяся сознанием инстанция. Если 

«Оно» подобно рвущейся из стороны в сторону лошади, то «Я» – всадник, 

управляющий ею. «Я» подчиняет свои действия принципу реальности: оно 

умеет учитывать реальные условия и понимает, что можно и чего нельзя в 

этих условиях делать. «Я» требует отказа от немедленного удовлетворе-

ния биологических влечений, если это приводит к негативным послед-

ствиям, которые могут нанести вред личности. Слабое и неопытное «Я» 

(например, у ребенка) не может справиться со строптивой лошадью, но 

сильное «Я» обуздывает ее – контролирует порывы «Оно» и подавляет его 

неразумные побуждения. 

• «Сверх-Я» – сфера психики, содержащая нравственные установки 

личности, совесть, чувство долга, представления о жизненных ценностях 

и идеалах. Она формируется у человека в процессе воспитания и освоения 

культуры и частично осознается, частично остается неосознанным. 

«Сверх-Я» надстраивается над «Я» и, в сущности, представляет со-

бою силу, которая осуществляет давление культуры на психику личности и 

заставляет личность вести себя так, как того требует общество. «Сверх-Я» – 

высший судья, который решает, что дозволено и что запрещено, осуществ-

ляя либо вытеснение, либо сублимацию несовместимых с требованиями со-

циальной реальности бессознательных влечений (преобразование их в со-

циально приемлемые формы). 

Сущность сознания и культуры состоит в обуздании индивидуальных 

инстинктов и утверждении социальных норм поведения, без чего был бы 

невозможен человеческий образ жизни. Вся человеческая культура стро-

ится на сублимации сексуальных порывов и перенаправлении психической 

энергии с биологических целей на созидательную, творческую деятель-

ность. В частности, функцией религии, согласно Фрейду, является подав-

ление первичных влечений человека (в первую очередь, сексуальных). Бог 

для верующего, подобно отцу для ребенка, – грозен и добр, может награж-

дать за правильное поведение и наказывать за грехи. 

Теория Фрейда оказала большое влияние на изменение в философии 

представлений о субъекте, указав на ограниченность возможности са-

мосознания. Психическая деятельность оказывается детерминированной 

силами, неподвластными непосредственному наблюдению и контролю со 

стороны сознания. Культура с ее запретами и требованиями, хотя и  



104  

способствует выживанию общества в целом, выступает все же как репрес-

сивная и враждебная сила по отношению к субъекту, осуществляя подавле-

ние его естественных влечений. Вследствие этого она может принимать 

уродливые формы, которые могут стать основой для возникновения у лю-

дей невротических комплексов. 

Учение Фрейда о бессознательном показывает, сколь сложен человек 

и сколь ошибочно рассматривать его только лишь как сознательное и ра-

зумное существо. 

Ученики и последователи Фрейда К. Юнг (1875–1961), А. Адлер 

(1870–1973), Э. Фромм (1900–1980), разделяя вначале основные идеи 

своего учителя, внесли в последующем существенные изменения в теоре-

тические основы психоанализа и психоаналитической философии. Юнг 

выдвинул предположение, что в сфере подсознания кроме личностного 

бессознательного, отражающего индивидуальный опыт человека, суще-

ствует еще и коллективное бессознательное, несущее в себе опыт предше-

ствующих поколений. Коллективное бессознательное, утверждает Юнг, со-

стоит из архетипов (первообразов), и его содержание является одинаковым 

для всех людей. А потому оно имеет основное значение для мотивации 

поведения человека. 

Эрих Фромм критически отнесся к фрейдовской трактовке человека. 

Человек, считает Фромм, не имеет сильных инстинктов и поэтому вы-

рабатывает сознание и, прежде всего – способность самостоятельно прини-

мать решения. Но зачастую он уходит от этого. Процесс истории для 

Фромма – это процесс приобретения человеком индивидуальности. Чело-

век как свободное существо делает выбор и тем самым формирует свою 

индивидуальность. Отказываясь от выбора, от принятия решения, он отка-

зывается от своей свободы, от себя. 

Эволюция психоанализа свидетельствует о том, что последователи 

Фрейда отходят от свойственного ему преувеличения роли сексуальности 

в психической жизни человека и придают большую значимость влиянию 

социального фактора на развитие личности. Тем не менее, идеи Фрейда 

прочно вписались в современную культуру и находят доныне выражение 

во многих ее областях – в науках о человеке и обыденных представлениях 

людей о себе, в философии и искусстве (особенно «масскультовом»), в 

практике организации массовых зрелищ, развлечений и отдыха, в ре-

кламе и т. д. 

 

 

 

  



105  

39. КАКИЕ ПРОБЛЕМЫ ОБСУЖДАЮТСЯ В  

ФИЛОСОФСКОЙ ГЕРМЕНЕВТИКЕ? 

 

Герменевтика – искусство и теория истолкования текста. Начала гер-

меневтики восходят к античности (Аристотель). С возникновением христи-

анства искусство и теория истолкования на долгое время стали рассматри-

ваться как инструмент правильного понимания Библии. Христианские бо-

гословы выделили в священном тексте несколько смысловых уровней. Они 

стремились за первым (буквальным) смыслом обнаружить более глубокий, 

духовный смысл. Тем самым они обратили внимание на то, что текст может 

иметь сложную, многозначную структуру. С течением времени герменев-

тика все более приобретала общекультурное и философское звучание. 

В начале ХIХ в. философ и теолог Ф. Шлейермахер (1768–1834) 

значительно расширил понятие герменевтики, рассматривая возможность 

ее применения не только к Библии, но и к другим текстам. Для него 

герменевтика стала способом понимания характера и психологии автора 

текста. С точки зрения другого философа – В. Дильтея (1833–1911) –

правильная герменевтическая интерпретация текста исторических ис-

точников и понимание менталитета, мотивов, образа мысли их авторов яв-

ляется необходимым условием воссоздания исторического прошлого. 

Подчеркнутое Дильтеем значение герменевтической задачи для 

реконструкции событий и явлений общественной жизни, а также ее связь с 

внимательным отношением к внутреннему миру людей, ставших составной 

частью предмета изучения, были восприняты последующим развитием 

науки и философии. Сомнение же вызвал излишний субъективизм предло-

женных Дильтеем методов, которые он назвал «вживанием» и «вчувство-

ванием». Стремление преодолеть эти недостатки стимулировало дальней-

шее развитие герменевтики. 

Появляется представление об интерпретации как процессе проникно-

вения в глубь смысловой структуры текста. Интерпретация подчиняется за-

даче понимания – главной герменевтической задаче. На каком пути дости-

жимо понимание, которое следует признать адекватным, и какие методы 

отвечают задаче понимания, – таковы те вопросы, решение которых входит 

в задачу философской герменевтики. 

Цель понимания, утверждают ее представители, состоит в том, чтобы 

перенести смысловую связь из другого мира (исторического, личностного) 

в свой собственный. Речь идет о внимательном отношении к внутреннему 

миру другого человека, к духу иной культуры, чтобы при знакомстве с 

ними присущие им смыслы были восприняты так, как они воспринимаются 

самими носителями смыслов. 



106  

Развитие философской герменевтики в ХХ в. (Х.-Г. Гадамер, П. Ри-

кер, М. Хайдеггер) привело к тому, что в ней стали рассматривать сквозь 

призму понимания весь объем человеческих взаимоотношений, самые раз-

нообразные формы человеческого общения. Несомненный моральный па-

фос такого подхода связан с озабоченностью опасными последствиями раз-

общенности людей, с возрастающими трудностями установления взаимо-

понимания. 

Философы, занимающиеся герменевтикой, считают свойственные 

классической науке и философии представления о человеке как о субъекте, 

противопоставленном миру, слишком упрощенными и устаревшими. Они 

убеждены также в том, что познание человека, построенное исключительно 

на субъектно-объектном подходе, провоцирует практическое отношение к 

нему только лишь как к объекту внешнего воздействия. 

Герменевтическое учение устанавливает, что: 

- субъект более сложен, чем обрисовывался классическими представ-

лениями; 

- противопоставление человека (субъекта) и мира (объекта) 

оправдано только в узких рамках – для методологических потребностей 

классического естествознания. В действительности же человек погружен в 

мир, является его неотъемлемой частью. Освоить и познать бытие можно 

лишь на пути углубления и расширения познания человеческого мира. 

Современная философская герменевтика стала рассматриваться не 

только как учение о методах интерпретации текстов, понимания образа 

мышления людей и реконструкции явлений общественной жизни, но и как 

учение о бытии. Понимание выступает в ней не только как способ познания, 

но и как способ существования человека. 

 

 

 

  



107  

40. ЧТО ПРЕДСТАВЛЯЕТ СОБОЙ КАТЕГОРИЯ БЫТИЯ  

В ФИЛОСОФИИ? 

 

Онтологию – учение о бытии – уже в древности считали важнейшей 

частью философии. Категория бытия возникла как предельно обобщенная 

характеристика того, что присуще всему миру. Сам термин «бытие» 

означает «быть», «существовать», «пребывать». Общий признак множества 

вещей, процессов, явлений, которые фиксирует человек в своем восприятии 

действительности, сводится к тому, что все они существуют, наличествуют 

как некая данность. Факт существования всего единичного является эмпи-

рическим обобщением, от которого мышление отталкивается в своем дви-

жении к познанию сущего. 

Категория бытия в самом широком смысле есть понятие о всеохваты-

вающей реальности, предельно общее понятие о существовании, включаю-

щее в себя бесконечное многообразие как материальных, так и духовных 

предметов и явлений. Уже древние философы осознавали существование 

двух рядов явлений в самой реальности: это вещи, процессы, предметы и 

представления о них в сознании человека, т. е. различали саму вещь и идею 

вещи. 

Разделение бытия на две сферы – материальное и идеальное –связано 

с осознанием различия между объективным бытием и субъективным бы-

тием. Главный отличительный признак объективного бытия – существо-

вание вне и независимо от сознания человека. Субъективное бытие озна-

чает существование внутри человека. Специфика каждого рода бытия была 

зафиксирована соответственно в понятиях – материя и сознание. При 

помощи этих понятий фиксируют различие в самом бытии. Бытие же как 

предельно общее понятие охватывает и материальное, и духовное, ибо для 

человека существуют и внешние тела, и его мысли. 

Противоположностью категории «бытие» является категория 

«небытие». Существенной характеристикой всего конечного является его 

преходящий характер: все конкретные материальные и духовные образова-

ния имеют начало и конец в своем существовании. За пределами границ 

своего бытия, как до возникновения, так и после прекращения своего 

существования эти образования не обладают качественной формой, т. е. 

определенностью своего бытия. Единичные вещи возникают, существуют 

некоторое время, исчезают, а мир остается. 

Это свидетельствует о том, что понятие «небытия» носит относитель-

ный характер: относительно какой-либо качественной формы бытия, из ко-

торой конкретное образование произошло или в которое оно превратилось 

после своего уничтожения. Конечные образования переходят в другую ка-

чественную определенность. В переходе материальных и духовных образо- 



108  

ваний из одной качественной формы в другую заключается диалектика бы-

тия, становление. 

Осознав бытие как предельно общую абстракцию, которая объ-

единяет по признаку существования самые различные явления, можно 

выделить важнейшие проявления (сферы) бытия. 

- Бытие природы – природные неорганические и органические 

формы. 

- Бытие человека как уникального существа, органического единства 

природного и социального, телесного и духовного. 

- Бытие общества как мир духовно-практической деятельности лю-

дей и их отношений. 

- Бытие духовного как особого рода реальности – норм, ценностей, 

идеалов и т. п., составляющих духовную культуру общества. 

Все формы бытия развиваются и функционируют по своим законам 

и являются объектами исследования для различных наук. Вместе с тем мно-

гообразные формы бытия взаимосвязаны таким образом, что образуют еди-

ную предельно общую структуру. Именно благодаря взаимодействию раз-

личных форм бытия складывается единый и противоречивый, но целост-

ный мир. 

Разделив бытие на две сферы – материальную и духовную, осознав 

различие форм существования мира, человек ставит вопрос об их единстве. 

Стремление теоретической философии к целостному познанию мира, в ко-

тором все формы бытия взаимосвязаны и представляют собой единую пре-

дельную по общности структуру, составляет специфику собственно фило-

софского мышления. 

Таким образом, бытие как философская категория характеризует 

отношение «человек-мир», в котором фиксируется, во-первых, фунда-

ментальное деление мира на материальное и идеальное, а во-вторых, их 

единство в существовании самого человека. Бытие – это сложная совокуп-

ность всего сущего, мир как единое целое. 

 

 

 

  



109  

41. В ЧЕМ ЗАКЛЮЧАЕТСЯ РОЛЬ ФИЛОСОФСКИХ КАТЕГОРИЙ 

«ПРОСТРАНСТВО И ВРЕМЯ» 

В ИСТОРИИ КУЛЬТУРЫ И НАУКИ? 

 

Пространство и время – общие формы существования материальных 

объектов и явлений. Всеобщий характер пространственных и временных 

отношений определяется тем, что они являются формами бытия любых 

дифференцированных объектов и процессов. Пространство и время не 

могут существовать вне материи и независимо от нее. 

Пространство есть совокупность отношений, выражающих ко-

ординацию сосуществующих протяженных объектов, их расположение 

относительно друг друга и величину. 

Время – это совокупность отношений, выражающих координацию 

сменяющих друг друга состояний (их последовательность и длительность). 

Философское осмысление пространства и времени включает две 

фундаментальные проблемы: во-первых, проблему реальности про-

странства и времени; во-вторых, проблему взаимосвязи пространства, 

времени и материи. 

Первый вопрос – являются ли пространство и время характери-

стиками материального бытия или характеризуют устройство нашего со-

знания? – решался с разных мировоззренческих позиций. Одни философы 

считали пространство и время объективными характеристиками бытия, 

другие – чисто субъективными понятиями, характеризующими наш способ 

восприятия мира. 

Относительно второй проблемы в классической науке существовало 

две фундаментальные концепции пространства и времени. Первую, создан-

ную Ньютоном, можно назвать субстанциальной. Вторая концепция – ре-

ляционная, ее создателем является Лейбниц. 

На протяжении почти всей истории естествознания и философии су-

ществовали две основные концепции пространства и времени: субстанцио-

нальная и реляционная. 

Согласно субстанциональной концепции, пространство и время – 

это субстанции, которые существуют независимо от вещества. 

Согласно реляционной концепции, пространство и время не 

существуют независимо от вещества. 

Первая концепция идет от древних атомистов – Демокрита и 

Эпикура, которые ввели понятие пустого пространства и рассматривали 

его как однородное. В Новое время эту концепцию развил Ньютон. В обос-

новании классической механики большую роль играли введенные Ньюто- 



110  

ном понятия абсолютного пространства и абсолютного времени. Абсо-

лютное пространство – это чистое и неподвижное вместилище тел; абсо-

лютное время – чистая длительность, абсолютная равномерность событий. 

Ньютон считал, что вполне возможно допустить существование мира, в 

котором есть только одно абсолютное пространство и нет ни материи, ни 

абсолютного времени; либо же существование мира, в котором есть 

пространство и время, но нет материи; либо же существование мира, в 

котором есть только время, но нет ни пространства, ни материи. 

Таким образом, по мнению Ньютона, абсолютное пространство и аб-

солютное время – это реальные физические характеристики мира, но 

они не даны непосредственно органам чувств, и их свойства могут быть по-

стигнуты лишь в абстракции. 

Концепция пространства и времени, разработанная Ньютоном, была 

господствующей в естествознании на протяжении XVII–XIX вв., так как 

она опиралась на науку того времени – евклидову геометрию и клас-

сическую механику. 

Противоположная, реляционная концепция пространства и времени 

рассматривает пространство и время как свойства материальных объектов. 

Такой взгляд на пространство и время в античности был сформулирован 

Аристотелем. Пространство, по Аристотелю, есть совокупность мест тел, 

а время – «число движений». 

В Новое время идеи относительности времени развивал Лейбниц. 

Особенность его концепции пространства и времени состоит в том, что в 

ней отвергается представление о пространстве и времени как о само-

стоятельных началах бытия, существующих наряду с материей и незави-

симо от нее. По Лейбницу, пространство – это порядок взаимного распо-

ложения множества индивидуальных тел, существующих независимо 

друг друга, время – порядок сменяющих друг друга явлений или состоя-

ний тел. 

В начале ХХ в. эта концепция получила подтверждение в связи с со-

зданием теории относительности Эйнштейна. В соответствии с этой тео-

рией время, пространство и движение объективны и неразрывно связаны. 

Философское значение теории относительности состоит в том, что, 

во-первых, из науки были исключены понятия абсолютного пространства 

и абсолютного времени; во-вторых, она показала зависимость простран-

ственно-временных свойств от характера движения и взаимодействия мате-

риальных систем. 

Общие свойства, характеризующие пространство: трехмерность, 

однородность (отсутствие в нем каких-либо выделенных точек); изо- 



111  

тропность (равноправность всех возможных направлений). Общие свойства 

времени: одномерность, необратимость, однородность. 

Данные современной науки свидетельствуют, что пространственно- 

временные отношения специфично проявляются на разных уровнях реаль-

ности: в живой природе, в социальной действительности, в микропроцес-

сах, макропроцессах и мегапроцессах, в связи с чем специально анализиру-

ется биологическое время, психологическое время, социальное простран-

ство-время и другие виды времени и пространства. 

 

 

 

  



112  

42. КАК ИЗМЕНЯЛОСЬ ПРЕДСТАВЛЕНИЕ  

О РАЗВИТИИ В ИСТОРИИ КУЛЬТУРЫ? 

 

Развитие есть необратимое, направленное и закономерное изменение. 

В результате развития возникает новое качественное состояние объекта, ко-

торое выступает как изменение его состава или структуры. Развитие совпа-

дает с движением к более развитому и совершенному состоянию или с дви-

жением в противоположном направлении. 

Представление о том, что изменения в мире происходят в определен-

ном направлении, возникло в глубокой древности. Идея развития первона-

чально разрабатывалась главным образом применительно к истории обще-

ства. В естественные науки идея развития проникла сравнительно недавно. 

Основные признаки развития: качественный характер изменений, их 

необратимость, преемственность и направленность. В процессе развития 

появляется новое качество. В связи с этим следует различать понятия 

«движение» и «развитие». В движении фиксируется факт изменения, но 

изменение не всегда означает возникновение нового. Понятие «развитие», 

таким образом, конкретизирует понятие «движение»: всякое развитие есть 

движение, но не всякое движение есть развитие. 

Под необратимостью процесса развития понимается невозможность 

возврата системы к прежнему состоянию в своих главных структурах. 

Необратимость изменений понимается как возникновение новых воз-

можностей, не существовавших ранее. Вместе с тем в развитии есть преем-

ственность, которая состоит в том, что каждый этап процесса обусловлен 

предшествующим состоянием и, в свою очередь, обусловливает последу-

ющее состояние системы. Преемственность в определенной мере детерми-

нирует направленность развития, в противном случае процесс развития но-

сил бы непредсказуемый характер. 

Процесс развития всегда имеет системный характер – это обу-

словлено многообразным синтезом всех фундаментальных отношений и 

связей мироздания. Идея системности означает, что практически в любой 

сфере человеческой деятельности люди имеют дело не с отдельными изоли-

рованными объектами, а с их сложными взаимосвязанными комплексами. 

Любая сфера есть организованная, упорядоченная система, в которой все 

между собой связано и подчинено соответствующим законам. 

Направленность развития – это определенным образом ориентирован-

ная тенденция качественных взаимопревращений в исторически обуслов-

ленных рамках. С понятием направленности связано определение основ-

ных направлений развития – прогресса и регресса. 

Под прогрессом понимается направление развития, характеризующе-

еся накоплением структур и функций широкого и универсального харак- 



113  

тера, увеличивающих относительную независимость системы от окружаю-

щих условий, повышающих уровень ее организации и расширяющих пер-

спективы развития в будущем. Регресс можно охарактеризовать как про-

цесс ограничения, сужения функциональных возможностей системы. 

Таким образом, дать определение понятий прогресс и регресс можно, 

только соединив принцип развития с принципом системности. При рас-

смотрении сложных динамических систем можно увидеть, что за некото-

рый промежуток времени их структурные связи изменяются и приводят к 

изменению системы. Характер этих изменений позволяет судить – прогрес-

сирует система или регрессирует. 

Принцип детерминизма (от лат. – определять) содержит ответ на 

вопрос, обусловлены ли явления мира в своем существовании и развитии, 

имеет ли эта обусловленность регулярный, упорядоченный или произволь-

ный характер. Согласно принципу детерминизма, все реальные процессы 

детерминированы, т. е. развиваются закономерно в результате действия 

определенных причин. Отрицание закономерностей и причинной обуслов-

ленности явлений приводит к концепции индетерминизма: в ней невоз-

можно рационально объяснить связи между явлениями и дать прогноз бу-

дущего. 

Долгое время в науке и философии господствовал механистический, 

или лапласовский (по имени французского ученого ХVIII в. Лапласа) детер-

минизм, базирующийся на понимании причинной связи, как однозначной, 

необратимой и постоянной. Развитие познания выявило ограниченность 

этой формы детерминизма. Лапласовская концепция причинности, на ко-

торой основывалась классическая философия и наука, к настоящему вре-

мени претерпела существенные изменения. 

Во-первых, она скорректирована с учетом того, что разные причин- 

но-следственные цепи пересекаются, и в точке их пересечения возникает 

событие, причинно не обусловленное никакой из них, а также того, что про-

исходящие в объекте изменения являются следствиями не только внешних 

воздействий на него (внешней причинности), но и процессов, происходя-

щих внутри объекта (внутренней причинности). 

Во-вторых, она дополнена вероятностным пониманием причинности, 

согласно которому устанавливается статистическая зависимость следствий 

от причин и причинная обусловленность вероятности возникновения след-

ствия при данной совокупности условий. 

Таким образом, в современной философии развитие трактуется как 

нелинейный, вероятностный и необратимый процесс, который харак-

теризуется относительной направленностью и, следовательно, непредска-

зуемостью результатов развития. В связи с этим возрастает роль прогно-

зирования как необходимого элемента философского и научного знания. 



114  

Методологическое значение признания многонаправленности развития 

состоит в том, что оно ориентирует исследователя на построение различ-

ных моделей будущего состояния той или иной сложноорганизованной  

системы и анализ факторов, детерминирующих направление развития си-

стемы. 

Открытия последних десятилетий повлекли за собой создание новой 

науки – синергетики, имеющей своей задачей изучение самоорганизации 

природных и социальных объектов. В классической философской 

традиции, нашедшей выражение в диалектике Гегеля и Маркса, развитие 

понималось как процесс перехода от одного порядка к другому. Хаос при 

этом или вообще не учитывался или рассматривался как побочный продукт 

закономерного перехода от порядка одного типа к порядку другого типа. 

Для синергетики характерно представление о хаосе как о таком же законо-

мерном этапе развития, что и порядок. Синергетика рассматривает процесс 

развития как закономерное и многократное чередование хаоса и порядка. 

Причем хаос обладает не только разрушительной, но и творческой способ-

ностью – способностью рождать новый порядок. 

Факты развития природы и общества показывают, что процесс разви-

тия является поступательным, но не прямолинейным механическим вос-

хождением, а циклическим процессом развития от простых объектов к бо-

лее сложным, от порядка и устойчивости к беспорядку, хаосу, который 

опять рождает новый порядок и устойчивость, но более высокого уровня. 

Таким образом, классическое учение о развитии (диалектика) 

подверглось обобщению. Синергетическая теория развития не отрицает 

классической диалектики, а включает ее в себя как частный случай. 



115  

43. В ЧЕМ СУЩНОСТЬ ПОНЯТИЙ ЗАКОНА  

 И ЗАКОНОМЕРНОСТИ? 

 

Переход от описания явлений к постижению их сущности требует по-

иска общего в явлениях. При этом задача заключается не просто в том, 

чтобы найти что-то общее между различными явлениями. Необходимо по-

нять основание, объединяющее явления и обусловливающее их общность. 

Это основание – закон, выражающий объективно существующую устойчи-

вую связь явлений, которая заставляет их сопутствовать друг другу, соче-

таться и согласовываться. 

Познание законов достигается в результате научного исследования 

явлений, чтобы установить какой-либо закон действительности, ученому 

приходится опираться на множество предварительных сведений об изу-

чаемых явлениях. Эти сведения должны быть упорядочены и обобщены та-

ким образом, чтобы данная область явлений предстала в виде системы, в 

которой могут быть выделены основные элементы и отношения. Среди раз-

нообразных отношений между элементами необходимо выявить общие,   по-

стоянные, инвариантные связи, которые сохраняются при любых измене-

ниях системы и ее отдельных элементов. Эти связи и являются законами. 

Закон – есть общая инвариантная связь между элементами системы. 

Законы действительности существуют и действуют независимо от 

нашего сознания. Законы науки являются отражением в нашем мышлении 

познанных людьми законов действительности. Каждая наука, имея своим 

предметом определенную область действительности, устанавливает 

законы, действующие в данной области. Чем шире область, охватываемая 

научной теорией, тем более общими являются ее законы. В науке 

существует сложная иерархия законов по степени их общности. Менее об-

щие законы выступают как частные случаи более общих и выводятся из 

последних как их следствия. 

Всякий закон действует при определенных условиях. Следует 

различать базисные и локальные условия его действия. К базисным отно-

сятся условия, определяющие область действия закона. К локальным усло-

виям относятся условия, лежащие внутри области действия закона. Закон 

сохраняет силу при любых вариациях этих условий, но изменения их ведут 

к изменениям результатов его действия. Можно сказать, что закон ин-

вариантен по отношению к локальным, но не инвариантен по отношению к 

базисным условиям. 

Изменяя условия действия законов, люди получают возможность ис-

пользовать их для достижения желаемых результатов. А путем создания но-

вых базисных условий они в состоянии прекратить действие одних законов 

и привести в действие другие. 



116  

Действие законов проявляется в регулярности, повторяемости 

явлений, которую можно обнаружить в опыте, в наблюдениях и экспери-

ментах. Подобного рода повторяемость явлений называется закономерно-

стью, которая является проявлением законов. 

Каждый закон охватывает множество предметов и обладает 

определенной общностью. По степени общности различают законы: 

- универсальные или всеобщие, широта действия которых рас-

пространяется на всю материальную и идеальную сферу действительности. 

Эти законы изучаются философией; 

- общие, сфера действия которых ограничена либо природой, либо 

обществом, либо мышлением (напримнр, законы логики); 

- частные (специфические), распространяющиеся на качественно 

ограниченную сферу реальности. 

По признаку соотношения в них необходимости и случайности 

законы делятся на динамические и статистические. В динамических зако-

нах действие случайности сведено к нулю. Они позволяют установить 

однозначную связь состояний объекта, и на основе известного состояния 

объекта предсказать его будущее состояние (ньютоновские законы ме-

ханики). В статистических (вероятностных) законах действие случайности 

в принципе не может быть равно нулю и в отношении объекта можно 

делать лишь вероятностные заключения. В современной науке и филосо-

фии статистические законы рассматриваются как более фундаментальные 

по отношению к динамическим законам. 

 

 

 

  



117  

44. КАКУЮ РОЛЬ В ПОЗНАВАТЕЛЬНОМ ПРОЦЕССЕ  

ВЫПОЛНЯЮТ ЗАКОНЫ И КАТЕГОРИИ ДИАЛЕКТИКИ? 

 

В диалектике выделяются основные законы и система категорий. 

Основные законы диалектики как законы развития мира раскрывают 

источник, механизм и направленность происходящих в нем изменений. 

Закон единства и борьбы противоположностей раскрывает источник 

саморазвития. В соответствии с этим законом всякий предмет содержит в 

себе противоречие, т. е. единство противоположностей, «борьба», вза-

имодействие и разрешение которых заставляет предмет изменяться. Из-

менение предмета есть его саморазвитие. Содержание этого закона рас-

крывается через взаимодействие категорий «тождество», «различие», 

«борьба противоположностей» и «противоречие». 

Методологическое значение этого закона в том, что он ориентирует 

на поиски самодвижения в самом объекте, подчеркивает изменчивый, пре-

ходящий характер изучаемого объекта, ориентирует исследование на вы-

членение сущности объекта, а также требует от человека верно оценивать 

противоречия и своевременно их разрешать. 

Закон взаимного перехода количественных изменений в каче-

ственные раскрывает механизм развития. Согласно этому закону, количе-

ственные изменения любого явления или процесса при переходе через 

определенную меру приводят к качественной трансформации, в результате 

чего возникает новое качество. Суть этого закона состоит в том, что спосо-

бом, механизмом возникновения нового качества, характеризующего про-

цесс развития, выступает переход количественных изменений в качествен-

ные, реализующиеся в форме «скачка». 

Закон отрицания отрицания определяет направленность процесса разви-

тия: куда, в каком направлении происходит развитие, каковы его фазы и взаи-

мосвязь. Согласно этому закону, всякая последующая фаза развития предмета 

отрицает предыдущую таким образом, что удерживает, сохраняет все положи-

тельные моменты последней. Исходными категориями являются «отрица-

ние», «отрицание отрицания», «снятие» или «диалектический синтез». 

Наряду с основными законами диалектики есть еще ряд законов, 

которые определяют свойства объекта и их взаимодействия. Эти законы 

выражаются с помощью категорий диалектики. 

Философские категории лежат в основе анализа и обобщения инфор-

мации чувственных восприятий и представлений. Они выступают как осо-

бые формы человеческого мышления. 

Категории – это предельно общие, фундаментальные понятия, 

отражающие наиболее существенные, закономерные связи и отношения 

бытия в мире. 



118  

Категории представляют высшую степень абстракции, т. е. от-

влечения от конкретного, единичного, что позволяет более эффективно 

проникать в сущность природы бытия, ибо, несмотря на абстрактность, за 

категориями стоят объективные закономерности мира. В этом заключается 

онтологическое значение категорий. 

Изучая с помощью категорий эти закономерности, мы получаем воз-

можность познать подлинную реальность. В этом проявляется гносеологи-

ческое значение категорий. 

Опыт познавательной деятельности людей свидетельствует, что 

существует некоторая общая логика человеческого познания, опреде-

ляющая, в конечном счете, ход развития знаний об объекте исследования. 

При этом для познания явления необходимо установить его 

качественную и количественную, пространственную и временную опреде-

ленность, его движение и другие, доступные для наблюдения, характери-

стики, а для познания сущности – выяснить законы, причинные связи, 

взаимодействия и т. д. 

Специальные науки в разрешении своих научных проблем активно 

используют философские категории как организующий принцип 

мышления. В этом проявляется методологическое значение философских 

категорий. 

Категории задают интервал и направленность видения мира в любой 

его форме – природной, социальной или духовной. Категории ориентируют 

и обеспечивают сознание, соотнесенность знания о мире и знания о себе, 

что позволяет формировать оптимальное отношение человека к миру.  

В этом проявляется мировоззренческое значение философских категорий. 

Категории выполняют роль ступеней познания, следующих друг за 

другом и ориентирующих на последовательность в познании исследуемого 

объекта. 

1. Начальный шаг познания связан с установлением определенности, 

с поиском ответа на вопрос, что представляет собой исследуемый объект. 

Первое, с чем сталкивается исследователь, – это необходимость 

отграничить объект исследования, установить его определенность. В мире 

существует бесконечное многообразие явлений. Все они единичны в своем 

бытии. 

Единичное – категория, выражающая отграниченность друг от друга 

во времени и пространстве объектов с присущими им особенностями, 

составляющими их неповторимую определенность. Но представление о 

мире как о многообразии абсолютно уникальных явлений односторонне, а 

потому и неверно. 

Общее есть единое во многом, то, что присуще явлениям одного 

класса. 



119  

Особенное есть то, что отличает одно явление от другого в пределах 

одного класса. 

Единство общего и особенного в единичном отражается в процессе 

познания реальности. Познать определенность исследуемого явления – зна-

чит выделить те его общие свойства, которые позволяют отнести его к опре-

деленному классу явлений, определить те особенные свойства, которые от-

личают исследуемое явление от других явлений того же класса. 

Следующий шаг к установлению определенности исследуемого 

объекта составляют категории «содержание и форма». Содержание и форма 

несут информацию о внутренних и внешних характеристиках объекта. 

Содержание представляет собой некую совокупность элементов, свя-

зей, отношений, образующих данный предмет. 

Под формой понимается организация содержания, способ связи 

частей, элементов, составляющих данный предмет.Следующий шаг к уста-

новлению определенности исследуемого объекта связан с категориями 

«элементы и структура». Элементы – это те составные целого, которые 

обеспечивают целое, вступая друг с другом в определенные, неслучайные 

отношения. Структура – это определенный способ связи элементов в еди-

ную систему. Система – это особое единство структурно организованных 

элементов, взаимодействующих друг с другом. 

Еще один шаг к установлению определенности исследуемого объекта 

тесно связан с философскими категориями «сущность и явление». Эта 

пара категорий задает возможность познания исследуемого объекта. Сущ-

ность есть внутреннее содержание исследуемого объекта, совокупность 

внутренних, устойчивых, необходимых связей элементов объекта как си-

стемы. Явление – это выражение сущности объекта, внешние формы его 

существования. 

2. Второй блок категорий обеспечивает возможность установить 

механизм обусловленности исследуемого объекта. Важнейшую роль в этом 

играет пара категорий «причина и следствие». Под причиной понимается 

такое явление, которое неизбежно при определенных условиях порождает 

другое явление или вызывает в нем изменения. Следствие – результат дей-

ствия причины. 

Чтобы разобраться в механизме взаимодействия в цепи «причина – 

следствие – причина», необходимо рассмотреть этот процесс с точки зрения 

категорий «необходимость и случайность», которые конкретизируют пред-

ставление о характере зависимости данного явления, выражают различные 

типы его связей и различную степень его обусловленности. Необходимость – 

это то, что вытекает из самой сущности материальных событий, то, что 

наступает всегда, если появляются определенные условия. Необходимые 

связи осознаются в науке в форме законов. Случайность – это то, что имеет 



120  

основание и причину преимущественно не в самом себе, а в другом, что 

вытекает не из главных связей и отношений, что может быть, а может и не 

быть. 

Для полного выявления соотнесенности закономерного и случайного, 

свободного и необходимого нужно воспользоваться еще одной парой фи-

лософских категорий: «возможность и действительность». Они конкрети-

зируют процесс превращения необходимости и случайности из возможного 

состояния в состояние реальной действительности усилиями человека, ко-

торый осуществляет свою свободу воли в меру своих возможностей. Дей-

ствительность – это наличная реальность единичного бытия. Возможность – 

предпосылка возникновения того или иного явления, процесса, его  потен-

циальное существование. 

 

  



121  

45. КАКОВЫ ФИЛОСОФСКИЕ И НАУЧНЫЕ ПРЕДСТАВЛЕНИЯ О 

СУЩНОСТИ СОЗНАНИЯ И ПРИРОДЕ ИДЕАЛЬНОГО? 

 

Проблема сознания находится в центре внимания как философии, так и 

специальных наук, изучающих мозг, психику и поведение человека. Это одна 

из «вечных» философских проблем. До сих пор в ней много неясного. Она 

была и остается предметом спора между материалистами и идеалистами. 

Материализм понимает сознание как свойство особым образом орга-

низованной материи (человеческого мозга) субъективно отражать объек-

тивный мир в идеальных образах и на этой основе регулировать деятель-

ность человека. 

Сознание – духовная форма деятельности. Первоначально производ-

ство идей, представлений было вплетено в материальную деятельность и 

общение людей. В дальнейшем происходит отделение духовного от мате-

риального, производство идей становится относительно самостоятельным. 

Сознание является жизненно необходимым условием практической 

деятельности человека. В нем отражается и осмысливается как объек-

тивная, так и субъективная реальность. Оно возникает, функционирует и 

развивается в процессе взаимодействия человека с окружающим его миром 

и на основе его чувственно-предметной деятельности, общественно-исто-

рической практики. 

Сознание обладает таким свойством, которое не наблюдается у пред-

метов объективного мира. Этим свойством является идеальный характер 

его образов. Познавательный образ и отраженный в нем предмет, с одной 

стороны, едины, ибо образ есть копия предмета, с другой – противопо-

ложны, ибо одно по отношению к другому выступает как идеальное по от-

ношению к материальному. Познавательный образ как отражение не явля-

ется его материальной копией. Образ не обладает свойствами, присущими 

материальным телам. 

Познавательный образ нельзя рассматривать как особую идеальную 

вещь, существующую наряду с предметом и независимо от него. Здесь нет 

двух предметов – идеального и материального. Сознание создает лишь об-

раз материального предмета. 

Идеальное – отражение действительности в формах мыслительной де-

ятельности человека, его сознания и воли. Оно не существует отдельно, но 

его можно выделить как некоторую чистую форму. 

Отражение является свойством объектов как не живой, так и живой при-

роды. Анализ этого свойства показывает, что длительный путь эволюции 

досоциального отражения завершился оформлением головного мозга с его 

безграничным потенциалом возможностей. Головной мозг представляет со-

бой наивысший уровень структурно организованного бытия в мире. Мозг 



122  

составляет основание психических процессов. С помощью мозга и на его 

основе формируется сознание и осуществляется духовная жизнь человека, 

складывается его отношение к миру. 

Развитый мозг, специализация его подсистем, наличие двух сигналь-

ных систем, единство естественной и искусственной природы задают усло-

вия становления и развития сознания человека. 

Сознательно поставленная цель, организация действий на ее 

осуществление, постоянный контроль и корректировка программы дей-

ствий, равно как и изменение способа и средств ее обеспечения, – все это 

коренным образом отличает психику у человека от психики животного, 

свидетельствует, что мы имеем дело с новым качеством психики. 

Вместе с тем в психике человека и животного есть много общего: чув-

ствительность к внешней среде; способность интегрировать воздействую-

щие свойства в единый целостный образ. И человеку, и животному при-

сущи навыки рассудочной деятельности, и отличие заключается лишь в 

мере совершенства этих навыков. 

Тем не менее, сознание – это новое качество отражения, которое 

имеет свои особые характеристики: 

- Сознание универсально. Будучи высшей формой отражения, созна-

ние способно адекватно отразить любые проявления бытия в мире. Даже чув-

ственный уровень восприятия обеспечивается и контролируется сознанием. 

- Сознание является основой творческой деятельности. Его универ-

сальность и объективность обеспечивают условия для конструктивного во-

ображения. 

- Сознание опосредовано языком, что позволяет ориентироваться на 

чужой эмпирический опыт, а при необходимости подключать предшеству-

ющий опыт человечества. 

- Сознание социализировано. Его возможности формируются и изме-

няются под влиянием развития общества в целом. 

- Сознание индивидуально, и, следовательно, уникально. Уже на 

уровне отражения в каждом отдельном случае возникает образ объек-

тивный по содержанию, но субъективный по восприятию. 

Изучение сознания включает в себя рассмотрение его собственной 

части – самосознания. Самосознание направлено «вовнутрь», субъект 

делает объектом познания самого себя. Формирование самосознания 

явилось принципиальным шагом в процессе эволюции человека. Посред-

ством самосознания человек выделяет себя из окружающей среды и само-

идентифицирует себя как личность. Самосознание есть мера развития 

личности. Сознание позволяет человеку контролировать свою практиче-

скую деятельность, а самосознание держит под контролем деятельность са-

мого сознания. 



123  

46. В ЧЕМ СУЩНОСТЬ ПОНЯТИЙ ИСТИНА И ЗАБЛУЖДЕНИЕ? 

КАКОВЫ КРИТЕРИИ ИСТИННОСТИ? 

 

Вопрос об истине является основным вопросом гносеологии. Все 

человеческое знание ориентировано на достижение истины. В процессе 

познания человек не только формирует знание, но и оценивает его. Знание 

может оцениваться с позиции его применимости, полезности, важности, ак-

туальности и т. д. Центральное место среди разнообразных видов оценки 

знания занимает оценка его с точки зрения истинности или ложности. 

Истина как гносеологическое понятие характеризует отношение зна-

ния к реальности, точнее, к некоторому ее фрагменту, составляющему 

предмет познания. Современная трактовка истины сводится к следующему 

определению: истина – это соответствие, адекватность наших знаний со-

держанию объекта познания. 

Это соответствие имеет ряд характеристик. 

1. Характерной чертой истины является наличие в ней объективной 

и субъективной сторон. Истина достигается в противоречивом взаимо-

действии субъекта и объекта. Без объекта знание теряет свою содержа-

тельность, а без субъекта – нет самого знания. 

2. Истина характеризуется как относительная и абсолютная. 

Представление о том, что истина достигается не сразу, целиком, что по-

стижение истины есть процесс сложный и противоречивый, формирова-

лось постепенно. Под абсолютной истиной понимается знание, которое не 

может быть опровергнуто дальнейшим развитием познавательной деятель-

ности. Такая истина существует только как предел, к которому стремится 

наше познание, как идеал познания. Под относительной истиной понима-

ется приблизительное знание, которое достигается в конкретно-историче-

ских условиях познания, это неполное знание о предмете. 

В процессе человеческого познания проявляется диалектическая вза-

имосвязь абсолютной и относительной истины. Абсолютная истина скла-

дывается из относительных истин. В свою очередь, относительные истины 

в процессе познания уточняются и обогащаются, устремляясь к абсолют-

ной истине как к своему пределу. Вместе с тем, эти же относительные ис-

тины оказываются частями абсолютной истины, в каждой относительной 

истине всегда есть некоторое «зерно» истины абсолютной. 

Пределы познания исторически ограничены, но по мере развития и 

совершенствования практики человечество все время приближается к абсо-

лютной истине, никогда не исчерпывая ее до конца. 

3. Истина всегда конкретна. Любое истинное знание всегда 

определяется в своем содержании и применении данными условиями места 

и времени и многими другими обстоятельствами. 



124  

В теории истины особенно важное значение имеет вопрос о 

критериях, которые позволяют отделить истинное от ложного, от заблуж-

дения, определить достоверность наших знаний. Под критерием истины по-

нимается обычно некий эталон или способ ее проверки. 

Заблуждение – непреднамеренное искажение результатов познания 

или исследования. Это содержание знания, не соответствующее ре-

альности, но принимаемое за истину. Заблуждения объективно присущи 

любому процессу познания и обусловлены следующими причинами: 

сложностью решаемых проблем; сложностью предмета познания; слож-

ностью выражения знания в знаковых формах; ограниченностью инфор-

мации; свободой выбора путей познания; неразвитостью инструментария 

науки и т. п. 

Чтобы установить истинность знания, нужно использовать 

определенный критерий истины, способ проверки и обоснования зна-

ния. В ходе развития философии предлагался ряд критериев истины. 

Так, Р. Декарт в качестве критерия истины предложил ясность и очевид-

ность. Ряд философов видят критерий истины в общезначимости. Со-

гласно этому критерию, истина есть то, с чем согласны все люди, что 

общезначимо. Э. Мах предложил в качестве критерия истины «эконо-

мию мышления». Истинно то, что просто, экономно мыслить. Прагма-

тизм предложил следующий критерий: истинно то, что полезно, вы-

годно людям. В качестве критерия истины предлагалась внутренняя со-

гласованность мыслей, ценность их и т. п. Все подобного рода критерии 

страдают субъективизмом. 

Ясность мыслей, их согласованность и т. п., безусловно, являются 

важными критериями истины. Однако важнейшим критерием ее является 

опыт, в особенности опыт, понимаемый в самом широком смысле – как 

общественно-историческая практика. 

Практика отличается тем, что она есть объективный критерий 

истины: в практической деятельности соединяются и соотносятся мысль об 

объекте и действие над ним. 

Практика как критерий истины противоречива: она и абсолютна, и от-

носительна. Абсолютность практики как критерия истины заключается в 

том, что именно практика дает решающую проверку истины. Вместе с тем 

практика относительна, так как доказывает истинность знаний для опреде-

ленной предметной области, для определенных условий и с определенной 

степенью точности. Практика исторически развивается и в каждый данный 

момент ограничена. Но при всей относительности практики, если она на 

определенном этапе развития познания подтвердила какое-то представле-

ние, то оно содержит в себе объективную истину. 



125  

Практика – это не только критерий истинности знания. Она вы-

полняет в процессе человеческого познания основополагающую роль, вы-

ступая в следующих главных функциях: 

1. Практика – это источник познания, так как мы знаем мир в той 

мере, в какой способны к его практическому освоению и преобразованию. 

2. Практика – движущая сила человеческого познания. Стремление 

к познанию возникает вместе с развитием практических способностей чело-

века. Она ставит перед познанием определенные задачи и поэтому высту-

пает как побудительная, движущая причина познания. 

3. Практика является целью познания. Знания нужны для выработки 

правильной стратегии действий. 

Эти функции практики подчеркивают значимость ее как критерия  

истины. 

 

 

 

  



126  

47. КАКОВО ЗНАЧЕНИЕ ОБЩЕЛОГИЧЕСКИХ МЕТОДОВ  

ПОЗНАНИЯ? 

 

Проблема метода познания актуальна, ибо она не только определяет, 

но в некоторой мере и предопределяет путь познания. Особый раздел фи-

лософии, который непосредственно рассматривает методы познания, назы-

вается методологией. Методология – это знание о производстве нового зна-

ния. Методология тесно связана с гносеологией и мировоззрением. 

Методы познания определяются природой объекта и уровнем его 

освоения. Среди множества используемых в познании методов особое зна-

чение имеют общелогические приемы, используемые человеческим мыш-

лением в любых областях познавательной деятельности людей, и методы 

эмпирического и теоретического исследования, которые разрабатываются 

и применяются в научном познании. 

К общелогическим приемам познания относятся: анализ и синтез; аб-

страгирование; обобщение; индукция и дедукция; аналогия и моделирова-

ние. Это приемы, присущие человеческому познанию в целом. 

1. Анализ и синтез 

Анализ – это расчленение целостного объекта исследования на его со-

ставляющие с целью их всестороннего изучения. 

Синтез – это восстановление целостности объекта посредством соеди-

нения ранее выделенных признаков, свойств, сторон, отношений в единое 

целое. 

Объективной предпосылкой аналитико-синтетической деятельности 

человеческого познания является структурность природы, ее способность 

к процессам объединения и разъединения, созидания и разрушения. Анализ 

и синтез являются самыми простыми приемами познания и в то же время 

самыми универсальными. 

Анализ и синтез как приемы познания могут использоваться на всех 

уровнях и во всех формах познания. 

2. Абстрагирование – это особый прием, мысленное отвлечение от 

тех или других сторон, свойств, связей объекта исследования с целью выде-

лить те существенные признаки, которые интересуют исследователя. 

Процесс абстрагирования включает два этапа: установление от-

носительной самостоятельности отдельных свойств, отношений; выделе-

ние этих свойств в качестве самостоятельного объекта исследования, заме-

щая их особыми знаками. Этот прием в большей или меньшей мере позво-

ляет сфокусировать внимание исследователя на том, что его предельно ин-

тересует. Абстрагирование позволяет осуществить переход от единичному 

к общему, превратить объект исследования в логическую категорию. 



127  

3. Обобщение – это такой прием познания, в ходе которого устанав-

ливаются общие свойства и признаки родственных объектов, устанавлива-

ется их общность. Обобщение позволяет осуществить переход от менее об-

щего понятия или суждения к более общему понятию или суждению. Рас-

ширяя общность в направлении формирования более общих понятий, 

можно выйти на уровень предельно общих понятий. Установление факта 

сходства обеспечивает возможность перехода от частного к общему и экс-

траполяции знания общего на единичное. 

4. Индукция и дедукция. Переход от известного к неизвестному осу-

ществляется при помощи таких приемов, как индукция и дедукция. Индук-

ция – это логический прием построения общего вывода на основе частных 

посылок. Дедукция – прием, обеспечивающий переход от общего к част-

ному, когда из общих посылок с необходимостью следует заключение част-

ного характера. Основой индукции является опыт, эксперимент, наблюде-

ние, в ходе которых накапливаются отдельные факты. Изучение и анализ 

этих фактов приводит к установлению сходных, повторяющихся призна-

ков. Выявление сходства позволяет построить индуктивное умозаключе-

ние, получив суждение общего характера. Цель дедукции заключается в 

том, чтобы вероятностное, индуктивное знание сделать более достоверным. 

Ценность дедукции состоит в том, что субъект познания, опираясь на досто-

верное общее знание, может сделать вывод частного характера. 

Аналогия и моделирование. Изучая свойства объекта, субъект позна-

ния может обнаружить, что они совпадают со свойствами уже известной 

реальности. Установив сходство и определив, что число совпадающих при-

знаков достаточно большое, субъект познания вправе сделать предположе-

ние о том, что и другие свойства сходных объектов совпадают. Аналогия – 

это такой прием, при котором на основе сходства объектов по одним при-

знакам делают вывод об их сходстве и по другим, еще не исследованным 

признакам. При умозаключении по аналогии знание, полученное ранее, пе-

реносится на объект, хранящий свою качественную неопределенность. 

Умозаключение по аналогии имеет право на существование, особенно ко-

гда исследуемый объект исключает доступность для прямого исследования 

или представляет собой уникальную ценность. В этих случаях перенос ин-

формации с одного объекта на другой составляет гносеологическое основа-

ние моделирования. Моделирование – это прием познания объекта через 

создание и исследование его копии (модели). Модели могут быть предмет-

ными и знаковыми, структурными и функциональными. Главная их цен-

ность заключается в способности воспроизвести оригинал, предоставить 

возможность провести любой эксперимент, а также многократно повторить 

те или иные свойства исследуемого объекта, когда сам объект отсутствует.  



128  

48. В ЧЕМ ЗАКЛЮЧАЕТСЯ СПЕЦИФИКА  

НАУЧНОГО ПОЗНАНИЯ? 

 

Под наукой понимается, во-первых, особая совокупность знаний; во-

вторых, особый вид деятельности; в-третьих, особая отрасль обще-

ственного труда. 

Целью и смыслом существования науки является истина. Наука – это 

технология получения истинного знания. Однако наука нужна обществу в 

конечном счете потому, что добываемые ею знания приносят пользу. 

Научное знание характеризуется следующими чертами: 

- рациональность всех содержащихся в научном знании положений и 

выводов. В нем может быть ничего недоступного человеческому понима-

нию, ничего магического, необъяснимого, опирающегося только на веру, 

эмоции, инстинкт и т. д.; 

- объективность, общезначимость, безличность: в научном знании 

должна выражаться объективная истина в максимально очищенном от лич-

ных симпатий и антипатий, убеждений и предубеждений виде; 

- воспроизводимость и проверяемость: любой исследователь, воссо-

здав условия, в которых получен какой-либо научный результат, может 

либо убедиться в его истинности, либо, если он не подтверждается, отверг-

нуть его; 

- логическая строгость, точность, однозначность, что обеспечивается 

внимательной фиксацией условий получения знания, установлением точ-

ных количественных значений изучаемых параметров, использованием 

специального языка; 

- логическая взаимосвязь различных элементов научного знания, в 

силу которой оно представляет не сумму разрозненных сведений, а 

логически упорядоченную систему. 

Эти особенности научного знания придают ему большую досто-

верность. Оно более надежно, чем любое другое знание. 

Главный вид деятельности в науке – исследовательская деятельность. 

Оно носит творческий характер. К важнейшим специфическим нормам 

научной деятельности относится требование, чтобы результатом ее было 

не просто знание, обладающее признаками научности, но и непременно но-

вое знание. 

В научно-исследовательской деятельности используются специфиче-

ские средства познания – научная терминология, приборы, инструменты, 

экспериментальные установки. Важную роль играют исторически сложив-

шиеся нормы и идеалы описания и объяснения, обоснования и доказатель-

ства, построения и организации научного знания. 



129  

В истории науки можно выделить четыре основных периода. 

1. С I тыс. до н. э. до ХVI в. Науку на этом этапе можно назвать 

«преднаукой». Ее составляли передававшиеся от поколения к поколе-

нию обыденно-практические знания, а также появившиеся в этот период 

первые философские теории, имевшие умозрительный характер. Она 

развивалась в основном в рамках философии и была очень слабо связана с 

жизненной практикой и ремесленным искусством. 

2. ХVI–ХVIII вв. Эпоха научной революции. В этот период были 

заложены основы современного естествознания. Наука оформляется как 

особая, самостоятельная область деятельности. Возникает научное сообще-

ство со свойственными ему специфическими формами и правилами 

деятельности, общения, обмена информацией. 

3. ХVIII– ХIХ вв. Науку этого периода называют классической.  

В это время образуется множество отдельных научных дисциплин, в которых 

накапливается и систематизируется огромный фактический материал. 

С ХХ в. начинается постнеклассическая эпоха в развитии науки. Ре-

волюционные изменения, связанные с появлением на рубеже ХIХ–ХХ вв. 

новых теорий в математике, физике, биологии, психологии и других обла-

стях науки, привели к тому, что она стала существенно отличаться от клас-

сической науки предшествующего периода. 

Исторический рост научного знания обусловлен различными и подчас 

противоречащими друг другу социокультурными ориентирами, которые 

определяют пути и направления деятельности ученых. 

Сотрудничество между философией и наукой реализуется в рамках 

особой отрасли философского знания «философия и методология науки». 

Эта область находится на стыке философии и науки. Она широко при-

влекает данные из истории науки, анализирует проблемы, связанные с 

особенностями науки как явления духовной культуры. 

Философия обобщает достижения науки, опирается на них. Иг-

норирование научных достижений привело бы ее к бессодержательности. 

Философия вписывает факты развития науки в широкий контекст куль-

турного и социального развития. Совместно с другими формами гумани-

тарной культуры философия призвана способствовать гуманизации науки, 

повышению в составе научной деятельности роли нравственных факторов. 

Поэтому философия во многих случаях должна ограничивать непомерные 

притязания науки на роль единственного и универсального способа 

освоения мира. Она соотносит факты научного познания с идеалами и 

ценностями гуманитарной культуры. 

Не только философия нуждается в науке, но и наука нуждается в фи-

лософии для решения стоящих перед нею проблем. 

  



130  

49. КАКОВЫ МЕТОДЫ ЭМПИРИЧЕСКОГО НАУЧНОГО  

ПОЗНАНИЯ? 

 

Основная задача эмпирического познания – собрать, описать, 

накопить факты, произвести их первичную обработку. 

Факт – основное понятие эмпирического познания. Он обозначает, 

фиксирует реальность в статусе объекта исследования. Непроверенные 

факты могут стать основанием для спекуляций, сомнительных выводов, за-

блуждений. Все это заставляет исследователя рассматривать факт не как 

цель, а как отправную точку отсчета в познании. Эту деятельность обеспе-

чивают: наблюдение, описание, измерение, эксперимент. 

Наблюдение – это преднамеренное и направленное восприятие 

объекта познания с целью получить информацию о его форме, свойствах и 

отношениях. 

Процесс наблюдения не является пассивным созерцанием. Это активная, 

направленная форма гносеологического отношения субъекта по отноше-

нию к объекту, усиленная дополнительными средствами наблюдения, фик-

сации информации. 

К наблюдению предъявляются достаточно четкие требования: цель 

наблюдения, выбор методики, план наблюдения, контроль за кор-

ректностью и надежностью результатов, обработка, осмысление и интер-

претация полученной информации. С другой стороны, эта информация 

несет на себе печать субъективности. 

Элементарное по своей природе наблюдение оказывается далеко не 

простым. Наблюдение может быть дорогой к истине, а может проложить 

путь к заблуждению. Отсюда необходимость особого внимания к наблюде-

нию, четкое выполнение всех требований этой операции познания. 

Описание – является формой фиксации информации наблюдения,  его 

завершающим этапом. 

С помощью описания информация органов чувств переводится на 

язык знаков, понятий, схем, графиков, обретая форму, удобную для после-

дующей рациональной обработки (систематизации, классификации, обоб-

щения и т. д.). 

Описание осуществляется на базе искусственного языка, который 

отличается логической строгостью и однозначностью. Описание может 

быть ориентировано на качественную или на количественную определен-

ность. 

Измерение – это прием в познании, с помощью которого осуществля-

ется количественное сравнение величин одного и того же качества. Изме-

рение – не второстепенный прием, а некая система обеспечения познания. 



131  

В процессе измерения субъект познания, устанавливая количественные от-

ношения между явлениями, открывает некоторые общие связи между ними. 

Эксперимент – это особый прием познания, представляющий 

системное и многократно воспроизводимое наблюдение объекта в про-

цессе преднамеренных и контролируемых воздействий субъекта на объ-

ект исследования. 

В эксперименте субъект познания изучает проблемную ситуацию, 

чтобы получить исчерпывающую информацию. Исследуемый объект 

наблюдения контролируется в специально заданных условиях, что обеспе-

чивает возможность фиксировать все свойства, связи, отношения. Экспери-

мент – это наиболее активная форма чувственного познания. 

Обеспечение доступности и воспроизводимости делает эксперимент 

одним из наиболее эффективных средств проверки гипотез и теоретических 

выводов. Эксперимент является одной из форм практики, выполняет функ-

цию критерия истинности теоретического знания. 

Современная наука использует в основном качественный и ко-

личественный эксперименты. Качественный устанавливает наличие или 

отсутствие предполагаемого свойства, признака исследуемого объекта. Ко-

личественный эксперимент более сложный, ибо его процедуры ориентиро-

ваны на измерение тех величин, которые выражают качественную опреде-

ленность объекта, его сущность. 

В области теоретического знания часто используется мысленный экс-

перимент. Он представляет собой систему продуманных процедур над иде-

ализированными объектами. 

В практику социальной действительности широко внедряется 

социальный эксперимент, ориентированный на обеспечение новых форм 

социальной организации. Специфика социального эксперимента заключа-

ется в том, что субъект познания имеет дело с особым объектом. В качестве 

объекта познания выступают люди. Это обстоятельство накладывает на 

экспериментатора повышенную ответственность. Содержание и процедуры 

социального эксперимента предполагают обусловленность их не только 

моральными, но и правовыми нормами. 

 

 

 

  



132  

50. КАКОВА СПЕЦИФИКА ТЕОРЕТИЧЕСКИХ МЕТОДОВ  

НАУЧНОГО ПОЗНАНИЯ? 

 

Характерной чертой теоретического познания является то, что 

субъект познания имеет дело с абстрактными объектами. Абстрактный 

объект (например, «треугольник вообще») лишен наглядности и других 

чувственных характеристик, которыми обладает конкретный, единичный 

объект, доступный непосредственному наблюдению (например, «этот – 

начерченный на бумаге – треугольник»). Абстрактный объект является 

«представителем» множества конкретных объектов. Теоретическое 

знание, имея своим предметом абстрактный объект, отражает зафиксиро-

ванные в нем общие и существенные черты, свойственные всем этим 

конкретным объектам. Поэтому его нельзя ни подтвердить, ни опроверг-

нуть отдельно взятыми опытными данными, относящимися лишь к неко-

торым конкретным объектам. Данные опыта могут только посеять сомне-

ние или усилить уверенность исследователя, обеспечить его ориентиро-

ванность и направленность, предоставить отправную точку для теорети-

ческого познания. 

Теоретическое знание характеризуется системностью. Если от-

дельные эмпирические факты могут быть приняты или опровергнуты без 

изменения всей совокупности эмпирического знания, то в теоретическом 

знании изменение отдельных элементов знания влечет за собой изменение 

всей системы знания. 

Теоретическое знание, отражая сущность абстрактного объекта, 

замещающего определенную совокупность явлений, дает более глубокую 

картину познаваемой реальности, чем чувственный образ эмпирического 

знания. 

И наконец, теоретическое знание связано с философскими 

принципами и идеями, от которых зависит выбор исходных установок, на 

которые опирается научно-исследовательская деятельность. 

Теоретическое знание требует и своих приемов, ориентированных на 

проверку гипотез, обоснование принципов, построение теории. 

Идеализация – это способ конструирования идеальных (или идеализи-

рованных) объектов – таких, как идеальный маятник в механике, идеаль-

ный газ в физике и пр. Процедура идеализации заключается в мысленном 

увеличении или уменьшении какого-либо параметра, свойственного реаль-

ным объектам, и предельном переходе к его бесконечно большому или ну-

левому значению, которое в реальности неосуществимо. Например, в меха-

нике идеальный объект «точечная масса» получается путем сведения к 

нулю объема материального тела. 



133  

В результате этой процедуры идеализированный объект, в отличие от 

абстрактного, наделяется воображаемыми свойствами (нулевой объем), 

которых не имеет и не может иметь никакой реальный объект (материаль-

ных тел, лишенных объема, в природе нет). Но зато такой идеализирован-

ный объект «очищается» от неопределенного множества признаков, прису-

щих явлениям действительности, и характеризуется лишь ограниченным и 

точно фиксированным набором признаков (точечная масса характеризуется 

только величиной массы и пространственно-временными координатами). 

Это позволяет мысленно контролировать все, что происходит с ним. 

Идеализация имеет большое значение в теоретическом иссле-

довании. Каждая идеализация создается для решения конкретной задачи. 

Метод идеализации без привязки к конкретной проблеме может привести 

к заблуждению. 

Мысленный эксперимент – это система мысленных процедур, прово-

димых над идеальными объектами. Построение идеальных объектов как 

теоретических образов реальной действительности и оперирование ими с 

целью изучения существенных характеристик реального объекта познания 

составляет основную задачу мысленного эксперимента. 

Мысленный эксперимент практически ничего общего не имеет с 

реэкспериментом в эмпирическом познании – за исключением того, что и 

тот и другой начинается с продумывания практически осуществимых 

операций. 

В современном естествознании мысленный эксперимент стал одним 

из основных средств построения нового теоретического знания. 

Аксиоматический метод. Это способ организации теоретического 

знания, состоящий в том, что в основу его закладываются аксиомы, из ко-

торых все остальные теоретические положения выводятся чисто логиче-

ским путем. 

Основное требование аксиоматического метода – непротиво-

речивость, полнота, независимость аксиом. При аксиоматическом построе-

нии теоретического знания сначала задается набор исходных положений, 

не требующих доказательства. Затем из них по определенным правилам 

строится система выводов. Совокупность аксиом и выведенных на их 

основе заключений образует аксиоматическую теорию (например, гео-

метрия Эвклида, классическая механика И. Ньютона). 

Гипотетико-дедуктивный метод. Он сходен с аксиоматическим ме-

тодом, но отличается тем, что исходные положения теории формулируются 

не как аксиомы, а как гипотезы. В ходе разработки теории к ним могут до-

бавляться новые гипотезы и новые понятия, их дополняющие и уточняю-

щие. В результате в теории образуется иерархическая система гипотез раз-

личного уровня общности. Дедуктивно выводимые из них следствия сверя- 



134  

ются с данными опыта, и если он их подтверждает, то это служит подтвер-

ждением исходных гипотез. Если аксиоматический метод используется, 

главным образом, в математических науках, то для наук, опирающихся на 

эмпирические исследования, больше подходит гипотетико-дедуктивный 

метод. Он стал широко применяться в естествознании с XVIII в. 

Формализация предполагает изложение теории на особом языке, т. е. 

языке со строго фиксированным синтаксисом. Этот язык состоит из набора 

исходных символов, а также правил образования из них языковых выраже-

ний (формул) и правил перехода от одних формул к другим. 

Формализация играет существенную роль в анализе и уточнении науч-

ных понятий. В науке часто нельзя не только разрешить, но даже сформули-

ровать проблему, пока не будут уточнены относящиеся к ней понятия. 

Теория, изложенная в формализованном языке, превращается в 

формализованную систему. В такой системе содержательные рассуждения, 

основанные на понимании смысла терминов, заменяются формальными 

операциями со знаками по заданным правилам. Это позволяет сводить про-

цессы рассуждения к четко определенным алгоритмам, программировать 

их и «поручать» их проведение компьютеру. Для приложения формализо-

ванной теории к описанию каких-либо объектов необходимо установить ее 

семантику (смысл ее языковых выражений). Интерпретация формализо-

ванной теории в соответствии с правилами семантики превращает ее в со-

держательную теорию определенной предметной области. 

 

 

 

  



135  

51. КАК ФИЛОСОФИЯ ПОНИМАЕТ И ИССЛЕДУЕТ ЧЕЛОВЕКА? 

 

Философия стремится выяснить, что такое человек вообще, какова его 

природа, его сущность. 

Познание человека – центральная проблема философии. Стремление 

человека познать свою собственную природу является одним из главных 

стимулов развития философской мысли. Вопросы универсального 

значения, которые ставит и решает философия, имеют смысл не сами по 

себе, а применительно к человеку. Философия решает вопросы о предель-

ных основаниях бытия для того, чтобы уяснить место человека во Вселен-

ной, разгадать смысл жизни человека и его предназначение в мире. 

Все разделы философского знания прямо или косвенно служат 

поискам ответов на вопросы о человеке. Для философии вполне справед-

ливо изречение древнего философа Протагора о том, что человек есть мера 

всех вещей. 

Каждый отдельный человек соединяет в себе черты общечело-

веческие, присущие всем людям как членам одного человеческого рода; 

социально-типические, свойственные ему как представителю некоторого 

конкретного общества, народа, класса; индивидуальные, составляющие 

неповторимое своеобразие данного единичного человека. Все эти черты 

существуют не отдельно друг от друга, а в тесной связи между собой. 

В современной науке существует свыше 800 дисциплин, изучающих 

человека. Но каждая рассматривает его в каких-то отдельных, частных 

аспектах. Философию же интересует не столько то, что представляет собой 

человек с точки зрения биологии или медицины, сколько то, что является 

в человеке самым главным и определяющим, на чем основано единство 

всех сторон и аспектов его жизнедеятельности. Для философии перво-

степенное значение имеет познание «родовой» природы человека. 

Что есть человек – определить трудно и, наверное, дать такое определение 

раз и навсегда невозможно. В разные эпохи утверждался свой взгляд на че-

ловека и на его сущность. И сейчас существуют различные подходы к рас-

смотрению этой проблемы. Анализ их приводит к выводу о чрезвычайной 

сложности и многосторонности человеческой природы. Человек представ-

ляет собой совокупность телесного и духовного, биологического и социаль-

ного, рационального и эмоционального, личного и общественного, индиви-

дуального и универсального, субъектного и объектного. 

Чтобы как-то систематизировать все это множество сторон че-

ловеческой природы, представляется целесообразным выделить три ос-

новных принципа, характеризующих «родовую» сущность человека: 

Одушевленность. Сущность человека с древности до ХVIII в. связы-

валась с его одушевленностью. Душу при этом понимали по-разному. Но 



136  

так или иначе предполагалось, что она связана с сознанием, с разумом, ко-

торые выступают как основные признаки «человечности». 

Деятельность. Классическая немецкая философия выдвинула и обос-

новала идею о том, что специфика человека обусловлена не только его 

одушевленностью и разумностью, но и свойственной ему способностью к 

активной свободной деятельности. 

Социальность. В диалектико-материалистической философии был 

раскрыт и еще один существенный аспект антропологической харак-

теристики человека, состоящий в том, что он есть не просто разумное живое 

существо, а такое существо, которое формируется только в общественных, 

социально-культурных условиях. При этом его биологические свойства яв-

ляются лишь исходными предпосылками, при которых развертывается спе-

цифический образ жизни человека как члена общества. 

Этими принципами определяются наиболее важные аспекты 

философского понимания человека. 

 

 

 

  



137  

52. КАК В ЧЕЛОВЕКЕ СООТНОСИТСЯ ПРИРОДНОЕ  

И СОЦИАЛЬНОЕ? 

 

В современной литературе по вопросам о роли социальных и биологи-

ческих факторов в индивидуальном развитии человека существуют два раз-

личных подхода к решению проблемы. 

Одни авторы утверждают, что развитие человека целиком обу-

словлено генами. Таким образом, они абсолютизируют биологический фак-

тор. Это направление называется панбиологизм. Другие полагают, что все 

люди рождаются с одинаковыми генетическими задатками, а главную роль 

в развитии их способностей играют воспитание и образование. Эта кон-

цепция получила название пансоциологизм. 

Сегодня господствующей точкой зрения можно считать ту, которая 

утверждает, что наследуются не сами способности как таковые, а лишь их 

задатки, которые в большей или меньшей степени могут проявляться в 

условиях среды. 

Генетический потенциал человека ограничен во времени, причем 

достаточно жестко. Если пропустить срок ранней социализации, этот по-

тенциал не успевает реализоваться и угасает. Многочисленные примеры 

свидетельствуют о том, что характерные черты человеческого поведения и 

деятельности приобретаются только через социальное исследование, через 

передачу социальной программы и обучение. 

Взаимодействие наследственности и среды в развитии человека имеет 

место в течение всей его жизни. Но особую важность оно приобретает в 

периоды формирования организма. Именно в эти периоды наблюдается ин-

тенсивный процесс развития организма и формирования личности. 

Наследственность определяет то, каким может стать организм, но 

складывается он под одновременным влиянием обоих факторов, как 

наследственности, так и среды. Адаптация человека осуществляется под 

влиянием двух программ наследования – биологической и социальной. По-

этому каждый человек является и частью природы, и продуктом обществен-

ного развития. 

С такой позицией сегодня согласно большинство ученых. Но хотя 

психика человека и его развитие во многом обусловлены биологически, 

нельзя абсолютизировать влияния этого фактора на его жизнедеятельность. 

Важный аспект влияния социального на биологическое в человеке со-

стоит в том, что природно-биологическая сторона существования человека 

опосредуется и «очеловечивается» социокультурными факторами. Это ка-

сается и удовлетворения таких сугубо биологических факторов, как про-

должение рода, еда, питье и т. д. Однако это «очеловечивание» природы на 



138  

практике не всегда означает ее облагораживание. Подобно тому, как от-

дельный индивид неадекватными действиями и поведением способен нано-

сить ущерб своей собственной природе, своему здоровью, так и все обще-

ство способно пагубно влиять на свою природную среду. 

Таким образом, при рассмотрении роли биологических и социальных 

факторов в развитии человека следует избегать как панбиологизма, так и 

пансоциологизма. В первом случае человек низводится до уровня живот-

ного. Во втором предстает как «чистая доска», на которой общественная 

среда «пишет» все развитие индивида. 

 

 

  



139  

53. КАК ФИЛОСОФИЯ ИССЛЕДУЕТ СУЩНОСТЬ ОБЩЕСТВА? 

 

Изучение общества является предметом социальной философии. Для 

философского подхода к познанию общества характерно стремление 

осмыслить его сущность, понять особенности, отличающие социальную 

реальность от природной реальности. В социальной философии формиру-

ются основные теоретические позиции и установки, на которые опираются 

все подходы к познанию общества. Ее задачей является разработка общей 

теоретической концепции социальной реальности, на базе которой опреде-

ляются объекты и методы исследования различных общественных наук. 

Понятие «общество» многозначно. С философской точки зрения 

общество есть не просто совокупность людей, но и реальная, объективно 

существующая совокупность условий их совместной жизни. Жизнь обще-

ства не сводится лишь к вещественно-энергетическим процессам, которые 

в нем происходят. В нем есть еще один тип процессов, которым нет аналога 

в природе: это процессы духовной жизни, которые протекают в головах ин-

дивидов, но при этом координируются и соединяются вместе, образуя об-

щественное сознание. 

Философские концепции общества опираются на то или иное 

решение основного вопроса философии применительно к социальной дей-

ствительности: материалистическое или идеалистическое. 

В философском понимании общества используются категории 

общественного бытия и общественного сознания. Общественное бытие 

определяется как материальная жизнь общества, ее производство и воспро-

изводство. В нее входят способ производства материальных благ; эконо-

мические отношения, которые складываются между людьми в процессе 

производства, распределения и обмена. Общественное сознание характери-

зуется как духовная жизнь общества. В нее входят разнообразные взгляды, 

идеи, настроения, теории социальных групп. 

Во взглядах на общественную жизнь длительное время господ-

ствовала идеалистическая концепция. Эта концепция исходит из утвержде-

ния, что определяющую роль в обществе играет духовное начало (Бог, ми-

ровой разум, сознание людей). 

Такое понимание общества имеет определенные основания. Во-пер-

вых, все действия, поступки людей происходят при участии сознания. Во-

вторых, выделение умственного труда в самостоятельную область деятель-

ности дает возможность для порождения своеобразной иллюзии, будто со-

знание, идеи не зависят от материальной жизни общества, развиваются со-

вершенно самостоятельно. 

Первым вариантом материалистического понимания общества можно 

считать географический детерминизм – направление в социологии, утвер- 



140  

ждающее, что на специфику и историю общественной жизни определяю-

щее воздействие оказывает географическая среда. 

Второй вариант материалистического подхода к истории предложен 

в марксизме, который распространяет материализм на понимание 

общества. Основополагающая социально-философская идея марксизма со-

стоит в том, что общественное бытие не зависит от общественного созна-

ния, а общественное сознание отражает общественное бытие и определя-

ется им. На основе материалистического понимания истории марксизм 

определяет структуру общества как иерархию четырех сфер общественной 

жизни: экономической, социальной, политической и духовной. 

Общество является определенным этапом исторического развития че-

ловечества, исторически сложившейся формой совместной деятельности 

людей. Оно представляет собой особую реальность, обособившуюся от 

природы (естественных условий существования человека), но и неразрывно 

связанную с ней. Это достаточно широкая трактовка понятия «общества», 

в более узком смысле под ним понимают конкретный вид общества со сво-

ими особенностями (например, российское, американское). 

Общество включает в себя помимо людей, его составляющих, формы 

их объединения и способы их взаимодействия. Таким образом, общество 

проявляется как сложная, динамичная, саморазвивающаяся система, система 

связей и отношений, посредством которых люди осуществляют свою 

жизнедеятельность. Эти связи и отношения являются объективными, так 

как возникают на основе объективных потребностей людей и объективных 

условий их существования и развиваются вместе с развитием условий жизни 

и деятельности людей. Важнейшими признаками общества являются: 

• общность территории проживании людей, что обычно совпадает с 

государственными границами; 

• целостность и устойчивость; 

• самовоспроизводство и самообеспеченность; 

• существование системы общепринятых норм и ценностей, т. е. 

культуры. 

Общество – это совокупность людей, объединенных исторически сло-

жившимися формами их взаимосвязи и взаимодействия в целях удовлетво-

рения своих потребностей. 

Общество включает в себя ряд общностей, между которыми 

существуют экономические, политические, социальные и другие отноше-

ния. Существование общества предполагает наличие совместных интере-

сов различных общностей, его составляющих. Общности отстаивают свои 

интересы, и эти интересы могут быть взаимоисключающими. Объединен-

ные в общество, они осознают свои интересы и так или иначе приводят их в 

соответствие с интересами других общностей. Таким образом, осуществля- 



141  

ется компромисс, выявляются общие интересы многих общностей. Обще-

ство возникает и существует, если общности способны осознать не только 

свои, но и общие интересы. Если этого не происходит – общество распада-

ется, остается только ряд социальных групп, проживающих на единой тер-

ритории. Исходя из этого, можно сделать вывод, что общество предпола-

гает единство дифференцированной массы людей. 

Известный английский философ и социолог Г. Спенсер отмечал, что 

в обществе присутствует постоянная тенденция к росту внутренней диффе-

ренциации, которая сопровождается постоянным усовершенствованием 

процесса интеграции. Единство общества обеспечивается различными фак-

торами – экономическими, политическими, социальными, духовными, ко-

торые и составляют общественные отношения. 

Итак, общество есть система взаимодействия людей. Но основы этого 

взаимодействия в социальной философии осмысливались неоднозначно. 

Некоторые исследователи настаивали на том, что основой чело-

веческой деятельности являются духовные начала – сознание, духовные по-

требности, духовные ценности. Другие связывали эти основы с материаль-

ными потребностями и материальными условиями общественной жизни. 

Например, английский философ Томас Гоббс полагал, что основу вза-

имодействия людей составляет заключенный между ними договор. По его 

мнению, изначальные отношения между людьми были основаны на вражде. 

Договор, заключенный между ними, регулирует нормы и правила челове-

ческой жизни и деятельности жизни и, тем самым, приводит к возникнове-

нию общества и государства. 

Немецкий философ В. Виндельбанд считал, что в основе развития 

общества лежат ценностные ориентиры человека. Ценности, по его 

мнению, имеют абсолютное значение, образуют идеальный, вечный и 

независимый от людей мир. По мере осознания ценностей люди выраба-

тывают ценностные установки и требования, которыми и руководству-

ются в своей деятельности. 

В марксистской философии внимание акцентируется на матери-

альных побудительных силах деятельности людей. Способ производства 

материальных благ рассматривается в качестве основы существования и 

развития общества. Он обеспечивает единство общества и обусловливает 

развитие социальной, политической и духовной жизни. 

 

 

 

  



142  

54. КАКОВО ФИЛОСОФСКОЕ ПРЕДСТАВЛЕНИЕ 

О СООТНОШЕНИИ МАТЕРИАЛЬНОГО  

И ДУХОВНОГО В ОБЩЕСТВЕ? 

 

Если марксистская философия ищет выход в том, чтобы в конечном 

счете выводить духовное из материального (общественное сознание из об-

щественного бытия), то в немарксистской социальной философии господ-

ствует противоположная тенденция – настаивать на примате духовного над 

материальным в социальной реальности. 

Трудность проблемы состоит в том, что материальное и духовное в 

социальной реальности неотделимы друг от друга. В социальной ре-

альности материя и дух по отдельности, в «чистом виде», независимо друг 

от друга, не существуют. Это, однако, не значит, что их соотношение в 

разных сферах общественной жизни одинаково. 

В сфере экономики материальная сторона более значительна, чем в 

других областях общественной жизни. Человек в сфере производства, 

конечно же, руководствуется своим сознанием и разумом, стремится 

осуществить свои замыслы и цели, инженерные идеи и проекты. Но его ду-

ховная свобода ограничена необходимостью строго сообразовывать свои 

мысли с материальными условиями внешней среды. 

В сфере культуры, в противоположность экономике, на первый план 

выдвигается духовная деятельность. Здесь возможен полет человеческой 

фантазии за пределы того, что возможно в материальном мире. Свобода ду-

ховного творчества – важнейшее условие развития культуры. Эту свободу 

ограничивают только собственные внутренние потребности человеческого 

духа. Однако разделить и противопоставить друг другу «духовную» и «ма-

териальную» культуру как две особые области культуры невозможно.  

С одной стороны, вся культура в целом духовна, потому что она есть мир 

смыслов, т. е. духовных сущностей. А с другой стороны, она вся в целом 

материальна, потому что представлена, «материализована» в чувственно 

воспринимаемых кодах, в знаках и текстах. Главное в культуре – духовное 

содержание, а материальная форма, в которой оно выражается, приспосаб-

ливается под него. 

В сфере политики духовную ее сторону составляют политические 

идеи, проекты, замыслы, рождающиеся в умах людей, а материальную – 

политические организации, государственные органы и т. п. В зависимости 

от обстоятельств соотношение духовного и материального в политике 

меняется, и главную роль в одних условиях могут играть духовные, а в 

других – материальные факторы. 

Рассматривая историю общества, можно сделать вывод, что  нельзя 

однозначно решать вопрос о соотношении общественного бытия и обще- 



143  

ственного сознания, утверждая раз и навсегда примат одного над другим. 

Речь должна идти не об их первичности или вторичности, а скорее об их 

взаимодействии. Оно проявляется, во-первых, в том, что общественное бы-

тие включает в себя духовный фактор, а общественное сознание содержит 

в себе отражение материальной стороны жизни общества. Во-вторых, вза-

имодействие общественного бытия и общественного сознания проявляется 

в том, что в ходе истории общественное сознание определяется пред-

шествующим состоянием бытия и, в свою очередь, влияет на его последу-

ющее состояние, а общественное бытие складывается под воздействием 

предшествующего состояния сознания и, в свою очередь, обусловливает 

его последующее состояние. 

Таким образом, в процессе развития общества материальное и духов-

ное «обмениваются ролями», и на разных этапах истории и в разных сферах 

социальной реальности определяющей становится то материаль- ная, то ду-

ховная сторона 

 

 

 

  



144  

55. В ЧЕМ СПЕЦИФИКА 

И ЗАКОНОМЕРНОСТИ РАЗВИТИЯ ТЕХНИКИ? 

 

Хотя техника является столь же древней, как и само человечество, фи-

лософия техники как самостоятельная дисциплина возникает лишь в   

ХХ столетии. Потребность философского осознания техники и дея-

тельности по ее созданию к этому времени стала ощущаться в кругах не 

только гуманитарной, но и самой технической интеллигенции. 

Попытки осмысления роли техники в общественном развитии, 

предпринимавшиеся в прошлом специалистами в области технических 

наук, сводились большей частью к исключительно оптимистической 

оценке достижений и перспектив технического прогресса. Вместе с тем в 

гуманитарной среде возрастало критическое отношение к техническому 

прогрессу, и внимание привлекалось прежде всего к его отрицательным 

сторонам. Так или иначе, в обоих случаях техника стала предметом спе-

циального анализа и исследования технического прогресса современного 

общества. 

В современной философии под техникой в широком смысле по-

нимается совокупность искусственно созданных средств человеческой 

деятельности. 

К технике относятся: 

1) материальные устройства, конструкции, системы («объективная 

техника») – например, станок, нефтепровод, компьютер; 

2) способы, приемы деятельности («субъективная техника») – 

например, техника музыканта или техника спортсмена. 

Техника, с одной стороны, есть артефакт, изобретение человека. Она 

создается людьми для того, чтобы применяться в их деятельности. Она не 

возникает в природе сама собой. С другой стороны, в технике нет ничего, 

что нарушало бы законы природы. Она создается и функционирует в пол-

ном соответствии с ними. То, что противоречит законам природы, сделать 

невозможно. 

Создание технических объектов опирается на объективно существу-

ющие в природе, обусловленные ее законами возможности. И в этом отно-

шении мир техники есть «продолжение» мира природы. Но вместе с тем 

человек осуществляет то, что в природе без него фактически остается не-

осуществимым, он реализует такие потенции природы, которые она сама, 

без его участия, не способная реализовать. В этом отношении техника 

«надприродна». Мир природы – это царство слепых, стихийных сил. Мир 

техники – это царство разума. В нем все рассчитано, предусмотрено, запла-

нировано. Природные формы и процессы обусловлены причинами, находя-

щимися в самой природе, технические же определяются целями, которые 



145  

лежат вне мира техники. Цели здесь задаются человеком. Техника возни-

кает благодаря человеку, но и человек формируется и развивается благо-

даря созданию техники. 

Создание и использование техники предполагает существование тех-

нической деятельности – специальной формы человеческой деятельности, 

включающей в себя проектирование, изготовление и эксплуатацию техни-

ческих объектов, а также научно-технические исследования, направленные 

на разработку новых образцов техники и технологии их производства и экс-

плуатации. Со временем возникает и специальная область знаний, необхо-

димых для технической деятельности, – технические знания. Ныне это 

огромная и все более возрастающая совокупность разнообразных знаний – 

от практических сведений, требующихся для работы с техническими 

устройствами, до технических наук, составляющих в наши дни одну из са-

мых больших отраслей научного познания. 

В ходе исторического развития техническая деятельность и тех-

ническое знание постепенно отделяются от мифа и магического действия, 

но первоначально опираются еще не на научное, а лишь на обыденное со-

знание и практику. Только в Новое время возникает необходимость 

подготовки инженеров в специальных школах. Это уже не просто передача 

накопленных предыдущими поколениями навыков, но налаженная и соци-

ально закрепленная система передачи технических знаний и опыта челове-

чества через систему профессионального образования. 

Однако вплоть до ХIХ в. наука и техника развиваются как бы по неза-

висимым траекториям, являясь, по сути дела, обособленными социальными 

организмами. Рациональное обобщение накопленного технического опыта 

происходило на уровне здравого смысла. 

В ХIХ в. с появлением технических наук начинается новый этап, 

на котором теоретическое обобщение отдельных областей технического 

знания в различных сферах техники ориентируется на естественнонаучную 

картину мира и происходит в целях научного образования инженеров. 

К середине ХХ в. технические науки, которые формировались 

прежде всего в качестве приложения различных областей естествознания 

к определенным классам инженерных задач, образуют особый класс 

научных дисциплин, обладающих дисциплинарной организацией, отли-

чающихся от естественных наук как по объекту, так и по внутренней 

структуре. Кроме того, технические науки со своей стороны в значитель-

ной степени стимулируют развитие естественных наук, оказывая на них 

обратное воздействие. 

Социальное значение техники очевидно. Различия между фило-

софскими направлениями связаны с различиями в оценке этой роли. Часть 

мыслителей оценивают эту роль как исключительно положительную, 



146  

связывая с прогрессом техники большие надежды. Такой взгляд характе-

ризуется как технократический. Другая часть мыслителей подходит к 

оценке роли техники более осторожно, указывая не только на преимуще-

ства, создаваемые научно-техническим прогрессом, но и на опасности. 

Этот взгляд оценивается как антитехнократический или гуманитарный. 

Представители этого подхода высказывают озабоченность не только 

относительно проблем, порождаемых научно-техническим прогрессом, но 

главным образом по поводу того, что перед лицом технического мо-

гущества человек может незаметно для себя утратить ценности гуманитар-

ного характера, такие как способность сочувствовать и сострадать ближ-

нему, ценности добра и красоты. 

Особое значение имеет непредсказуемость всех последствий техниче-

ского прогресса. История философского развития ХХ в. свидетельствует о 

напряженных поисках ответов на вызовы техники, о трудности осознания 

грозящих опасностей. 

 

 

 

  



147  

56. КАКОВЫ КРИТЕРИИ СОЦИАЛЬНОЙ ДИФФЕРЕНЦИАЦИИ? 

 

В обществе существуют взаимосвязанные друг с другом социальные 

группы, слои, общности. Их связи и отношения образуют социальную 

структуру общества, которая возникает в результате социальной дифферен-

циации и выражает объективное деление общества на группы. 

Социальная дифференциация осуществляется на основе ряда 

критериев, основными из которых являются экономический, политический 

и профессиональный. 

Появление и существование социальной структуры общества обуслов-

ливается, прежде всего, общественным разделением труда, отношением соб-

ственности на средства производства. Именно отношения собственности 

находятся в основе экономического критерия и внутренне расслаивают обще-

ство. Политический критерий предусматривает дифференциацию граждан по 

их доступу к власти, профессиональный – по роду их деятельности. 

Кроме того, общество дифференцируется по месту проживания 

людей (городские и деревенские жители), по возрастному критерию (дети, 

молодежь, старшее поколение, пенсионеры), по национальному признаку 

(нации, народности, этнические группы) и т. д. 

В качестве основного элемента социальной структуры общества 

выступают сословия, классы, страты. 

Сословия являются социальными группами, место которых в 

обществе определяется не только их положением в системе социально- эко-

номических отношений, но и сложившимися традициями и нормами права. 

Великий немецкий философ Гегель рассматривал сословия как этические 

потенции; человек, по его мнению, становится индивидуумом только в том 

случае, если он принадлежит к тому или иному сословию. Разделение об-

щества на сословия характерно для традиционных, медленно изменяю-

щихся обществ. В средневековом обществе Западной Европы выделялись 

три сословия – духовенство, дворянство и крестьянство. Дифференциация 

внутри сословий привела к тому, что уже к XVI веку в рамках третьего со-

словия четко различались слои не только крестьянства, но и наемных ра-

бочих и буржуазии. Принадлежность человека к сословию закреплялась 

юридически. В Индии вплоть до середины XX века основным элементом 

социальной структуры являлась каста, принадлежность к которой носила 

пожизненный характер и закреплялась религиозными традициями. 

Классовое расслоение общества не носит столь жесткого характера, 

как сословное. Принадлежность к классу не оформляется ни юридически, 

ни традиционно, поэтому возможен переход из одного класса в другой. 

Главным критерием, определяющим положение человека в обществе, явля- 



148  

ется уровень его дохода, материальное положение. Наиболее известна тео-

рия классов К. Маркса, в которой главным признаком, по которому разли-

чаются классы, является отношение к собственности. 

В противовес классовой теории К. Маркса русский философ и социолог 

П.А. Сорокин выдвинул теорию стратификации. По его мнению, в XX веке 

пирамида классов рухнула. Причины этого Сорокин усматривает в произо-

шедших изменениях в сферах доходов (появление налогов на доходы, более 

справедливое распределение), образования (оно становится доступным для 

всех слоев общества) и управления (доступ к властным структурам перестал 

быть привилегией определенных сословий). В результате этих изменений все 

слои населения уравниваются в горизонтальном отношении. Расслоение или 

стратификация общества теперь осуществляется по вертикали. Основным 

элементом общества, по Сорокину, является страта. 

Страта – реальная общность, где объединение людей осуществляется 

по каким-то общим позициям. Сорокин выделял три критерия стратифика-

ции общества – экономический, политический и профессиональный, но 

можно назвать и другие – этническая или религиозная принадлежность, до-

ступ к информации и т. д. 

Важной и необходимой стороной социальной структуры общества яв-

ляется социальная мобильность – перемещение из одних социальных слоев 

в другие. В современной социальной философии выделяют три вида соци-

альной мобильности: 

• горизонтальная (перемещение из одного социального слоя в 

другой, находящийся на том же социальном уровне); 

• вертикальная (перемещение в социальный слой, находящийся 

«выше» или «ниже» изначального); 

• межпоколенная (изменение социального положения одного поколе-

ния относительно другого). Межпоколенная мобильность характеризует от-

крытость общества, показывает, до какой степени неравенство в обществе 

переходит от одного поколения к другому. 

Социальная структура общества не является неизменной. Соци-

альные группы неоднородны и в свою очередь дифференцируются в соот-

ветствии с собственными экономическими, политическими и другими 

интересами. В развитии социальной структуры современного общества от-

четливо проявляются две основные тенденции: постоянно осуществляю-

щиеся процессы дифференциации, что приводит к появлению новых соци-

альных групп, и процессы интеграции, что приводит к сближению условий 

труда и жизни людей различных социальных групп. 

Поведение человека в огромной степени зависит не только от него са-

мого, но и от совместно живущих и действующих с ним людей. Для удо-

влетворения своих индивидуальных потребностей люди постоянно должны 



149  

пользоваться продуктами труда других людей, и это ставит их в зависи-

мость друг от друга. Люди оказывают взаимное влияние на поведение друг 

друга, регулярное и достаточно глубокое. Так устанавливается взаимодей-

ствие между людьми. 

Каждый человек, благодаря разделению труда, занят определенным 

видом деятельности, т. е. выполняет общественные функции. В системе со-

циальных связей каждый человек выполняет множество функций. Человек 

один не в состоянии решить важнейшие проблемы производства матери-

альных благ, здравоохранения, образования, социального обеспечения и 

т. д. Только совместные усилия людей способствуют организации и улуч-

шению условий жизни и деятельности каждого человека в отдельности. Та-

ким образом, человек постоянно находится во взаимодействии с другими, 

в системе социальных связей. 

Под социальной связью обычно понимают совокупность социальных 

факторов, обусловливающих совместную деятельность людей для до-

стижения поставленных целей. 

Социальные связи существуют объективно и устанавливаются в 

результате сложившихся социальных условий. Они проявляются в сфере 

взаимоотношений имеющихся в обществе социальных групп по поводу со-

циальных условий их жизнедеятельности. 

 

 

 

  



150  

57. КАКОВЫ ИСТОРИЧЕСКИЕ ТИПЫ ОБЩЕСТВА? 

 

Можно выделить три исторических типа общества: доиндустри-

альное; индустриальное; постиндустриальное (информационное). 

1. Доиндустриальное общество – это общество, в котором экономика 

и культура основываются на ручном труде и ручной технике. Главным объ-

ектом производственной деятельности служит природа. Ведущими явля-

ются добывающие отрасли хозяйства (земледелие, скотоводство, охота, ры-

боловство). В истории доиндустриальная культура долгое время была бес-

письменной, но и после создания письменности большинство населения в 

доиндустриальных обществах остается неграмотным. Главное место в 

культуре занимают мифология и религия. Экономика и культура развива-

ются медленно. В Европе общества такого типа существовали вплоть до 

Нового времени. 

2. В ХVIII веке в результате внедрения в производство машинной 

техники происходит становление индустриального общества. Главным 

объектом производственной деятельности людей становится не столько 

сама природы, сколько продукты добывающего производства – сырье, ма-

териалы, которые подвергаются дальнейшей обработке. Индустриальный 

тип общества впервые возникает в Западной Европе, распространяясь 

впоследствии на другие регионы. 

Индустриальное общество характеризуется ускоряющимся ростом 

промышленного производства, увеличением городского населения, форми-

рованием и развитием национальных культур. Общества этого типа 

динамичны, образ жизни людей в них быстро изменяется. В них велика 

миграция населения. Возрастает роль и престиж умственного труда, боль-

шое значение получает образование. Индустриальная культура – культура 

инновационная. 

3. Во второй половине ХХ в. наступает время научно-технической 

революции, продуктом которой является постиндустриальное (информаци-

онное) общество. В этом обществе возникают новые виды производства. 

Высокопроизводительная и автоматизированная техника материального 

производства почти полностью вытесняет ручной труд. 

Главным объектом деятельности людей становится информация (ее 

получение, переработка, передача, распространение, управление информа-

ционными потоками). 

Характерными чертами информационного общества являются сле- 

дующие: 

- превращение информации в товар. В настоящее время сама инфор-

мация является товаром. Потребности в информации растут с каждым днем 

и, соответственно, появляются средства, призванные эти потребности удо- 



151  

влетворять. Так формируется целая информационная отрасль, причем в 

ряде стран она является одной из самых прибыльных. Особенности инфор-

мационной продукции как товара заключаются в неуничтожимости (после 

усвоения информации может быть уничтожен только физический носи-

тель); возможности многократной реализации; автономности от физиче-

ского носителя; возможности быстрой доставки. Потребителями информа-

ции являются предприятия практически всех отраслей промышленности, 

научные и конструкторские организации, частные лица, а поставщиками – 

информационные предприятия (институты научно-технической информа-

ции, банки данных и т. д.); 

- изменение характера и содержания знания. Информация как вид 

знания необходима современному человеку не только для того, чтобы со-

здавать материальные и культурные ценности, но и для формирования и 

функционирования определенного социального, экономического и поли-

тического устройства общества. Свободное демократическое общество 

строится на свободном доступе к информации и владении способами ее 

использования; 

- формирование нового представления о современном обществе. 

Огромная роль информации и рост знаний формируют представление о со-

временном обществе как обществе, в основе развития которого – информа-

ция и знания, а не труд и капитал. Социальные и политические изменения 

в современных информационных обществах рассматриваются как след-

ствие развития новых технологий, которые изменяют также способы соци-

альной коммуникации; 

- становление нового типа потребителя информации. Меняются при-

оритеты потребностей личности. Она строит свое поведение на основе об-

ширной информации. Образование обучает современного человека не 

столько традиционным знаниям, сколько умению выбрать необходимую 

информацию, осмысливать ее, чтобы принимать самостоятельные решения. 



152  

58. ЧТО ТАКОЕ КУЛЬТУРА И ЦИВИЛИЗАЦИЯ? 

 

Слово «культура» стало употребляться в качестве научного термина 

со второй половины ХVIII в. В латинском языке слово cultura, пер-

воначально означавшее возделывание, обработку, улучшение, противо-

стояло слову natura – природа. Мыслители ХVIII в. стали пользоваться 

этим словом, чтобы обозначить специфику человеческого образа жизни – 

в отличие от природного, стихийного, животного бытия. 

Всемирная история знает различные типы культур. В зависимости от 

того, какой из них господствует в обществе, различают и сами общества, 

используя при этом термин «цивилизация». Это слово произведено от 

латинского civilis – гражданский, общественный, государственный.  

В ХVII–ХVIII вв. цивилизованность понималась как противоположность 

дикости. Однако в ХIХ в. под цивилизацией стали понимать не только ис-

торический процесс, но и уже достигнутое состояние общества. В исто-

рико-философской литературе получила признание мысль о существова-

нии разных цивилизаций. Наиболее развитой цивилизацией представлялся 

тип общества, сложившийся к тому времени в европейских странах. 

К концу ХIХ в. вера в прогресс европейской цивилизации поко-

лебалась. Маркс, Ницше и другие философы заговорили о ее неискорени-

мых пороках. Постепенно цивилизацию стали отличать от культуры. В оби-

ход вошло представление о цивилизации как о совокупности материальных 

и социальных благ, доставляемых человеку развитием общественного 

производства. Возникла тенденция противопоставлять культуру и циви-

лизацию, рассматривать их как противоположности (О. Шпенглер, Г. Зим-

мель, Г. Маркузе и др.). 

С этой точки зрения культура есть внутреннее духовное содержание 

цивилизации, тогда как цивилизация – лишь внешняя материальная 

оболочка культуры. Культура создает средства и способы развития духов-

ного начала в человеке, она нацелена на формирование и удовлетворение 

его духовных запросов; цивилизация же снабжает людей средствами 

существования, она направлена на удовлетворение их практических нужд. 

Культура – это духовные ценности, образование, достижения науки, фило-

софии, искусства, а цивилизация – это степень технологического, хозяй-

ственного, социально-политического развития общества. 

В сочинениях философов, трактующих цивилизацию таким образом, 

проводится мысль о несовпадении понятий цивилизованного и культурного 

человека. Культурным его делает «внутренняя культура» – превращение 

достижений человеческой культуры в коренные установки бытия, мышле-

ния и поведения личности. Цивилизованный же человек – тот, кто обла-

дает лишь «внешней культурой», состоявшей в соблюдении принятых в 



153  

цивилизованном обществе норм и правил приличия. Если это соблюдение 

не стало для него внутренней необходимостью, то его нельзя считать под-

линно культурным. 

Развивая эти взгляды на цивилизацию, немецкий философ 

О. Шпенглер говорит о европейской цивилизации как о завершающей фазе 

эволюции современного западного мира. Цивилизация у Шпенглера высту-

пает как последняя стадия развития всякого социокультурного мира, эпоха 

упадка творческой силы и погружения в бездуховное существование. 

Однако в английском языке такое толкование слова «цивилизация» не 

закрепилось. У одного из крупнейших историков ХХ в. А Тойнби цивили-

зациями называются различные типы общества, которые выступают как от-

носительно самостоятельные социокультурные миры. Современный амери-

канский исследователь С. Хантингтон определяет цивилизацию как куль-

турную общность наивысшего ранга. На уровне цивилизаций, по его мне-

нию, выделяются самые широкие культурные единства людей и самые об-

щие социально-культурные различия между ними. 

В русском языке слово «цивилизация» не имеет однозначно опреде-

ленного значения. Однако по сложившейся к настоящему времени тради-

ции в русской литературе цивилизацией обычно называют не просто куль-

туру как таковую, а общество, характеризующееся специфичной и доста-

точно развитой культурой. Цивилизации в этом смысле разнообразны. 

При этом следует иметь в виду, что цивилизация есть понятие вне- 

этническое: особенности цивилизации определяются не этнонациональным 

составом населения, а характером социокультурного устройства общества. 

Одна и та же цивилизация может развиваться разными народами в разное 

время и в разных местах земного шара. 

 

 

 

  



154  

59. ЧТО ТАКОЕ ГЛОБАЛИЗАЦИЯ 

И КАКИЕ ПРОБЛЕМЫ ОНА ПОРОЖДАЕТ? 

 

Исследование будущего представляет собой важную и необходимую 

область научного знания. Происходящая в настоящее время глоба-

лизация – образование глобальной, охватывающей весь мир системы соци-

альных, культурных, экономических и политических процессов – породила 

ряд серьезных проблем. Начиная с 1970-х гг. определились планетарные 

масштабы кризиса, проявившегося прежде всего в возникновении глобаль-

ных проблем. Перед всем мировым сообществом встала необходимость ре-

шения проблем экологии и жизненного пространства, проблем выживания, 

вызванных наличием экологического, сырьевого, производственного, 

продовольственного и иных видов кризисов, проблем сохранения челове-

ческой личности как биосоциальной структуры в условиях растущих и все-

сторонних процессов отчуждения. 

Возникновение глобальных проблем, решение которых весьма 

затруднительно, а не решение грозит гибелью человечества, является 

результатом научно-технического прогресса, который привел к чрезвы-

чайно возросшим за последнее столетие масштабам человеческого воздей-

ствия на природу. Для того чтобы последствия человеческой активности не 

привели к еще большему разрушению гармонии между человеком и 

природой, возникла необходимость научного предвидения будущего. Так в 

ХХ веке получила официальное признание новая область знания, связанная 

с будущим, – футурология. Этим словом обозначают совокупность пред-

ставлений о будущем человечества. 

Представления о будущем человечества основываются на пред-

видении. Предвидение – это знание о будущем, т. е. о том, чего еще нет в 

действительности, но что потенциально содержится в настоящем, в виде 

объективных и субъективных предпосылок ожидаемого хода развития. 

В настоящее время человечество обладает более или менее совершенными 

и адекватными научными методами и средствами познания исторических 

перспектив человечества. Точность, достоверность и определенность науч-

ного предвидения зависят от того, о каком будущем идет речь – непосред-

ственном, обозримом или отдаленном. 

Такая периодизация будущего не является произвольной, а продикто-

вана степенью точности и конкретности наших знаний о будущем. По 

мере удаления от настоящего знания о будущем становятся все более пред-

положительными и неопределенными. Это связано с неоднозначностью и 

многовариантностью реального исторического процесса, с непредсказуе- 



155  

мостью хронологической последовательности и исхода отдельных событий 

в общественной жизни. 

Непосредственное будущее частично содержится в настоящем, 

поэтому знание о нем является более точным. Относительно непосред-

ственного будущего наука уже сейчас располагает многими конкретными 

данными, которые позволяют составлять обоснованные прогнозы на 20–30 

лет вперед. Эти прогнозы касаются различных демографических показате-

лей (численность населения, возрастная структура, рождаемость, смерт-

ность, средняя продолжительность жизни и т. п.), достоверного запаса ми-

нерального сырья, темпов научно-технического прогресса. 

Обозримое будущее охватывает большую часть текущего столетия. 

Наши знания о нем носят правдоподобный характер и основываются на ин-

дукции, поэтому к ним следует подходить, тщательно определяя их вероят-

ность. Например, технологический уровень производства будет опреде-

ляться теми научными открытиями, которые будут сделаны в обозримом 

будущем и которые сейчас трудно предугадать. Для оценки обеспеченно-

сти производства минеральными ресурсами принимаются во внимание их 

потенциальные запасы в недрах земли. Можно также предсказать демогра-

фическое состояние, так как оно во многом определяется экономическими 

и социальными условиями жизни людей на сегодняшний день. На основа-

нии ныне признанных концепций можно предположить, каким будет куль-

турное и социальное развитие общества. 

Отдаленное будущее распространяется за пределы нашего столетия 

и о нем можно судить на основе гипотетических предположений, не проти-

воречащих реальным возможностям, но и не поддающихся точным оцен-

кам с точки зрения исторических сроков и конкретных форм воплощения в 

жизнь. Незнание здесь преобладает над знанием. Ибо за значительное ис-

торическое время все стороны общественной жизни могут претерпеть столь 

существенные изменения, что сейчас предвосхитить их невозможно. 

Предвидение будущего должно придерживаться строго научных кри-

териев философского осмысления реального исторического процесса. Для 

того чтобы исследовать будущее, существует множество научных методов, 

социальных методик, логических и технических средств познания. Однако 

можно выделить основные методы социального прогнозирования. 

1. Экстраполяция. 

2. Историческая аналогия. 

3. Компьютерное моделирование. 

4. Сценарии будущего. 

5. Экспертные оценки. 



156  

Предвосхищение будущего неизбежно оказывает влияние на со-

знание и поведение людей в настоящем. В зависимости от предсказаний 

люди либо стремятся к будущему, либо противодействуют его наступле-

нию, либо пассивно его ожидают. Поэтому любой социальный прогноз со-

держит не только научно-познавательный аспект, но и идеологический. 

Предвидение будущего – это междисциплинарное комплексное 

исследование перспектив человечества, которое может быть плодотворным 

лишь в процессе интеграции гуманитарного, естественнонаучного и техни-

ческого знания. Необходимость разрешения глобальных проблем диктует 

отказ от групповых, национальных и региональных интересов, переход к 

общечеловеческим интересам. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

Учебное издание 

 

 

 

Гусева Елена Алексеевна 

Панфилова Марина Игоревна 

Ермилов Кирилл Андреевич 

 

 

ФИЛОСОФИЯ  

В ВОПРОСАХ И ОТВЕТАХ 
 

 

Учебное пособие 

 

 
 

Издано в авторской редакции 

 

 

Подписано в печать 06.12.2021. Формат 6084 1/16. 

Усл. печ. л. 10,0. Тираж 50 экз. Заказ 955. 

 

Издательство СПбГЭУ. 191023, Санкт-Петер-

бург, наб. канала Грибоедова, д. 30-32, лит. А. 

 

Отпечатано на полиграфической базе СПбГЭУ 


