
МИНИСТЕРСТВО НАУКИ И ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ 
РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ

ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ 
ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ

«САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ
ЭКОНОМИЧЕСКИЙ УНИВЕРСИТЕТ»

КАФЕДРА ФИЛОСОФИИ

ФИЛОСОФИЯ XIX ВЕКА

Учебное пособие

Под редакцией М.И. Панфиловой, С.И. Тягунова

ИЗДАТЕЛЬСТВО
САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО

ЭКОНОМИЧЕСКОГО УНИВЕРСИТЕТА
2018



ББК	 87
	 Ф56 

Ф56	 Философия XIX века : учебное пособие / под ред. М.И. Панфи-
ловой, С.И. Тягунова. –  СПб. : Изд-во СПбГЭУ, 2018. – 256 с.

	 ISBN 978-5-7310-4397-7

Учебное пособие ориентировано на изучение курса «Философия» 
и структурировано по хронологическому и тематическому принципу. 
В  нём анализируются основные философские концепции  XIX  в., 
содержатся фрагменты произведений европейских мыслителей 
и контрольные вопросы к ним. Пособие может быть использовано на 
семинарских занятиях, для самостоятельной работы студентов, способ-
ствуя углубленному изучению дисциплины.

Предназначено для студентов всех направлений подготовки и спе-
циальностей.

The textbook is focused on studying «Philosophy» and is structured 
according to chronological and thematic principle. The publication analyses 
the main philosophical concepts of XIX с., it presents fragments of the works 
of European thinkers, and quizzes to them. The publication can be used in 
seminars, for independent work of students, contributing to an in-depth study 
of the discipline. 

The textbook is intended for students of all training directions and spe-
cialties.

ББК 87

	 Авторский коллектив:	 Бранская Е.В., Веричева К.В., Гусева Е.А., 
		  Евланникова Г.Е., Ермилов К.А., Маслобоева О.Д., 
		  Панфилова М.И., Рябов  А.А., Тягунов С.И.,  
		  Хан Т.В., Хомелев Г.В.

	 Рецензенты:	 д-р филос. наук, проф. В.П. Евланников (ФГБОУ ГУМРФ  
	 	 им. адм. С.О. Макарова) 

	 д-р филос. наук, проф. Е.А. Трофимова (СПбУТУиЭ)

ISBN 978-5-7310-4397-7

© СПбГЭУ, 2018



3

СОДЕРЖАНИЕ

Предисловие........................................................................................... 	  4

Немецкая классическая философия ....................................................... 	  6
И. Кант............................................................................................. 	 6
Г. Фихте............................................................................................ 	  31
Г. Шеллинг....................................................................................... 	  37
Г. Гегель............................................................................................ 	  48
Л. Фейербах..................................................................................... 	  70

Марксизм ............................................................................................... 	  99 
К. Маркс.......................................................................................... 	  99 
Ф. Энгельс........................................................................................ 	 110

Позитивизм ............................................................................................ 	 121

Неокантианство ...................................................................................... 	 158

У истоков экзистенциализма: ................................................................. 	 196
С. Кьеркегор.................................................................................... 	 196

Философия жизни .................................................................................. 	 212
А. Шопенгауэр................................................................................. 	 212
Ф. Ницше......................................................................................... 	 233

Библиографический список..................................................................  	 255



4

а)

ПРЕДИСЛОВИЕ

Данное издание предназначено для изучения философии XIX века, 
который по праву считается золотым веком философии. Он богат раз-
нообразием идей, теорий, методов и стилей. Это столетние стало пере-
ходным в истории философской мысли: в немецкой классической фило-
софии завершается развитие базовых принципов философии Нового 
времени и начинается формирование целого ряда направлений, знаме-
нующих становление философии неклассической, современной. Клас-
сический и постклассические типы философской культуры сосуществу-
ют здесь в сложном диалогическом единстве.

Немецкая классическая философия (Кант, Фихте, Шеллинг, Гегель, 
Фейербах) — высочайшие образцы логически выверенного, системати-
зированного мышления, выработанного философами Европы 
в XVII в. Вера в разум, в социальный прогресс, основанный на развитии 
науки, — убеждение, роднящее ее с Просвещением. Впрочем, Кант сумел 
ограничить сферу применения разума, освободив место для веры и мо-
рали. Поздний Шеллинг писал о цельности человеческого духа, объеди-
няющего религиозную веру, рациональное мышление и художественное 
воображение. Философия Гегеля явилась вершиной новоевропейской 
философской культуры, выразив ее ведущую рационалистическую тен-
денцию, ее дух и смысл. Фейербах — уже «конец немецкой классической 
философии» (К. Маркс).

Направления постклассической философии формировались на фун-
даменте переосмысления и опровержения немецкой классики, прежде 
всего — гегелевской. Критика ведется с различных позиций. Марксизм 
«перевернул Гегеля с головы на ноги», отринув идеализм в пользу мате-
риализма, но восприняв гегелевскую диалектику. Позитивизм отказал-
ся от метафизических притязаний философии, определив ее задачей 
обобщение данных естественных и  социальных наук, разработку их 
методов. Неокантианство призвало вернуться от Гегеля к Канту и со-
средоточиться на проблемах гносеологии, на выявлении своеобразия 
методологий естественных и  социально-гуманитарных наук. 
В XIX в. оформляется иррационализм — тенденция в философии, пред-
ставленная творчеством С. Кьеркегора, А. Шопенгауэра, Ф. Ницше. 
Критикуя гегелевскую философию за ее предельную всеобщность, за 
принесение единичного человека в жертву абсолютному духу, Кьеркегор 
сосредоточил внимание на субъективном мире личности, на проблемах 
ее экзистенциального выбора, осуществляющегося вовсе не одним толь-



5

ко разумом, но всем его существом. Иррациональные начала (воля, 
аффекты) провозглашаются основной характеристикой как самого мира, 
так и его понимания человеком в философии А. Шопенгауэра и Ф. Ниц-
ше, мыслителей, заложивших основы «философии жизни». Иррациона-
листическая философия противостояла не только немецкой классике, 
но и характерному для второй половины XIX в. господству методологиз-
ма и гносеологизма, распространившихся благодаря влиянию неокан-
тианства и позитивизма. Ограниченность этих течений она видела в заб-
вении мировоззренческих проблем.

Учебное пособие включает тексты авторов-составителей, содержа-
щие биографические сведения и краткий анализ философских воззрений 
мыслителей XIX в., а также характеристику исторической эпохи, в усло-
виях которой они формировались. Вдумчивое прочтение этих тестов 
способствует пониманию первоисточников, представленных в обширных 
фрагментах из произведений философов. Авторы учебного пособия по-
лагают, что знакомство с подлинными текстами мыслителей (а не с пере-
сказами), их самостоятельное прочтение и обдумывание — наиболее 
эффективный путь изучения философии, формирующий навыки сво-
бодного критического мышления, которые востребованы в любой про-
фессиональной деятельности. Авторы старались избегать однозначных 
оценок философских идей и теорий, предоставляя студентам возмож-
ность сделать это самостоятельно. Каждый тематический раздел завер-
шается списком контрольных вопросов, которые обращают внимание 
на наиболее существенные аспекты его содержания, помогают обдумать 
и запомнить их.

Учебное пособие разработано авторским коллективом кафедры 
философии СПбГЭУ: канд. филос. наук, доц. Бранская Е.В. (С. Кьер-
кегор), канд. филос. наук, доц. Веричева К.В. (Неокантианство), д-р 
филос. наук, проф. Гусева Е.А. (Марксизм), канд. филос. наук, доц. 
Евланникова Г.Е. (А. Шопенгауэр), канд. филос. наук, доц. Ермилов К.А. 
(И. Фихте, Ф. Шеллинг), канд. филос. наук, доц. Маслобоева О.Д. (По-
зитивизм), канд. филос. наук, доц. Панфилова М.И. (Ф. Ницше), канд. 
филос. наук, доц. Рябов А.А. (Неокантианство), канд. филос. наук, доц. 
Тягунов С.И. (Л. Фейербах), канд. филос. наук, доц. Хан Т.В. (И. Кант), 
д-р филос. наук, проф. Хомелев Г.В. (Г. Гегель).

Дополнительную информацию к содержанию учебного пособия вы 
найдете в предложенном списке литературы, который, разумеется, может 
быть расширен.



6

а)

НЕМЕЦКАЯ КЛАССИЧЕСКАЯ ФИЛОСОФИЯ

Иммануил Кант

Иммануил Кант — родоначальник немецкой классической философии, 
жил и творил в Восточной Пруссии, в городе Кенигсберге (ныне российский 
город Калининград). Про Канта историки говорят, что у нет иной био-
графии, кроме истории его собственного учения, наполненной драматич-
ными и волнующими умы идеями, изложенными в знаменитых философских 
произведениях. Сам Кант называл себя влюбленным в метафизику, деви-
зом его жизни могли бы быть его собственные слова, адресованные со-
временникам эпохи Просвещения: «Имей мужество пользоваться своим 
собственным умом».

Для Канта, как в свое время для Сократа, проблема человека — глав-
ная философская проблема. Пристально рассматривая законы бытия 
и сознания, И. Кант искал ответы на вопросы о человеке, для человека, 
во имя человека.

После окончания университета Кант несколько лет проработал до-
машним учителем, приобрел не только педагогические навыки, пригодив-
шиеся ему в дальнейшей университетской карьере, но и большой социаль-
ный опыт. Первую свою рукопись философ первоначально озаглавил 
«Космогония, или попытка объяснить происхождение мироздания, обра-
зование небесных тел и причины их движения общими законами движения 
материи в соответствии с теорией Ньютона». Чуть позже Кант до-
полнил свою работу и опубликовал под известным теперь названием «Все-
общая естественная история и теория неба, или Попытка истолковать 
строение и  механическое происхождение всего мироздания, исходя из 
принципов Ньютона». Основной смысл космогонической теории Канта 
заключен в его фразе, ставшей афоризмом: «Дайте мне материю, и я по-
строю из нее мир, то есть дайте мне материю, и я покажу вам, как из 
нее должен возникнуть мир». Впоследствии догадка Канта о происхож-
дении Вселенной оформилась в так называемую теорию Канта-Лапласа. 
Несмотря на то, что современная наука отвергла космогоническую ги-
потезу Канта, ученые поддерживают главную идею Канта, положившую 
начало диалектическому воззрению на происхождение и развитие мира.

Будучи уже известным философом, слава о котором разошлась от 
окраины Пруссии по всей Европе, несмотря на то, что философ никогда 
не покидал своего родного города, Кант написал в  1780  г.  «Критику  



7

чистого разума». Книга начинается с  пространной цитаты Фрэнсиса 
Бэкона, известного своей критикой схоластической философии. Кант 
видел себя именно продолжателем главного дела английского философа 
Нового времени: отбросить мертвые догмы и укоренившиеся предрассуд-
ки, проверять в  опыте все положения, претендующие на истинность. 
Решение этой задачи Кант находит в единственно здравом, по его мнению, 
пути критики. Причем, не критике философских систем, а критике само-
го разума, взятого в чистом виде, независимо от какого бы то ни было 
опыта. Под понятием «чистый разум» Кант разумеет совокупность 
чистых априорных суждений, не зависящих от человека, существующих 
изначально, не нуждающихся в опытном подтверждении. То есть позна-
ние не ограничивается опытным путем, подчеркивает Кант. Часть 
знаний человек получает благодаря своей познавательной способности 
и носит априорный (доопытный) характер. Человек, приступивший к по-
знанию, уже имеет определенные, исторически сложившиеся формы по-
знания. Далее Кант показывает различия аналитических суждений, но-
сящих поясняющий характер, и  синтетических, расширяющих наше 
знание. Как возможны априорные синтетические суждения, например, 
математические? Как развивающаяся наука дает новое, обязательное 
для всех знание? Последовательно рассматривая поставленные проблемы, 
Кант выводит главный свой вопрос «Критики чистого разума»  — как 
возможно чистое, внеопытное знание? Ответы на этот вопрос автор 
дает в трех разделах: трансцендентальная эстетика, трансценденталь-
ная аналитика и трансцендентальная диалектика. Слово «трансценден-
тальное» от латинского слова «переходить», «переступать») Кант ис-
пользует для того, чтобы выяснить, как осуществляется переход от 
результатов чувственного познания с помощью познавательной способ-
ности ко всеобщему знанию. Как связаны наблюдение (созерцание) и ин-
теллект? Как найти всеобщий критерий истины для всякого знания?

Предложенные философом ответы на поставленные вопросы в «Кри-
тике чистого разума» послужили фундаментом, основанием для последу-
ющих его работ, но уже не в области теории познания, а в практических 
сферах человеческого бытия, в которых чистый разум обретает характер 
конституции для формирования морального закона. Основой морали, 
главным нравственным принципом Кант называет в «Критике практи-
ческого разума» долг. Следовать моральному долгу всегда и везде, нести 
ответственность за собственные поступки, — таково основное требо-
вание строгой и бескомпромиссной этики Канта.



8

а)

Если до И. Канта этика носила гетерономный характер, т. е. выво-
дила мораль из внешних принудительных принципов (воли Бога, требова-
ний семьи, окружения, общества), то Кант в своих произведениях выводит 
автономную этику, основанную на доброй воле человека.

Философия эстетики, философия религии, философия права, фило-
софия человека — составные части философской системы Канта.

На мемориальной доске памяти великого философа рядом с его моги-
лой высечена цитата из произведения «Критика практического разума»: 
«Две вещи наполняют душу всегда новым и все более сильным удивлением 
и благоговением, чем чаще и продолжительнее я размышляю о них, — это 
звездное небо надо мной и моральный закон во мне».

Фрагменты произведений публикуются по изданиям:
Кант И. Критика чистого разума / Пер. с нем. Н. Лосского. — М.: 

Эксмо, 2015. — 734 с.
Кант И. Критика практического разума / Пер. с нем. — М.: Эксмо, 

2015. — 222 с.

Из работы «Критика чистого разума»

Метафизика, совершенно изолированное спекулятивное познание 
разумом, которая целиком возвышается над знанием из опыта, а имен-
но познание посредством одних лишь понятий (но без применения их 
к созерцанию, как в математике), и в которой разум, следовательно, 
должен быть только своим собственным учеником, — до сих пор не 
пользовалась еще благосклонностью судьбы и не сумела еще вступить 
на верный путь науки, несмотря на то что она древнее всех других наук 
и сохранилась бы, если даже все остальные [науки] были бы поверже-
ны всеистребляющим варварством. В метафизике разум постоянно 
оказывается в состоянии застоя, даже когда он пытается а priori усмо-
треть (как он считает себя вправе) законы, которые подтверждаются 
самым обыденным опытом. В метафизике приходится бесчисленное 
множество раз возвращаться назад, так как оказывается, что [избран-
ный прежде] путь не ведет туда, куда мы хотели. [...]

Но хотя всякое наше познание и начинается с опыта, отсюда вовсе 
не следует, что оно целиком происходит из опыта. Вполне возможно, 
что даже наше опытное знание складывается из того, что́ мы воспри-
нимаем посредством впечатлений, и из того, что́ наша собственная 
познавательная способность (только побуждаемая чувственными впе-



9

чатлениями) дает от себя самой, причем это добавление мы отличаем 
от основного чувственного материала лишь тогда, когда продолжи-
тельное упражнение обращает на него наше внимание и делает нас 
способными к обособлению его.

Поэтому возникает по крайней мере вопрос, который требует 
более тщательного исследования и не может быть решен сразу: суще-
ствует ли такое независимое от опыта и даже от всех чувственных 
впечатлений познание? Такие знания называются априорными; их от-
личают от эмпирических знаний, которые имеют апостериорный ис-
точник, а именно в опыте.

Однако термин а priori еще недостаточно определен, чтобы над-
лежащим образом обозначить весь смысл поставленного вопроса. 
В самом деле, обычно относительно некоторых знаний, выведенных 
из эмпирических источников, говорят, что мы способны или причаст-
ны к ним а priori потому, что мы выводим их не непосредственно из 
опыта, а из общего правила, которое, однако, само заимствовано нами 
из опыта. Так, о человеке, который подрыл фундамент своего дома, 
говорят: он мог а priori знать, что дом обвалится, иными словами, ему 
незачем было ждать опыта, т. е. когда дом действительно обвалится. 
Однако знать об этом совершенно а priori он все же не мог. О том, что 
тела имеют тяжесть и потому падают, когда лишены опоры, он все же 
должен был раньше узнать из опыта.

Поэтому в дальнейшем исследовании мы будем называть априор-
ными знания, безусловно независимые от всякого опыта, а не незави-
симые от того или иного опыта. Им противоположны эмпирические 
знания, или знания, возможные только а posteriori, т. е. посредством 
опыта. В свою очередь из априорных знаний чистыми называются те 
знания, к которым совершенно не примешивается ничто эмпириче-
ское. Так, например, положение всякое изменение имеет свою причину 
есть положение априорное, но не чистое, так как понятие изменения 
может быть получено только из опыта.

Мы обладаем некоторыми априорными знаниями, и даже обыден-
ный рассудок никогда не обходится без них. Речь идет о признаке, по 
которому мы можем с уверенностью отличить чистое знание от эмпи-
рического. Хотя мы из опыта и узнаем, что объект обладает теми или 
иными свойствами, но мы не узнаем при этом, что он не может быть 
иным. Поэтому, в о - п е р в ы х, если имеется положение, которое мыс-
лится вместе с его необходимостью, то это априорное суждение; если 



10

а)

к тому же это положение выведено исключительно из таких, которые 
сами в свою очередь необходимы, то оно безусловно априорное по-
ложение. В о - в т о р ы х, опыт никогда не дает своим суждениям ис-
тинной или строгой всеобщности, он сообщает им только условную 
и сравнительную всеобщность (посредством индукции), так что это 
должно, собственно, означать следующее: насколько нам до сих пор 
известно, исключений из того или иного правила не встречается. 
Следовательно, если какое-нибудь суждение мыслится как строго 
всеобщее, т. е. так, что не допускается возможность исключения, то 
оно не выведено из опыта, а  есть безусловно априорное суждение. 
Стало быть, эмпирическая всеобщность есть лишь произвольное по-
вышение значимости суждения с той степени, когда оно имеет силу 
для большинства случаев, на ту степень, когда оно имеет силу для всех 
случаев, как, например, в положении все тела имеют тяжесть. [...]

Например, если я говорю все тела протяженны, то это суждение 
аналитическое. В самом деле, мне незачем выходить за пределы по-
нятия, которое я сочетаю со словом тело, чтобы признать, что про-
тяжение связано с ним, мне нужно только расчленить это понятие, 
т. е. осознать всегда мыслимое в нем многообразное, чтобы найти в нем 
этот предикат. Следовательно, это — аналитическое суждение. Если 
же я говорю все тела имеют тяжесть, то этот предикат есть нечто иное, 
чем то, что я мыслю в простом понятии тела вообще. Следовательно, 
присоединение такого предиката дает синтетическое суждение.

Все эмпирические суждения, как таковые, синтетические. В самом 
деле, было бы нелепо основывать аналитические суждения на опыте, 
так как, составляя эти суждения, я вовсе не должен выходить за преде-
лы своего понятия и,  следовательно, не нуждаюсь в  свидетельстве 
опыта. Суждение, что тела протяженны, устанавливается а priori и не 
есть эмпирическое суждение. В самом деле, раньше, чем обратиться 
к опыту, я имею все условия для своего суждения уже в этом понятии, 
из которого мне остается лишь извлечь предикат по закону противо-
речия, и благодаря этому я в то же время могу сознавать необходимость 
этого суждения, которая не могла бы быть даже указана опытом. [...]

На первый взгляд может показаться, что положение 7 + 5 = 12 чи-
сто аналитическое [суждение], вытекающее по закону противоречия 
из понятия суммы семи и пяти. Однако, присматриваясь ближе, мы 
находим, что понятие суммы 7 и 5 содержит в себе только соединение 
этих двух чисел в одно и от этого вовсе не мыслится, каково то число, 



11

которое охватывает оба слагаемых. Понятие двенадцати отнюдь еще 
не мыслится от того, что я мыслю соединение семи и пяти; и сколько 
бы я ни расчленял свое понятие такой возможной суммы, я не найду 
в нем числа 12. Для этого необходимо выйти за пределы этих понятий, 
прибегая к помощи созерцания, соответствующего одному из них, 
например своих пяти пальцев [...]

Истинная же задача чистого разума заключается в следующем во-
просе: как возможны априорные синтетические суждения?

Решение поставленной выше задачи заключает в себе вместе с тем 
возможность чистого применения разума при создании и развитии 
всех наук, содержащих априорное теоретическое знание о предметах, 
т. е. ответ на вопросы:

Как возможна чистая математика?
Как возможно чистое естествознание?
Так как эти науки действительно существуют, то естественно ста-

вить вопрос, как они возможны: ведь их существование доказывает, 
что они должны быть возможны. Что же касается метафизики, то 
всякий вправе усомниться в ее возможности, так как она прежде пло-
хо развивалась, и ни одна из предложенных до сих пор систем, если 
речь идет об их основной цели, не заслуживает того, чтобы ее при-
знали действительно существующей.

Однако и этот вид знания надо рассматривать в известном смысле 
как данный; метафизика существует если не как наука, то во всяком 
случае как природная склонность [человека] (metaphysica naturalis). 
В самом деле, человеческий разум в силу собственной потребности, 
а вовсе не побуждаемый одной только суетностью всезнайства, неудер-
жимо доходит до таких вопросов, на которые не могут дать ответ ни-
какое опытное применение разума и заимствованные отсюда прин-
ципы; поэтому у всех людей, как только разум у них расширяется до 
спекуляции, действительно всегда была и будет какая-нибудь метафи-
зика. А потому и относительно нее следует поставить вопрос: как воз-
можна метафизика в качестве природной склонности, т. е. как из при-
роды общечеловеческого разума возникают вопросы, которые чистый 
разум задает себе и на которые, побуждаемый собственной потребно-
стью, он пытается, насколько может, дать ответ [...].

Этот последний вопрос, вытекающий из поставленной выше  
общей задачи, можно с полным основанием выразить следующим 
образом: как возможна метафизика как наука?



12

а)

Таким образом, критика разума необходимо приводит в конце 
концов к науке; наоборот, догматическое применение разума без кри-
тики приводит к ни на чем не основанным утверждениям, которым 
можно противопоставить столь же ложные утверждения, стало быть, 
приводит к скептицизму. [...]

Из всего сказанного вытекает идея особой науки, которую можно 
назвать критикой чистого разума. Разум есть способность, дающая нам 
принципы априорного знания. Поэтому чистым мы называем разум, 
содержащий принципы безусловно априорного знания. Органоном 
чистого разума должна быть совокупность тех принципов, на основе 
которых можно приобрести и действительно осуществить все чистые 
априорные знания. Полное применение такого органона дало бы си-
стему чистого разума. Но так как эта система крайне желательна и еще 
неизвестно, возможно ли и здесь вообще какое-нибудь расширение 
нашего знания и в каких случаях оно возможно, то мы можем назвать 
науку, лишь рассматривающую чистый разум, его источники и грани-
цы, пропедевтикой к системе чистого разума. Такая пропедевтика долж-
на называться не учением, а только критикой чистого разума, и польза 
ее по отношению к спекуляции в самом деле может быть только не-
гативной: она может служить не для расширения, а только для очище-
ния нашего разума и освобождения его от заблуждений, что́ уже пред-
ставляет собой значительную выгоду. Я называю трансцендентальным 
всякое познание, занимающееся не столько предметами, сколько ви-
дами нашего познания предметов, поскольку это познание должно 
быть возможным а priori. Система таких понятий называлась бы транс-
цендентальной философией. Однако и этого для начала было бы слиш-
ком много. Ведь такая наука должна была бы содержать в полном 
объеме как аналитическое, так и априорное синтетическое знание, 
и потому, насколько это касается нашей цели, она обладала бы слиш-
ком большим объемом, так как мы должны углубляться в своем ана-
лизе лишь настолько, насколько это совершенно необходимо, чтобы 
усмотреть во всей полноте принципы априорного синтеза, единствен-
но интересующие нас. [...]

Я называю чистыми (в трансцендентальном смысле) все представ-
ления, в которых нет ничего, что принадлежит к ощущению. Сооб-
разно этому чистая форма чувственных созерцаний вообще, форма, 
в которой созерцается при определенных отношениях все многооб-
разное [содержание] явлений, будет находиться в душе а priori. Сама 



13

эта чистая форма чувственности также будет называться чистым со-
зерцанием. Так, когда я отделяю от представления о теле все, что рас-
судок мыслит о нем, как-то: субстанцию, силу, делимость и т. п., а так-
же все, что принадлежит в нем к ощущению, как-то: непроницаемость, 
твердость, цвет и т. п., то у меня остается от этого эмпирического со-
зерцания еще нечто, а именно протяжение и образ. Все это принад-
лежит к чистому созерцанию, которое находится в душе а priori также 
и без действительного предмета чувств или ощущения, как чистая 
форма чувственности.

Науку о  всех априорных принципах чувственности я называю 
трансцендентальной эстетикой. Следовательно, должна существовать 
наука, составляющая первую часть трансцендентального учения о на-
чалах, в противоположность науке, содержащей принципы чистого 
мышления и называемой трансцендентальной логикой. [...]

Что же такое пространство и время? Есть ли они действительные 
сущности, или они суть лишь определения или отношения вещей, одна-
ко такие, которые сами по себе были бы присущи вещам, если бы даже 
вещи и не созерцались? Или же они суть определения или отношения, 
присущие одной только форме созерцания и, стало быть, субъективной 
природе нашей души, без которой эти предикаты не могли бы приписы-
ваться ни одной вещи? Чтобы решить эти вопросы, истолкуем сначала 
понятие пространства. Под истолкованием же (expositio) я разумею от-
четливое (хотя и не подробное) представление о том, что принадлежит 
к понятию; я называю истолкование метафизическим, если оно содержит 
то, благодаря чему понятие показывается как данное а priori.

1. Пространство не есть эмпирическое понятие, выводимое из 
внешнего опыта. В самом деле, представление о пространстве должно 
уже заранее быть дано для того, чтобы те или иные ощущения были 
относимы к чему-то вне меня (т. е. к чему-то в другом месте простран-
ства, а не в том, где я нахожусь), а также для того, чтобы я мог пред-
ставлять себе их как находящиеся вне и подле друг друга, стало быть, 
не только как различные, но и как находящиеся в различных местах. 
Представление о пространстве не может быть поэтому заимствовано 
из отношений внешних явлений посредством опыта: сам этот внешний 
опыт становится возможным прежде всего благодаря представлению 
о пространстве.

2. Пространство есть необходимое априорное представление, 
лежащее в основе всех внешних созерцаний. Никогда нельзя себе 



14

а)

представить отсутствие пространства, хотя нетрудно представить себе 
отсутствие предметов в нем. Поэтому, пространство следует рассма-
тривать как условие возможности явлений, а не как зависящее от них 
определение; оно есть априорное представление, необходимым об-
разом лежащее в основе внешних явлений.

3. Пространство есть не дискурсивное, или, как говорят, общее, 
понятие об отношениях вещей вообще, а чистое созерцание. В самом 
деле, представить себе можно только одно-единственное пространство, 
и если говорят о многих пространствах, то под ними разумеют лишь 
части одного и того же единственного пространства. К тому же эти 
части не могут предшествовать единому, всеохватывающему простран-
ству словно его составные части (из которых можно было бы его сло-
жить): их можно мыслить только находящимися в нем. Пространство 
в существе своем едино; многообразное в нем, а стало быть, и общее 
понятие о пространствах вообще основываются исключительно на 
ограничениях. Отсюда следует, что в основе всех понятий о простран-
стве лежит априорное (не эмпирическое) созерцание. Точно так же все 
геометрические основоположения, например что в треугольнике сум-
ма двух сторон больше третьей стороны, всегда выводятся из созерца-
ния, и притом а priori, с аподиктической достоверностью, а вовсе не из 
общих понятий о линии и треугольнике.

4. Пространство представляется как бесконечная данная величина. 
Всякое понятие, правда, надо мыслить как представление, которое 
содержится в бесконечном множестве различных возможных пред-
ставлений (в качестве их общего признака), стало быть, они ему под-
чинены (unter sich enthält); однако ни одно понятие, как таковое, нель-
зя мыслить так, будто оно содержит в себе (in sich enthielte) бесконечное 
множество представлений. Тем не менее пространство мыслится имен-
но таким образом (так как все части бесконечного пространства су-
ществуют одновременно). Стало быть, первоначальное представление 
о пространстве есть априорное созерцание, а не понятие [...]

Каким же образом может быть присуще нашей душе внешнее со-
зерцание, которое предшествует самим объектам и в котором понятие 
их может быть определено а priori? Очевидно, это возможно лишь в том 
случае, если оно находится только в  субъекте как формальное его 
свойство подвергаться воздействию объектов и таким образом полу-
чать непосредственное представление о них, т. е. созерцание, следова-
тельно, лишь как форма внешнего чувства вообще.



15

Итак, лишь наше объяснение делает понятной возможность гео-
метрии как априорного синтетического знания. Всякий другой способ 
объяснения, не дающий этого, хотя бы он внешне и был несколько 
сходен с нашим, можно точнее всего отличить от нашего по этому 
признаку. [...]

1. Время не есть эмпирическое понятие, выводимое из какого-
нибудь опыта. В самом деле, одновременность или последовательность 
даже не воспринимались бы, если бы в основе не лежало априорное 
представление о времени. Только при этом условии можно представить 
себе, что события происходят в одно и то же время (вместе) или в раз-
личное время (последовательно).

2. Время есть необходимое представление, лежащее в основе всех 
созерцаний. Когда мы имеем дело с явлениями вообще, мы не можем 
устранить само время, хотя явления прекрасно можно отделить от 
времени. Следовательно, время дано а priori. Только в нем возможна 
вся действительность явлений. Все явления могут исчезнуть, само же 
время (как общее условие их возможности) устранить нельзя. [...]

Время есть не дискурсивное, или, как его называют, общее, по-
нятие, а чистая форма чувственного созерцания. Различные времена 
суть лишь части одного и того же времени. Но представление, которое 
может быть дано лишь одним предметом, есть созерцание. К тому же 
положение о том, что различные времена не могут существовать вме-
сте, нельзя вывести из какого-либо общего понятия. Это положение 
синтетическое и не может возникнуть из одних только понятий. Сле-
довательно, оно непосредственно содержится в созерцании времени 
и в представлении о нем. [...]

Время есть не что иное, как форма внутреннего чувства, т. е. со-
зерцания нас самих и нашего внутреннего состояния. В самом деле, 
время не может быть определением внешних явлений: оно не принад-
лежит ни к внешнему виду, ни к положению и т. п.; напротив, оно 
определяет отношение представлений в нашем внутреннем состоянии. 
Именно потому, что это внутреннее созерцание не имеет никакой 
внешней формы, мы стараемся устранить и этот недостаток с помощью 
аналогий и представляем временную последовательность с помощью 
бесконечно продолжающейся линии, в которой многообразное со-
ставляет ряд, имеющий лишь одно измерение, и  заключаем от 
свойств этой линии ко всем свойствам времени, за исключением 
лишь того, что части линии существуют все одновременно, тогда 



16

а)

как части времени существуют друг после друга. Отсюда ясно также, 
что представление о времени само есть созерцание, так как все его 
отношения можно выразить посредством внешнего созерцания. [...]

Время есть априорное формальное условие всех явлений вообще. 
Пространство как чистая форма всякого внешнего созерцания огра-
ничено как априорное условие лишь внешними явлениями. Другое 
дело время. Так как все представления, все равно, имеют ли они сво-
им предметом внешние вещи или нет, принадлежат сами по себе как 
определения нашей души к внутреннему состоянию, которое подчи-
нено формальному условию внутреннего созерцания, а именно вре-
мени, то время есть априорное условие всех явлений вообще: оно есть 
непосредственное условие внутренних явлений (нашей души) и тем 
самым косвенно также условие внешних явлений. Если я могу сказать 
а priori, что все внешние явления находятся в пространстве и а priori 
определены согласно отношениям пространства, то, опираясь на прин-
цип внутреннего чувства, я могу сказать в совершенно общей форме, 
что все явления вообще, т.  е. все предметы чувств, существуют  
во времени и необходимо находятся в отношениях времени. [...]

Таким образом, пространство и время суть два источника позна-
ния, из которых можно а priori почерпнуть различные синтетические 
знания; блестящим примером этого служит чистая математика, когда 
дело касается знания о пространстве и его отношениях. Пространство 
и время, вместе взятые, суть чистые формы всякого чувственного со-
зерцания, и именно благодаря этому возможны априорные синтети-
ческие положения. Однако эти источники априорного познания как 
раз благодаря этому обстоятельству (благодаря тому, что они лишь 
условия чувственности) определяют свои границы, а именно касают-
ся предметов, лишь поскольку они рассматриваются как явления, а не 
показывают, каковы вещи сами по себе. [...]

Когда я говорю, что как созерцание внешних объектов, так и само-
созерцание души в пространстве и времени представляет нам эти объ-
екты так, как они действуют на наши чувства, т. е. так, как они явля-
ются, я этим вовсе не хочу сказать, будто эти предметы суть лишь 
видимость. В явлении объекты и даже свойства, которые мы им при-
писываем, всегда рассматриваются как нечто действительно данное, 
но поскольку эти свойства зависят только от способа созерцания субъ-
екта в отношении к нему данного предмета, то мы отличаем предмет 
как явление от того же предмета как объекта самого по себе. [...]



17

Мы имеем здесь один из необходимых моментов для решения общей 
задачи трансцендентальной философии — как возможны априорные 
синтетические положения, а именно мы нашли чистые априорные со-
зерцания — пространство и время. В них, если мы хотим в априорном 
суждении выйти за пределы данного понятия, мы находим то, что может 
быть а priori обнаружено не в понятии, а в соответствующем ему созер-
цании и может быть синтетически связано с понятием. Но именно 
поэтому такие суждения никогда не выходят за пределы предметов чувств 
и сохраняют свою силу только для объектов возможного опыта. [...]

Наше знание возникает из двух основных источников души: первый 
из них есть способность получать представления (восприимчивость 
к впечатлениям), а второй — способность познавать через эти пред-
ставления предмет (спонтанность понятий). Посредством первой спо-
собности предмет нам дается, а посредством второй он мыслится в от-
ношении к  представлению (как одно лишь определение души). 
Следовательно, созерцания и понятия суть начала всякого нашего по-
знания, так что ни понятия без соответствующего им некоторым об-
разом созерцания, ни созерцание без понятий не могут дать знание. 
Созерцание и понятие бывают или чистыми, или эмпирическими. 
Эмпирическими — когда в них содержится ощущение (которое предпо-
лагает действительное присутствие предмета); чистыми же — когда 
к представлению не примешиваются никакие ощущения. Ощущения 
можно назвать материей чувственного знания. Вот почему чистое со-
зерцание заключает в себе только форму, при которой что-то созерца-
ется, а чистое понятие — только форму мышления о предмете вообще. 
Только чистые созерцания или чистые понятия могут быть априорны-
ми, эмпирические же могут быть только апостериорными. [...]

Что есть истина? Вот знаменитый старый вопрос, которым пред-
полагали поставить в тупик логиков и привести их или к жалким рас-
суждениям, или к признанию своего неведения, а следовательно, и тщет-
ности всего искусства логики. Номинальная дефиниция истины, 
согласно которой она есть соответствие знания с его предметом, здесь 
допускается и предполагается заранее. Но весь вопрос в том, чтобы 
найти всеобщий и верный критерий истины для всякого знания. [...]

Если истина — в соответствии познания с его предметом, то тем самым 
следует отличать этот предмет от других предметов; в самом деле, знание 
заключает в себе ложь, если оно не находится в соответствии с тем пред-
метом, к которому оно относится, хотя бы и содержало нечто такое, что 



18

а)

могло быть правильным в отношении других предметов. Между тем все-
общим критерием истины был бы лишь такой критерий, который был 
бы правилен в отношении всех знаний, безразлично, каковы их пред-
меты. Но так как, пользуясь таким критерием, мы отвлекаемся от всяко-
го содержания знания (от отношения к его объекту), между тем как ис-
тина касается именно этого содержания, то отсюда ясно, что совершенно 
невозможно и нелепо спрашивать о признаке истинности этого содержа-
ния знаний и что достаточный и в то же время всеобщий признак истины 
не может быть дан. Так как выше мы уже назвали содержание знания его 
материей, то мы можем выразить эту мысль следующим образом: требо-
вать всеобщего признака истинности знания в отношении материи нель-
зя, так как это требование заключает в себе противоречие [...].

Мыслить себе предмет и познавать предмет не есть, следовательно, 
одно и то же. Для познания необходимо иметь, в о - п е р в ы х, понятие, 
посредством которого вообще мыслится предмет (категория), и, в о -
в т о р ы х, созерцание, посредством которого предмет дается; в самом 
деле, если бы понятию вовсе не могло быть дано соответствующее 
созерцание, то оно было бы мыслью по форме, но без всякого пред-
мета и посредством него не было бы возможно никакое знание о какой 
бы то ни было вещи, потому что в таком случае, насколько мне из-
вестно, не было бы и не могло бы быть ничего, к чему моя мысль 
могла бы быть применена. Но всякое возможное для нас созерцание 
чувственно (эстетика), следовательно, мысль о предмете вообще по-
средством чистого рассудочного понятия может превратиться у нас 
в знание лишь тогда, когда это понятие относится к предметам чувств. 
Чувственное созерцание есть или чистое созерцание (пространство 
и время), или эмпирическое созерцание того, что́ через ощущение 
представляется в пространстве и времени непосредственно как дей-
ствительное. Через определение чистого созерцания мы можем полу-
чить априорные знания о предметах (в математике), но только по их 
форме, как о явлениях; могут ли существовать вещи, которые должны 
быть созерцаемы в этой форме, остается при этом еще неизвестным. 
Следовательно, все математические понятия сами по себе не знания, 
если только не предполагать, что существуют вещи, которые могут 
представляться нам только сообразно с формой этого чистого чув-
ственного созерцания. Но в пространстве и времени вещи даются лишь 
поскольку, поскольку они суть восприятия (представления, сопрово-
ждающиеся ощущениями), стало быть, посредством эмпирических 



19

представлений. Следовательно, чистые рассудочные понятия, даже 
если они а priori применены к созерцаниям (как в математике), дают 
знание лишь постольку, поскольку эти созерцания и, значит, рассу-
дочные понятия посредством них могут быть применены к эмпири-
ческим созерцаниям. Следовательно, категории посредством созер-
цания доставляют нам знание о вещах только через их возможное 
применение к эмпирическому созерцанию, т. е. служат только для воз-
можности эмпирического знания, которое называется опытом. Следо-
вательно, категории применяются для познания вещей, лишь посколь-
ку эти вещи рассматриваются как предметы возможного опыта... [...]

Мы не можем мыслить ни одного предмета иначе как с помощью 
категорий; мы не можем познать ни одного мыслимого предмета иначе 
как с помощью созерцаний, соответствующих категориям. Но все наши 
созерцания чувственны, и это знание, поскольку предмет его дан, име-
ет эмпирический характер. А эмпирическое знание есть опыт. Следо-
вательно, для нас возможно априорное познание только предметов воз-
можного опыта. [...]

Понятие ноумена, т. е. вещи, которую следует мыслить не как пред-
мет чувств, а как вещь, существующую саму по себе (исключительно 
посредством чистого рассудка), не заключает в себе никакого противо-
речия, так как о чувственности нельзя утверждать, будто она един-
ственно возможный способ созерцания. Далее, это понятие необхо-
димо для того, чтобы не распространять чувственных созерцаний на 
[сферу] вещей самих по себе, следовательно, чтобы ограничить объ-
ективную значимость чувственного познания (ведь все остальное, на 
что не распространяется чувственное созерцание, называется ноуме-
нами именно для того, чтобы показать, что область чувственного по-
знания простирается не на все, что мыслится рассудком) [...].

Вопросы, естественно возникающие перед чистым разумом при 
такой диалектике, таковы: 1. При каких же утверждениях чистый раз-
ум неизбежно впадает в антиномию? 2. От каких причин зависит эта 
антиномия? 3. Может ли разум, несмотря на это противоречие, найти 
путь к достоверности и каким образом? [...]

Антиномия, обнаруживающаяся при применении законов, есть вви-
ду ограниченности нашей мудрости лучшее испытание для номотетики, 
чтобы обратить внимание разума, не легко замечающего свои ошибки 
в абстрактной спекуляции, на все моменты в определении своих ос-
новоположений. [...]



20

а)

АНТИНОМИИ ЧИСТОГО РАЗУМА
Те з и с
Мир имеет начало во времени и ограничен также в пространстве.
Антитезис
Мир не имеет начала во времени и границ в пространстве; он бес-

конечен и во времени, и в пространстве. [...]
Те з и с
Всякая сложная субстанция в мире состоит из простых частей, 

и вообще существует только простое или то, что сложено из простого.
А н т и т е з и с
Ни одна сложная вещь в мире не состоит из простых частей, и во-

обще в мире нет ничего простого.[...]
Те з и с
Причинность по законам природы есть не единственная причин-

ность, из которой можно вывести все явления в мире. Для объяснения 
явлений необходимо еще допустить свободную причинность [...]

А н т и т е з и с
Нет никакой свободы, все совершается в мире только по законам 

природы. [...]
Те з и с
К миру принадлежит или как часть его, или как его причина без-

условно необходимая сущность.
А н т и т е з и с
Нигде нет никакой абсолютно необходимой сущности — ни в мире, 

ни вне мира — как его причины. [...]
Таким образом, всякое человеческое познание начинает с созер-

цаний, переходит от них к понятиям и заканчивается идеями. Хотя 
в отношении всех этих трех элементов оно имеет априорные источни-
ки знания, которые, как кажется на первый взгляд, пренебрегают 
пределами всякого опыта, тем не менее основательная критика убеж-
дает нас, что никакой разум никогда не может в своем спекулятивном 
применении выйти с этими элементами за сферу возможного опыта 
и что истинное назначение этой высшей познавательной способности 
состоит в пользовании всеми методами и их основоположениями толь-
ко для того, чтобы проникнуть в самую глубь природы сообразно всем 
возможным принципам единства, из которых главное составляет един-
ство целей, но никогда не переходить границы природы, за которыми 
для нас нет ничего, кроме пустоты. [...]



21

Теперь мы изложим совокупно и связно все то, что в предыдущем 
разделе было высказано отрывочно и разрозненно. Есть три субъек-
тивных источника знания, на которых основывается возможность 
опыта вообще и знание предметов его: чувство, воображение и аппер-
цепция. Каждый из них можно рассматривать как эмпирический, 
а именно в применении к данным явлениям, но все они суть также 
априорные начала, или основы, делающие возможным само это эм-
пирическое применение. Чувство представляет явления эмпирически 
в восприятии, воображение — в ассоциации (и воспроизведении), ап-
перцепция — в эмпирическом сознании тождества этих воспроизведенных 
представлений с явлениями, благодаря которым они даны, стало быть, 
в узнавании.

Но в основе всех восприятий а priori лежит чистое созерцание  
(в отношении их как представлений — форма внутреннего созерцания, 
время), в основе ассоциаций — чистый синтез воображения, а в осно-
ве эмпирического сознания — чистая апперцепция, т. с. полное тож-
дество самого себя при всех возможных представлениях. [...]

Явления, поскольку они мыслятся как предметы на основе един-
ства категорий, называются phaenomena. Но если я допускаю вещи 
лишь как предметы рассудка, которые тем не менее как таковые могут 
быть даны в качестве предметов созерцания, хотя и не чувственного 
(следовательно, coram intuilu intellectuali), то такие вещи можно на-
зывать noumena (intelligibilia).

Следует иметь в виду, что понятие о явлениях, ограниченное транс-
цендентальной эстетикой, само собой приводит к признанию объ-
ективной реальности ноуменов и  дает право делить предметы на 
phaenomena и noumena, а следовательно, и мир — на чувственно вос-
принимаемый и умопостигаемый (mundus sensibilis et intelligibilis), 
притом так, что различие здесь касается не только логической формы 
неотчетливого или отчетливого познания одной и той же вещи, но 
и неодинакового способа, каким эти два мира могут первоначально 
быть даны нашему познанию, вследствие чего они сами по себе, по 
существу своему отличаются друг от друга [...]

Все интересы моего разума (и спекулятивные и практические) 
объединяются в следующих трех вопросах:

1. Что я могу знать?
2. Что я должен делать?
3. На что я могу надеяться?



22

а)

П е р в ы й  в о п р о с  чисто спекулятивный. Мы исчерпали (смею 
надеяться) все возможные ответы на него и наконец нашли такой от-
вет, который должен, правда, удовлетворить разум, и притом имея на 
это основание, если он не обращен на практическое. Однако от двух 
великих целей, на которые, собственно, были направлены все стрем-
ления чистого разума, мы остались столь же далеки, как если бы мы 
с самого начала ради своего спокойствия отказались от этой задачи. 
Итак, если речь идет о знании, то по крайней мере достоверно и опре-
деленно то, что это знание относительно указанных двух проблем 
никогда не может стать нашим достоянием.

В т о р о й  в о п р о с  чисто практический. Как таковой, он может, 
правда, принадлежать чистому разуму, но в таком случае этот вопрос 
не трансцендентальный, а моральный, стало быть, наша критика сама 
по себе не может заниматься им.

Тр е т и й  в о п р о с, а именно вопрос о том, на что я могу наде-
яться, если делаю то, что мне надлежит делать, есть вопрос одно-
временно практический и теоретический, так как практическое слу-
жит лишь руководством для ответа на теоретический и, если пойти 
еще выше, на спекулятивный вопрос. Действительно, всякая надеж-
да имеет в виду блаженство и в отношении практического и в отно-
шении нравственного закона составляет то же самое, что знание 
и закон природы в отношении теоретического познания вещей. Пер-
вая приводит в конце концов к заключению, что нечто (определяю-
щее конечную возможную цель) существует, потому что чему-то 
надлежит произойти; а  второе приводит к  заключению, что нечто 
существует (действуя как высшая причина), потому что нечто проис-
ходит.

Итак, ответ на первый из двух вопросов чистого разума, касаю-
щихся практического интереса, таков: делай то, благодаря чему ты 
становишься достойным быть счастливым. Второй же вопрос состоит 
в следующем: если мое поведение таково, что я не недостоин блажен-
ства, то смею ли я надеяться быть благодаря этому причастным бла-
женству? Для ответа на этот вопрос важно знать, обязательно ли прин-
ципы чистого разума, а priori предписывающие закон, связывают и эту 
надежду с нравственным законом. [...]

Всякая философия есть или знание, основанное на чистом разуме, 
или знание разума, основанное на эмпирических принципах. Первая 
называется чистой, а вторая эмпирической философией.



23

Философия чистого разума есть или пропедевтика (предваритель-
ное упражнение), исследующая способность разума в отношении все-
го чистого априорного знания, и называется критикой, или же эта 
философия есть система чистого разума (наука), т. е. все (истинное 
и мнимое) философское знание, основанное на чистом разуме в си-
стематической связи, и называется метафизикой; впрочем, этим тер-
мином можно называть также всю чистую философию, включая и кри-
тику, чтобы охватить и исследование всего, что может быть познано 
а priori, и изложение всего, что составляет систему чистых философских 
знаний этого рода, отличаясь от всякого эмпирического, а также ма-
тематического применения разума.

Метафизика делится на метафизику спекулятивного и практиче-
ского применения чистого разума и бывает, следовательно, или мета-
физикой природы, или метафизикой нравов. Первая содержит в себе все 
чистые принципы разума, построенные на одних лишь понятиях (ста-
ло быть, без математики) теоретического знания всех вещей, а вторая — 
принципы, а priori определяющие и делающие необходимым все наше 
поведение. Моральность есть единственная закономерность поступков, 
которая может быть выведена совершенно а priori из принципов. По-
этому метафизика нравов есть, собственно, чистая мораль, в основу 
которой вовсе не положена антропология (эмпирические условия). 
Метафизикой в более узком понимании называют обычно метафизику 
спекулятивного разума. Но поскольку чистое учение о нравственности 
все же принадлежит к особому стволу человеческого, и притом фило-
софского, знания, основанного на чистом разуме, то мы сохраним за 
ним это название, хотя не будем касаться его здесь, так как теперь оно 
к нашей цели не относится. [...]

Таким образом, вся система метафизики состоит из четырех глав-
ных частей: 1) онтологии, 2) рациональной физиологии, 3) рациональной 
космологии, 4) рациональной теологии.

[...] Метафизика есть также и завершение всей культуры челове-
ческого разума, необходимое даже и в том случае, если мы будем иг-
норировать ее влияние как науки на некоторые определенные цели.

Из работы «Критика практического разума»

[...] Быть счастливым — это необходимое желание каждого раз-
умного, но конечного существа и, следовательно, неизбежно опреде-



24

а)

ляющее основание его способности желания. В самом деле, удовлет-
воренность всем своим существованием есть не первоначальное 
достояние и блаженство, которое предполагало бы сознание его неза-
висимой самодостаточности, а проблема, навязанная ему самой его 
конечной природой, потому что он нуждается в этом и эта потребность 
касается материи его способности желания, т. е. чего-то такого, что 
относится к субъективному, лежащему в основе чувству удовольствия 
или неудовольствия, чем и определяется то, в чем он нуждается для 
удовлетворенности своим состоянием. Но именно потому, что это 
материальное основание определения может быть познано субъектом 
только эмпирически, невозможно рассматривать эту проблему как 
закон, так как закон, будучи объективным, во всех случаях и для всех 
разумных существ должен содержать в себе одно и то же определяющее 
основание воли. [...] Поступай так, чтобы максима твоей воли могла 
в то же время иметь силу принципа всеобщего законодательства.

Но для того чтобы рассматривать этот закон без ложных толкова-
ний как данный, надо заметить, что он не эмпирический закон, а един-
ственный факт чистого разума, который провозглашается таким об-
разом как первоначально законодательствующий разум....

Чистый разум сам по себе есть практический разум и дает (людям) 
всеобщий закон, который мы называем нравственным законом. [...]

Автономия воли есть единственный принцип всех моральных за-
конов и соответствующих им обязанностей; всякая же гетерономия 
произвольного выбора не создает никакой обязательности, а, скорее, 
противостоит ее принципу и нравственности воли. Единственный прин-
цип нравственности состоит именно в независимости от всякой материи 
закона (а именно от желаемого объекта) и вместе с тем в определении 
произвольного выбора одной лишь всеобщей законодательной формой, 
к которой максима должна быть способна. Но эта независимость есть 
свобода в негативном смысле, а собственное законодательство чистого 
и, как чистого, практического разума есть свобода в положительном 
смысле. Следовательно, моральный закон выражает не что иное, как 
автономию чистого практического разума, т. е. свободы, и эта свобода 
сама есть формальное условие всех максим, только при котором и могут 
они быть согласны с высшим практическим законом. [...]

Будет прямой противоположностью принципу нравственности, 
если определяющим основанием воли сделают принцип личного сча-
стья, к которому, как я показал выше, надо причислить вообще все, что 



25

полагает определяющее основание, которое должно служить законом, 
в чем-нибудь ином, а не в законодательной форме максимы. [...]

Моральный же закон только потому мыслится как объективно 
необходимый, что он должен иметь силу для каждого, кто обладает 
разумом и волей.

Максима себялюбия (благоразумие) только советует, закон нрав-
ственности повелевает. Но ведь большая разница между тем, что нам 
только советуется, и тем, что нам вменяется в обязанность. [...]

Исполнять категорическое веление нравственности всегда во вла-
сти каждого исполнять эмпирически обусловленное предписание сча-
стья редко и далеко не для каждого возможно даже в отношении какой-
либо одной цели. Объясняется это тем, что в первом случае все зависит 
только от максимы, которая должна быть подлинной и чистой, а во 
втором случае — еще и от сил и физической способности претворить 
в жизнь предмет своего желания. Веление, гласящее, что каждый дол-
жен стремиться стать счастливым, было бы нелепым, так как никому 
не повелевают того, чего он и сам непременно желает. Надо только 
предписывать ему средства или еще лучше предоставлять их ему, по-
тому что он не все то может, чего он хочет; но предписывать нравствен-
ность под именем долга вполне разумно, так как, в о - п е р в ы х, не 
каждый охотно повинуется ее предписаниям, если они противоречат 
его склонностям, а что касается средств, с помощью которых можно 
соблюдать этот закон, то этому здесь учить не надо: то, чего он в этом 
отношении хочет, он и может. [...]

Моральный же закон дает нам хотя и не надежду, но факт, безус-
ловно необъяснимый из каких бы то ни было данных чувственно 
воспринимаемого мира и из всей сферы применения нашего теорети-
ческого разума; этот факт указывает нам на чистый умопостигаемый 
мир, более того, положительно определяет этот мир и позволяет нам 
нечто познать о нем, а именно некий закон. [...]

Благо или несчастье всегда означает только отношение к нашему 
состоянию приятности или неприятности, довольства или страдания; 
и если мы поэтому желаем объекта или питаем отвращение к нему, то 
это бывает лишь постольку, поскольку это касается нашей чувствен-
ности и вызываемого им чувства удовольствия и неудовольствия. До-
брое же или злое всегда означает отношение к воле, поскольку она 
определяет законом разума — делать нечто своим объектом; впрочем, 
воля никогда не определяется непосредственно объектом и представ-



26

а)

лением о нем, а есть способность делать для себя правило разума по-
будительной причиной поступка (в силу чего объект и может стать 
действительным). [...]

Суть всякой нравственной ценности поступков состоит в том, 
что моральный закон непосредственно определяет волю. Если опре-
деление воли хотя и совершается сообразно с моральным законом, 
но только посредством чувства, каким бы ни было это чувство, 
которое надо предположить, чтобы моральный закон стал доста-
точным определяющим основанием воли, следовательно, соверша-
ется не ради закона, — то поступок будет содержать в себе легаль-
ность, но не моральность. Если под мотивом (elater animi) 
понимают субъективное основание определения воли существа, чей 
разум не необходимо сообразуется с  объективным законом уже 
в силу его природы, то отсюда прежде всего следует, что божествен-
ной воле нельзя приписывать какие-либо мотивы, а мотивы чело-
веческой воли (и каждого сотворенного разумного существа) ни-
когда не могут быть ничем другим, кроме морального закона; стало 
быть, объективное основание определения, и  только оно, всегда 
должно быть также и  субъективно достаточным определяющим 
основанием поступка, если этот поступок должен соблюсти не 
только букву закона, но его дух [...]

Суть всякого определения воли нравственным законом состоит 
в том, что она как свободная воля определяется только законом, стало 
быть, не только без участия чувственных побуждений, но даже с от-
казом от всяких таких побуждений и с обузданием всех склонностей, 
поскольку они могли бы идти вразрез с этим законом. В этом отноше-
нии, следовательно, действие морального закона как мотива только 
негативно и как такой этот мотив может быть познан a priori. В самом 
деле, всякая склонность и каждое чувственное побуждение основы-
ваются на чувстве и негативное действие на чувство (путем обуздания 
склонностей) само есть чувство. Следовательно, мы можем a priori 
усмотреть, что моральный закон как определяющее основание воли 
ввиду того, что он наносит ущерб всем нашим склонностям, должен 
породить чувство, которое может быть названо страданием; здесь мы 
имеем первый и, быть может, единственный случай, когда из априор-
ных понятий можем определить отношение познания (здесь познания 
чистого практического разума) к чувству удовольствия или неудоволь-
ствия. Все склонности вместе (которые можно, конечно, привести 



27

в приемлемую систему и удовлетворение которых называлось бы тог-
да личным счастьем) создают эгоизм (solipsismus). А это или эгоизм 
себялюбия, т.  е. выше всего ставящего благоволение к самому себе 
(philautia), или эгоизм самодовольства (arrogantia). Первое называется 
самолюбием, второе — самомнением. [...]

Моральный закон, который один только по-настоящему (а имен-
но во всех отношениях) объективен, совершенно исключает влияние 
себялюбия на высший практический принцип и бесконечно умень-
шает самомнение, которое предписывает субъективные условия себя-
любия как законы. А то, что уменьшает наше самомнение в нашем 
собственном суждении, смиряет. Следовательно, моральный закон 
неизбежно смиряет каждого человека, сопоставляющего с этим за-
коном чувственные влечения своей природы. То, представление о чем 
как определяющем основании нашей воли смиряет нас в нашем само-
сознании, само по себе будит чувство уважения к себе, поскольку оно 
положительно и есть определяющее основание. Следовательно, мо-
ральный закон и субъективно есть основа уважения. [...]

Во всех моральных суждениях в высшей степени важно обращать 
исключительное внимание на субъективный принцип всех максим, 
чтобы вся моральность поступков усматривалась в необходимости 
их из чувства долга и из уважения к закону, а не из любви и склон-
ности к тому, что эти поступки должны порождать. Для людей и всех 
сотворенных разумных существ моральная необходимость есть при-
нуждение, т.  е. обязательность, и каждый основанный на ней по-
ступок должен быть представлен как долг, а не как образ действий, 
который нравится нам сам по себе. Как будто мы могли бы когда-
нибудь добиться того, чтобы без уважения к закону, которое связано 
со страхам или по крайней мере с боязнью нарушить закон, словно 
какое-то божество, возвышающееся над всякой зависимостью, быть 
в состоянии обладать святостью воли сами собой, как бы благодаря 
ставшему для нас второй натурой и никогда не нарушаемому соот-
ветствию воли с  чистым нравственным законом (который, таким 
образом, поскольку мы никогда не могли бы быть введены в иску-
шение отступить от него, в конце концов перестал бы быть для нас 
велением).

Моральный закон именно для воли всесовершеннейшего существа 
есть закон святости, а для воли каждого конечного разумного существа 
есть закон долга, морального принуждения и определения его поступков 



28

а)

уважением к закону и из благоговения перед своим долгом. Нельзя 
брать другой субъективный принцип в качестве мотива, иначе посту-
пок может, правда, быть совершен так, как предписывает закон, од-
нако, поскольку он хотя и сообразен с долгом, но совершается не из 
чувства долга, намерение совершить поступок не морально, а ведь 
именно оно и важно в этом законодательстве.

Очень хорошо делать людям добро из любви и участливого благо-
воления к ним или быть справедливым из любви к порядку; но это 
еще не подлинная моральная максима нашего поведения, подобаю-
щая нашему положению как людей среди разумных существ, если мы 
позволяем себе, словно какие-то волонтеры, с гордым высокомери-
ем отстранять все мысли о долге и независимо от веления только ради 
собственного удовольствия делать то, для чего нам не нужно было 
бы никакого веления. Мы подчинены дисциплине разума и во всех 
наших максимах не должны забывать о подчиненности ему, в чем-
либо отступать от него или, питая какую-то иллюзию самолюбия, 
сколько-нибудь уменьшать вес закона (хотя его и дает наш собствен-
ный разум) тем, что определяющее основание нашей воли, хотя 
и сообразно с законом, мы бы усматривали не в самом законе и не 
в уважении к этому закону, а в чем-то ином. Долг и обязанность — 
только так мы должны называть наше отношение к моральному за-
кону. Хотя мы законодательные члены возможного через свободу 
царства нравственности, представляемого практическим разумом 
и побуждающего нас к уважению, но вместе с тем мы подданные, а не 
глава этого царства, и непризнание нашей низшей ступени как со-
творенных существ и отказ самомнения уважать святой закон есть 
уже отступничество от него по духу, хотя бы буква закона и была 
соблюдена. [...]

Моральный закон свят (ненарушим). Человек, правда, не так уж 
свят, но человечество в его лице должно быть для него святым. Во всем 
сотворенном все что угодно и для чего угодно может быть употребле-
но всего лишь как средство; только человек, а с ним каждое разумное 
существо есть цель сама по себе. Именно он субъект морального за-
кона, который свят в силу автономии своей свободы. Именно поэтому 
каждая воля, даже собственная воля каждого лица, направленная на 
него самого, ограничена условием согласия ее с автономией разумно-
го существа, а именно не подчиняться никакой цели, которая была бы 
невозможна по закону, какой мог бы возникнуть из воли самого под-



29

вергающегося действию субъекта; следовательно, обращаться с этим 
субъектом следует не только как с средством, но и как с целью. [...]

Таков истинный мотив чистого практического разума. Он не что 
иное, как сам чистый моральный закон, поскольку он позволяет нам 
ощущать возвышенный характер нашего собственного сверхчувствен-
ного существования и поскольку он в людях, сознающих также и свое 
чувственное существование и связанную с этим зависимость от их 
природы, на которую в этом отношении оказывается сильное патоло-
гическое воздействие, субъективно внушает уважение к их высшему 
назначению. [...]

Счастье — это такое состояние разумного существа в мире, когда 
все в  его существовании происходит согласно его воле и желанию; 
следовательно, оно основывается на соответствии природы со всей его 
целью и с главным определяющим основанием его воли. Моральный 
закон как закон свободы повелевает через определяющие основания, 
которые должны быть совершенно независимыми от природы и ее 
соответствия с нашей способностью желания (как мотивами); но дей-
ствующее разумное существо в мире не есть причина самого мира 
и самой природы. Следовательно, в моральном законе нет никакого 
основания для необходимой связи между нравственностью и сораз-
мерным с ней счастьем существа, принадлежащего к миру как часть 
и потому зависимого от него; именно поэтому существо это не может 
через свою волю быть причиной этой природы и, что касается его 
счастья, не может своими силами привести природу в полное согласие 
со своими практическими основоположениями. Тем не менее в прак-
тической задаче чистого разума, т. е. в необходимых усилиях, направ-
ленных на высшее благо, такая связь постулируется как необходимая: 
мы должны пытаться содействовать высшему благу (которое поэтому 
должно быть возможным). Следовательно, здесь постулируется также 
существование отличной от природы причины всей природы; и эта 
причина заключает в себе основание этой связи, а именно полного 
соответствия между счастьем и нравственностью., Эта высшая при-
чина должна заключать в себе основание соответствия природы не 
только с законом воли разумных существ, но и с представлением об 
этом законе, поскольку они полагают его себе высшим определяющим 
основанием воли, значит, не только с нравами по их форме, но и со 
своей нравственностью как побудительной причиной их, т. е. с мо-
ральным убеждением. Следовательно, высшее благо в мире возможно, 



30

а)

лишь поскольку признают высшую причину природы, которая имеет 
причинность, сообразную моральному убеждению. А существо, кото-
рое по своим поступкам способно иметь представление о законе, есть 
мыслящее существо (разумное существо), и причинность такого су-
щества по этому представлению о законе есть его воля. Следовательно, 
высшая причина природы, поскольку ее необходимо предположить 
для высшего блага, есть сущность, которая благодаря рассудку и воле 
есть причина (следовательно, и творец) природы, т. е. бог. Следова-
тельно, постулат возможности высшего производного блага (лучшего 
мира) есть вместе с тем и постулат действительности высшего перво-
начального блага, а именно бытия божьего. Нашим долгом было со-
действовать высшему благу, стало быть, мы имели не только право, но 
и связанную с долгом как потребностью необходимость предположить 
возможность этого высшего блага, которое, поскольку оно возможно 
только при условии бытия божьего, неразрывно связывает предпо-
ложение этого бытия с долгом, т. е. морально необходимо признавать 
бытие божье. [...]

Одним словом, моральный закон требует соблюдения из чувства 
долга, а не из предпочтения, которого нельзя и не надо предполагать. 
[...]

Две вещи наполняют душу всегда новым и все более сильным 
удивлением и благоговением, чем чаще и продолжительнее мы раз-
мышляем о них, — это звездное небо надо мной и моральный закон 
во мне. [...]

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. Что И. Кант понимает под «чистым разумом»?
2. Чем «чистый разум» отличается от «практического разума»?
3. Что является предметом исследования «трансцендентальной аналитики» 

Канта?
4. Что такое «антиномии»? Какие антиномии рассматривает И. Кант 

в произведении «Критика чистого разума»?
5. Что означает понятие «вещь в себе»? Найдите в тексте «Критики чисто-

го разума» характеристики феномена и ноумена.
6. Как И. Кант обосновывает автономию морального сознания личности?
7. Каковы основные принципы этики И. Канта?
8. Что формулирует кантовский категорический императив?



31

Иоганн Готлиб Фихте

Иоганн Готлиб Фихте (1762–1814) — немецкий философ и обществен-
ный деятель, представитель немецкого классического идеализма. Родился 
в крестьянской семье. Благодаря своим способностям и покровительству 
знатного человека Фихте получил гимназическое образование и затем учил-
ся на теологическом факультете Йенского и далее Лейпцигского универси-
тетов. В 1790 открыл для себя сочинения Канта, и они захватили его. 
Написанный под влиянием Канта «Опыт критики всяческого откровения», 
изданный анонимно в 1792 был принят за работу Канта и получил высокую 
оценку. Под влиянием событий французской революции написал работу, 
посвященную защите свободы мысли. В 1794–99 — профессор Йенского 
университета; его лекции имеют большой успех; здесь выходят его рабо-
ты — «Основа общего наукоучения» (1794), «Первое введение в наукоучение» 
(1797), «Второе введение в  наукоучение для читателей, уже имеющих 
философскую систему» (1797), а также «Основы естественного права со-
гласно принципам наукоучения» (1796) и «Система учения о нравственности 
согласно принципам наукоучения» (1798). Влияние Фихте растет, он полу-
чает признание со стороны Гёте, Вильгельма фон Гумбольдта, Фридриха 
Якоби, сближается с йенским кружком романтиков, дружит с Шеллингом. 
Однако обвинение его в атеизме, вызвавшее общественный скандал, вы-
нудило его в 1799 покинуть Йену. С 1800 он работает в Берлине, выпуска-
ет в свет сочинения «Назначение человека» (1800), «Замкнутое торговое 
государство» (1800), «Основные черты современной эпохи» (1806), «На-
ставления к блаженной жизни» (1806). В 1807 в оккупированном Наполе-
оном Берлине Фихте читает цикл публичных лекций «Речи к немецкой 
нации» (1808), призывая соотечественников к моральному возрождению 
и сопротивлению оккупантам. В 1810 избран ректором Берлинского уни-
верситета. Во время войны с Наполеоном умер от тифа, заразившись от 
жены, ухаживавшей в госпитале за ранеными.

В философии Фихте доводит до конца начатый Кантом поворот от 
метафизики бытия к метафизике свободы: если «догматизм» исходит из 
объекта, субстанции, то «критицизм» — из субъекта, самосознания, или 
Я. Сущность самосознания, по Фихте, есть свобода, и свою систему от 
начала до конца он рассматривает как анализ понятия свободы. Однако 
в отличие от трансцендентальной философии Канта, критическое острие 
которой направлено против спекулятивного духа рационализма XVII в., 
Фихте создает новую форму идеализма — спекулятивный трансценден-



32

а)

тализм. Философия, по Фихте, должна быть строго научной и служить 
фундаментом для всех частных наук. Именно философии надлежит обо-
сновать науку как общезначимое достоверное знание, стать «наукой 
о науке», т. е. «наукоучением» (Wissenschaftslehre). Спецификой научного 
знания является его систематическая форма; она достигается тем, что 
все положения науки выводятся из одного начала, которое, по Фихте, 
должно обладать истинностью и достоверностью само по себе. Таким 
очевидным и непосредственно достоверным основоположением является 
самосознание — «Я есмь Я». Самосознание уникально в том смысле, что 
оно само себя порождает: в акте самосознания совпадают порождающее 
и порождаемое, действие и его продукт, субъект и объект.

В основе философии Фихте лежит убеждение в том, что практиче-
ски-деятельное отношение к предмету предшествует теоретически-со-
зерцательному отношению к нему, и это отличает его в трактовке само-
сознания как самодостоверного начала знания от Декарта: сознание не 
дано, оно порождает себя; очевидность его покоится не на созерцании, 
а  на действии, она не усматривается интеллектом, а  утверждается 
волей. «От природы» индивид есть нечто непостоянное: его чувственные 
склонности, побуждения, настроения всегда меняются и зависят от чего-
то другого. От этих внешних определений он освобождается в акте само-
сознания. Этим актом индивид рождает свой дух, свою свободу. Самоопре-
деление предстает как требование, задача, к решению которой субъекту 
суждено вечно стремиться.

Кантовский принцип автономии воли, согласно которому практиче-
ский разум сам дает себе закон, превращается у Фихте в универсальное 
начало всей системы. Тем самым он преодолевает дуализм кантовского 
учения, снимая непереходимую для Канта границу между умопостигаемым 
и  чувственным мирами, и  ставит своей задачей вывести из принципа 
практического разума — свободы — также и теоретический разум — 
природу. Познание составляет у него лишь подчиненный момент единого 
практически-нравственного действия.

Фихте формулирует три основных положения теоретической фило-
софии: «Я» первоначально полагает само себя — тезис; «Я» полагает себя 
как определенное через «Не-Я» — антитезис; тезис и антитезис проти-
воречат друг другу и как два противоположных определения должны были 
бы друг друга уничтожать. Однако, чтобы сохранилось единство сознания, 
тезис и антитезис должны друг друга ограничить. В результате возни-
кает синтез: «Я» определяет отчасти себя само, отчасти же определя-



33

ется «Не-Я». Ограничение означает возникновение делимого «Я» и дели-
мого «Не-Я», ибо только делимое может быть ограничено. Смысл 
синтеза раскрывается через различение абсолютного и конечного «Я»: «Я» 
(имеется в виду абсолютное «Я») противополагает делимому «Я» (т. е. 
эмпирическому субъекту) делимое «Не-Я» (т. е. эмпирическую природу).

С помощью трех основоположений Фихте дает диалектическое вы-
ведение логических законов и категорий; тезис — «Я есмь Я» — источник 
закона тождества и соответственно категории реальности; антите-
зис — источник закона противоречия и категории отрицания, а синтез 
порождает закон основания и категорию количества, предпосылкой ко-
торой является делимость.

В учении, которое исходит из «Я», возникает вопрос: как обосновать 
существование других «Я», многих самосознаний? Приписать другим «Я» 
лишь феноменальную реальность — значит с теоретической точки зрения 
впасть в солипсизм, а с практической — оставить нерешенной как раз 
проблему свободы, ключевую для Фихте. Дедукцию другого (других «Я») 
Фихте осуществляет не в теоретической, а в практической философии. 
В работе «Основы естественного права», обсуждая проблемы возмож-
ности человеческой свободы, Фихте доказывает, что сознание свободы 
«Я» обусловлено признанием свободными других «Я». Мы не познаем, а при-
знаем существование других подобных нам существ. Фихте указывает 
два способа признания других «Я». В философии права это — обращенный 
ко мне внешний призыв другого свободного человека как причина моего 
самоопределения к свободе; в философии нравственности признание дру-
гих личностей происходит через нравственный закон, запрещающий рас-
сматривать их лишь как средство и требующий видеть в каждом цель 
саму по себе. Т. о., наличие множества свободных индивидов служит ус-
ловием возможности самого «Я» как разумного свободного существа. При 
этом правовая категория признания выступает как конститутивный 
момент человеческого сознания, родового по своей природе.

Понятие «самости» у позднего Фихте из положительного преврати-
лось в отрицательное: «аффект самостоятельности» стал для философа 
выражением коренного зла в человеке — самоутверждения эгоистическо-
го индивидуума. Свободу он теперь понимает как освобождение не толь-
ко от чувственных склонностей, но вообще от всего индивидуального, т. е. 
как отказ от «самости».

Социально-политические взгляды Фихте также претерпели суще-
ственную эволюцию: от увлечения идеалами Великой французской 



34

а)

революции в ранний период до разработки идеи национальности как кол-
лективной личности, имеющей свое особое призвание, в  период борьбы 
с  Наполеоном («Речи к  немецкой нации»). Идея назначения отдельных 
наций завершается в философии истории Фихте. История человечества, 
по Фихте, есть процесс развития от состояния первоначальной невин-
ности (бессознательного господства разума) через всеобщее падение и глу-
бокую испорченность, характерные для современной ему эпохи, к созна-
тельному царству разума. Философия Фихте оказала большое влияние на 
развитие немецкого классического идеализма — раннего Шеллинга и Ге-
геля, на формирование философско-эстетических идей йенских романти-
ков, а также на неокантианцев.

Фрагменты произведений публикуются по изданиям:
Фихте И. Г. Сочинения в 2 томах: Т.1. — СПб:Мифрил, 1993. — 687 с.

Из работы «Первое введение в наукоучение»

Конечное разумное существо не имеет ничего вне опыта; опыт 
содержит в себе весь материал его мышления. Философ необходимо 
стоит под теми же условиями; поэтому кажется непонятным, как бы 
это он мог возвыситься над опытом.

Однако он может отвлекать, то есть через свободу мышления раз-
делять то, что связано в опыте. В опыте неразрывно связаны друг 
с другом вещь, — то, что должно быть определено независимо от нашей 
свободы и на что должно быть направлено наше познание, и интел-
лигенция, то есть то, что должно познавать. Философ может отвле-
каться от того или от другого; тем самым он отвлекается от опыта 
и возвышается над ним. Если он отвлекается от вещи, то в качестве 
основы объяснения опыта у него остается интеллигенция в себе, то 
есть отвлеченная от ее отношения к опыту; если он отвлекается от 
последней, то у него получается вещь в себе, то есть отвлеченная от 
того, что она встречается в опыте. Первый образ мысли называется 
идеализмом, второй — догматизмом [...].

[...] Какую кто философию выберет, зависит... от того, какой кто 
человек: ибо философская система — не мертвая утварь, которую 
можно было бы откладывать или брать по желанию; она одушевлена 
душой человека, обладающего ею. Дряблый от природы или рассла-
бленный и искривленный духовным рабством, учений роскошью или 
тщеславием характер никогда не возвысится до идеализма.



35

Из работы «О достоинстве человека»

Не как исследование, но как из-
лияние порыва чувства после иссле-
дования посвящает эти листы своим 
доброжелателям и друзьям в воспо-
минание о блаженных часах, которые 
пережил он с ними в общем стремле-
нии к истине

Автор

[...] Мы до конца измерили человеческий дух, мы положили осно-
вание, на котором может быть построена научная система как найден-
ное изложение изначальной системы в человеке. Мы делаем в заклю-
чение краткий обзор целого.

Философия учит нас все отыскивать в Я. Впервые через Я входят 
порядок и гармония в мертвую и бесформенную массу. Единственно 
через человека распространяется господство правил вокруг него до 
границ его наблюдения, и насколько он продвигает дальше это послед-
нее, тем самым продвигаются дальше порядок и гармония. Его наблю-
дение указывает в бесконечном многообразии каждому свое место, 
чтобы ничто не вытесняло другое, оно вносит единство в бесконечное 
разнообразие. Через него держатся вместе мировые тела и становятся 
единым организованным телом, через него вращаются светила по ука-
занным им путям. Через Я утверждается огромная лестница ступеней 
от лишая до серафима, в нем — система всего мира духов, и человек 
имеет право ожидать, что закон, который он дает себе и этому миру, 
должен иметь силу для него; он имеет право ждать его общего признания 
в будущем. В Я лежит верное ручательство, что от него будут распро-
страняться в бесконечность порядок и гармония там, где их еще нет, что 
одновременно с подвигающейся вперед культурой человека будет дви-
гаться и культура вселенной. Все, что теперь еще бесформенно и бес-
порядочно, разрешится через человека в прекраснейший порядок, а то, 
что теперь уже гармонично, будет, согласно законам, доселе еще не 
развитым, становиться все гармоничнее. Человек будет вносить порядок 
в хаос и план в общее разрушение, через него самое тление будет стро-
ить и смерть будет призывать к новой прекрасной жизни.

Таков человек, если мы рассматриваем его только как наблюдающий 
ум; что же он есть, если мы мыслим его как практически-деятельную 



36

а)

способность? Он вкладывает не только необходимый порядок в вещи, 
он дает им также и тот, который он произвольно выбрал; там, где он 
вступает, пробуждается природа; под его взглядом готовится она полу-
чить от него новое, более прекрасное создание. Уже его тело есть самое 
одухотворенное, что только могло образоваться из окружающей его 
материи; в его атмосфере воздух становится легче, климат мягче и при-
рода проясняется в надежде превратиться через него в жилище и хра-
нительницу живых существ. Человек предписывает сырому веществу 
организоваться по его идеалу и предоставить ему материал, в котором 
он нуждается. Для него вырастает то, что раньше было холодным и мерт-
вым, в питающее зерно, в освежающий плод, в оживляющую виноград-
ную лозу; и вещество вырастет для него во что-нибудь другое, как ско-
ро он предпишет ему иначе. Вокруг него облагораживаются животные, 
они отрешаются под его осмысленным взглядом от своей дикости и по-
лучают более здоровую пищу из рук своего повелителя, за которую они 
ему воздают добровольным послушанием.

Более того, вокруг человека облагораживаются души; чем больше 
кто-либо — человек, тем глубже и шире действует он на людей, и то, что 
носит истинную печать человечности, будет всегда оценено человече-
ством, каждому чистому проявлению гуманности открывается каждый 
человеческий дух и каждое человеческое сердце. Вокруг высшего чело-
века люди образуют среду, в которой приближается больше всего к цен-
тральной точке тот, кто отличается наибольшей гуманностью.

Человеческие души стремятся и усиливаются объединиться и об-
разовать один дух во многих телах. Все суть один рассудок и одна воля 
и участвуют тогда как сотрудники в великом единственно возможном 
плане человечества. Высший человек с силою подъемлет свой век на 
более высокую ступень человечества; оно оглядывается назад и из-
умляется той пропасти, через которую оно перенеслось; десницей 
великана выхватывает высший человек из летописи рода человеческо-
го все то, что он может схватить.

Разбейте ту хижину из праха земного, в которой он живет! Он по 
своему существованию безусловно независим от всего, что вне его; он 
есть только через себя самого; и уже в хижине из праха он имеет чувство 
этого существования; в моменты своего подъема, когда время и про-
странство и все, что не есть он сам, исчезает для него, когда его дух 
могущественно отделяется от тела и затем опять добровольно возвра-
щается в него, дабы преследовать цель, которую он только через тело 



37

может выполнить. Разделите две последние, соседние пылинки, кото-
рые теперь его окружают, он все же будет существовать и существовать 
он будет, потому что он этого захочет. Он вечен через себя самого 
и собственной силой.

Стесняйте, расстраивайте его планы! Вы можете задержать их, но 
что значит тысяча и паки тысяча лет в летописи человечества? То же, 
что легкий утренний сон при пробуждении. Высший человек пребыва-
ет и продолжает действовать; и то, что кажется вам исчезновением, есть 
только расширение его сферы; что вам кажется смертью, есть его зре-
лость для высшей жизни. Краски его планов и внешние формы их могут 
для него исчезнуть, план же его останется тот же; в каждый момент его 
существования он выхватывает и вводит в свой круг действия что-либо 
новое из внешней среды и не перестает выхватывать, доколь не погло-
тит всего в этом круге, доколь вся материя не будет носить печати его 
действия и все духи не образуют единый дух с его духом. [...]

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. Что представляет собой идеализм согласно Фихте?
2. Как связаны человеческое Я и господство правил согласно Фихте?
3. В чем состоит высшее достоинство человека согласно Фихте?

Фридрих Вильгельм Йозеф Шеллинг

Фридрих Вильгельм Йозеф Шеллинг (1775–1854) — немецкий философ, 
представитель немецкого классического идеализма. С 1790 учился в Тю-
бингенском теологическом институте вместе с Гёльдерлином и Гегелем. 
В 1793 познакомился с Фихте, оказавшим на него сильное влияние, которое 
наиболее сказалось в ранних работах — «Я как принцип философии, или 
Безусловное в человеческом знании» (1795) и «Философские письма о дог-
матизме и критицизме» (1795). В Лейпциге, работая домашним учителем 
(1796–97), изучал естествознание и математику и написал натурфило-
софскую работу «Идеи к философии природы» (1797). В 1798–1803 — про-
фессор в Йенском университете; здесь он продолжил свои занятия натур-
философией, завязал знакомство с  Гёте и  Шиллером, братьями 
Шлегелями, Тиком, Новалисом, вместе с Гегелем издавал «Критический 
философский журнал». В йенский период Шеллинг опубликовал работы  
«О мировой душе» (1798), «Система трансцендентального идеализма» 



38

а)

(1800), «Изложение моей философской системы» (1801), диалог «Бруно, 
или О божественном и естественном начале вещей» (1802). В 1803–05 — 
профессор в Вюрцбурге, с 1806 по 1820 — в Мюнхене, где был членом Ака-
демии наук и директором Академии искусств. В 1820–26 — профессор 
в Эрлангене, с 1827 — снова в Мюнхене. В 1841 был приглашен в Берлинский 
университет, где выступил как критик Гегеля с точки зрения «положи-
тельной» философии; лекции Шеллинга успехом не пользовались, и в 1846 он 
покинул университет.

Шеллинг на протяжении всей жизни был восприимчив к разным влия-
ниям и постоянно развивал и корректировал свои философские воззрения. 
В его творчестве можно выделить несколько периодов: натурфилософия  
(с сер. 1790-х гг.), трансцендентальный, или эстетический, идеализм (1800–
01), философия тождества (до 1804), философия свободы (до 1813), «по-
ложительная философия», или «философия Откровения» (последний пери-
од). Вначале он испытал сильное влияние Канта и  особенно Фихте, 
с 1800-х гг. — романтиков и Гёте, Спинозы, Бруно, Платона и неоплато-
ников, позднее — немецкой мистики и теософии Бёме и Баадера, оккуль-
тно-гностических идей. Разделяя принципы наукоучения Фихте, Шеллинг 
совершает поворот от метафизики бытия к метафизике свободы. Пред-
посылку трансцендентального идеализма он вслед за Фихте видит в от-
несении всего сущего к субъекту, самосознанию, Я. Сущность же самосо-
знания составляет свобода.

В ранней работе «Философские письма о догматизме и критицизме» 
(1795) он вслед за Фихте критикует принципы догматической философии 
как философии объекта и необходимости, наиболее последовательно осу-
ществленной Спинозой, и противопоставляет ей критицизм как фило-
софию субъекта и свободы. Однако вскоре наметилось расхождение меж-
ду Шеллингом и Фихте в понимании природы, которая перестает быть 
у Шеллинга только средством для реализации нравственной цели, мате-
риалом, на котором практический разум пробует свои силы, и становит-
ся самостоятельной реальностью в процессе становления. По Шеллингу, 
необходимо признать параллелизм природы (предмета натурфилософии) 
и духа, интеллигенции (предмета трансцендентального идеализма). Од-
нако раскрыть этот параллелизм не могут эти науки, взятые в отдель-
ности; только объединенные, взятые вместе, они в состоянии дать це-
лостную картину развития мира. Пытаясь осуществить такое 
объединение в «Системе трансцендентального идеализма», Шеллинг ста-
вит перед собой задачу последовательно раскрыть все этапы развития 



39

природы в  направлении к  высшей цели, т.  е. рассмотреть природу как 
целесообразное целое, как форму бессознательной жизни разума, назна-
чение которой — порождение сознания. Проблема соотношения сознания 
и бессознательного становится ключевой для философа и стоит в центре 
внимания на всех этапах его развития. Диалектический метод, приме-
ненный Фихте при анализе деятельности «Я», распространяется у Шел-
линга и на анализ природных процессов; всякое природное тело понимает-
ся как продукт деятельности динамического начала (силы), взаимодействия 
противоположно направленных сил (положительный и отрицательный 
заряд электричества, положительный и отрицательный полюсы магни-
та и т. д.). Толчком для этих размышлений Шеллинга были открытия 
в физике и химии, работы по биологии. Натурфилософия Шеллинга носи-
ла антимеханический характер. Принцип целесообразности, лежащий 
в  основе живого организма, стал у  него общим принципом объяснения 
природы в целом; неорганическая природа предстала в качестве недораз-
витого организма. Неорганическая и органическая природа, по Шеллингу, 
связаны одним и тем же началом, что может доказать лишь философская 
дедукция, но не частные науки.

Деятельность «Я» распадается, по Шеллингу, на теоретическую 
и практическую сферы. Первая начинается с ощущения, затем переходит 
к созерцанию, представлению, суждению и наконец на высшем уровне — 
разума — достигает пункта, где теоретическое «Я» сознает себя само-
стоятельным и самодеятельным, т. е. становится практическим «Я», 
волей. Воля в свою очередь проходит ряд ступеней развития, высшей из 
которых является нравственное действие как цель сама по себе. Если 
в теоретической сфере сознание определяется бессознательной деятель-
ностью «Я», то в  практической сфере, напротив, бессознательное за-
висит от сознания и им определяется. У Фихте эти два разнонаправлен-
ных процесса совпадают только в  бесконечности, куда и  оказывается 
отнесенным осуществление познавательного и  нравственного идеала. 
По-новому интерпретируя кантовскую «Критику способности суждения» 
и  опираясь на эстетическое учение Шиллера и  романтиков, Шеллинг 
видит в  искусстве ту сферу, где преодолевается противоположность 
теоретического и нравственно-практического; эстетическое начало пред-
стает как «равновесие», полная гармония сознательной и бессознательной 
деятельностей, совпадение природы и свободы, тождество чувственного 
и нравственного начал. В художественной деятельности и в произведении 
искусства достигается «бесконечность»  — идеал, недостижимый  



40

а)

ни в теоретическом познании, ни в нравственном деянии. Художник, по 
Шеллингу, — это гений, т. е. «интеллигенция», действующая как при-
рода; в нем разрешается противоречие, не преодолимое никаким другим 
путем. Соответственно философия искусства является у Шеллинга «ор-
ганоном» (т. е. орудием) философии и ее завершением. Эти идеи он развил 
в «Философии искусства» (1802–03).

Одним из центральных становится у Шеллинга понятие интеллек-
туальной интуиции, родственной интуиции эстетической. В философии 
тождества он рассматривает интеллектуальную интуицию уже не как 
самосозерцание «Я», как он это делал ранее вслед за Фихте, но в качестве 
формы самосозерцания Абсолюта, предстающего теперь как тождество 
субъекта и  объекта. Это учение Шеллинг наиболее отчетливо развил 
в  «Изложении моей системы» и  диалоге «Бруно». Будучи тождеством 
субъективного и объективного, Абсолют (или «абсолютный разум»), по 
Шеллингу, не есть ни дух, ни природа, а безразличие обоих (подобно точ-
ке безразличия полюсов в центре магнита), содержащее в себе возмож-
ность всех вообще определений. Бог и универсум — лишь разные аспекты 
одного и того же. Бог — это универсум, взятый со стороны его тожде-
ства. Единичное, конечное не имеет истинного бытия. Абсолют распа-
дается на два «полюса» — субъект и объект, идеальное и реальное, при 
этом на разных ступенях бытия преобладает один или другой полюс. Эти 
ступени бытия Шеллинг именует потенциями. Полная развернутость, 
осуществленность этих потенций есть, по Шеллингу, Вселенная; она есть 
тождество абсолютного организма и абсолютного произведения искус-
ства. Абсолют в такой же мере рождает Вселенную, в какой и творит 
ее как художник: эманация и  творение сливаются здесь в  безразличие 
противоположностей. В диалоге «Бруно» Шеллинг исходит из принципа 
совпадения противоположностей в абсолютном единстве, из которого 
все возникает и в которое все вновь возвращается.

В 1804 в сочинении «Философия и религия» Шеллинг ставит вопрос, 
выводящий его за пределы философии тождества: как и в силу чего про-
исходит рождение мира из Абсолюта, почему нарушается то равновесие 
идеального и реального, которое существует в точке безразличия, и в ре-
зультате возникает мир? Мир рождается, по убеждению философа, 
в результате «отпадения» вещей от Абсолюта, и только в «Я» происходит 
возвращение к Абсолюту, примирение с ним. К той же теме — «почему 
существует сущее, а не ничто?» — Шеллинг обращается также в связи 
с проблемой зла. В написанном под влиянием теософии Бёме сочинении 



41

«Философские исследования о  сущности человеческой свободы» (1809) 
Шеллинг утверждает, что происхождение мира из Абсолюта не может 
быть объяснено рационально: это — иррациональный первичный факт, 
коренящийся не в разуме, а в воле с ее свободой. Вслед за Бёме и Баадером 
Шеллинг различает в Боге самого Бога и то, что в Боге не есть Он сам, — 
его неопределимую основу, которую он называет «бездной» или «безоснов-
ностью» (Ungrund) и  которая есть нечто неразумное, темное и  злое, 
стремление и вожделение, т. е. бессознательная воля. Именно она есть 
«непостижимая основа реальности вещей». В силу наличия этой темной 
стихии происходит раздвоение Абсолюта, акт самоутверждения свобод-
ной воли, отделения от универсального, божественного начала — ирра-
циональное грехопадение, которое невозможно понять из законов разума 
и природы. Акт грехопадения — это надвременный акт; бессознательная 
воля действует до всякого самосознания, и  на метафизическом уровне 
человек оказывается виновным уже в момент своего рождения. Сущность 
этой вины — своеволие, стремящееся к тому, чтобы в качестве частной 
воли быть тем, что оно есть лишь в единстве с божественной волей.

Поскольку воля как изначальное иррациональное хотение есть непости-
жимый первичный факт, она не может быть предметом философии, по-
нятой как априорная наука разума, т. е. рациональное выведение всего суще-
го из исходного принципа. Называя эту рационалистическую философию (в 
т.ч. и свою философию тождества, и философию Гегеля) негативной, от-
рицательной, Шеллинг считает необходимым дополнить ее «позитивной 
философией», рассматривающей первичный факт — иррациональную волю. 
Позитивная философия постигает Бога эмпирически, в «опыте», отождест-
вляемом Шеллингом с мифологией и религией, в которых сознанию было дано 
в истории Откровение Бога. Мифологический процесс, по Шеллингу, есть 
в то же время процесс теогонический, в нем Бог порождает себя в сознании, 
открываясь не только человеку, но самому себе. Этот процесс завершается 
в христианском Откровении как религии духа.

По Шеллингу, в Боге существуют три потенции: непосредственная 
возможность бытия, или бессознательная воля; возможность бытия, 
становящаяся бытием, т. е. сознающая себя воля, и, наконец, третья 
потенция — Дух, витающий между первой и второй. Стремясь преодолеть 
пантеистическую трактовку Бога как «абсолютной необходимости», 
Шеллинг подчеркивает личный характер Бога, известную свободу Его по 
отношению к миру; в учении о потенциях Бога акцентируется желание 
философа увидеть в Боге живое, свободное и самосознательное Существо.



42

а)

Философия Шеллинга оказала большое влияние на европейскую мысль 
19–20 вв., причем на различных этапах ее развития воспринимались раз-
ные аспекты его учения. Значительным оказалось воздействие Шеллинга 
на русскую философию  — через натурфилософов Д.М. Велланского,  
М.Г. Павлова, М.А. Максимовича и др., московский кружок «любомудров» 
(В.Ф. Одоевский, Д.В. Веневитинов, А.И. Галин), славянофилов, П.Я. Ча-
адаева (лично знакомого и переписывавшегося с Шеллингом), позднее — 
В.С. Соловьева и др. В XX в. идеи Шеллинга получили развитие в фило-
софии жизни (А.  Бергсон) и  в  экзистенциализме, в  т.  ч. русском 
(Н.А. Бердяев).

Фрагменты произведений публикуются по изданию:
Шеллинг Ф.В.Й. Сочинения в двух томах: Том 1. — М.: Мысль, 1987. — 

637 с.

Из работы «О мировой душе.  
Гипотеза высшей физики для объяснения всеобщего организма,  

или Разработка первых основоположений натурфилософии  
на основе начал тяжести и света»

Следует добавить, что сущность организации состоит в неразделен-
ности материи и формы, в том, что материя, называемая организован-
ной, до бесконечности индивидуализирована; следовательно, если 
речь идет о возникновении животной материи, требуется обнаружить 
движение, в котором материя возникает одновременно с формой. 
Однако изначальная форма вещи вообще не есть нечто для себя пре-
бывающее, так же как и материя; следовательно, обе они должны 
возникнуть посредством одного и того же действия. Но материя воз-
никает лишь там, где порождается определенное качество, ибо материя 
не есть нечто отличное от своих качеств. Следовательно, мы видим, 
что материя возникает только в  химических действиях, тем самым 
химические действия — единственные, исходя из которых мы можем 
понять образование материи в определенной форме.

Из работы «Об отношении изобразительного искусства к природе»

Дух природы лишь по видимости противоположен душе; сам по 
себе он — орудие ее откровения: он творит, правда, противоположность 
вещей, однако лишь для того, чтобы тем самым могла проявиться 



43

единая сущность в качестве высшей мягкости и примиренности всех 
сил. Все создания, кроме человека, движимы только духом природы 
и с его помощью утверждают свою индивидуальность; только в чело-
веке, как в некоем средоточии возникает душа, без которой мир был 
бы подобен природе без солнца.

Следовательно, душа в человеке не есть начало индивидуальности, 
а то, благодаря чему он возвышается над всякой самостью, благодаря 
чему он становится способным к самопожертвованию, к бесконечной 
любви, что превыше всего, к видению и познанию сущности вещей, 
а тем самым и искусства. Душа уже не занята материей, не соприка-
сается с ней непосредственно; она соприкасается и только с духом как 
с жизненным началом вещей, являя себя в  теле, она тем не менее 
свободна от него и в прекраснейших творениях сознание о нем лишь 
встает над ней, подобно легкой грезе, не нарушающей ее покой.

Из «Философских писем о догматизме и критицизме»
Письмо девятое

[...] Всякая философия требует в качестве цели синтеза абсолютный 
тезис. Но абсолютный тезис мыслим только посредством абсолютно-
го тождества. Поэтому обе системы необходимо стремятся к абсолют-
ному тождеству; разница к абсолютному тождеству субъекта и лишь 
опосредствованно — к совпадению объекта с субъектом, а догматизм, 
наоборот, — непосредственно к тождеству абсолютного объекта и толь-
ко опосредствованно — к совпадению субъекта с абсолютным объ-
ектом. Первый пытается в соответствии со своим принципом синте-
тически объединить счастье с моральностью, второй — моральность 
со счастьем. Стремясь к счастью, к совпадению меня как субъекта 
с объективным миром, говорит догматик, я опосредствованно стрем-
люсь также к тождеству моего существа — я действую морально. Об-
ратное говорит критический философ: действуя морально, я непо-
средственно стремлюсь к абсолютному тождеству моего существа, а тем 
самым опосредствованно и к тождеству объективного и субъективно-
го во мне — к блаженству. Однако в обеих системах моральность и сча-
стье являются еще двумя различными принципами, которые я могу 
объединить только синтетически (как основание и следствие), пока я 
еще пребываю в состоянии приближения к конечной цели, к абсолют-
ному тезису. Если бы я когда-либо достиг его, эти обе линии, по которым 



44

а)

идет бесконечный прогресс, — моральность и  счастье совпали бы 
в одной точке; они перестали бы быть моральностью и счастьем, т. е. 
двумя различными принципами. Они соединились бы в одном прин-
ципе, который именно поэтому должен быть выше их обоих,— в прин-
ципе абсолютного бытия или абсолютного блаженства.

Однако если обе системы стремятся к абсолютному принципу как 
к чему-то завершающему в человеческом знании, то он должен быть 
и  точкой соединения обеих систем. Ибо если в  абсолюте исчезает 
всякое противоречие, то должно исчезнуть и противоречие различных 
систем, или, вернее, все системы должны в нем перестать существовать 
в качестве противоположных систем. Если догматизм является той 
системой, которая делает абсолют объектом, то он неизбежно пере-
стает быть таковым там, где абсолют перестает быть объектом, т. е. 
там, где мы сами тождественны ему. Если критицизм является той 
системой, которая требует тождества абсолютного объекта с субъектом, 
то он необходимо перестает быть таковым там, где субъект перестает 
быть субъектом, т. е. противоположным объекту. Этот результат аб-
страктных исследований о точке соединения двух основных противо-
речивых систем находит свое подтверждение и в том случае, если мы 
обратимся к рассмотрению отдельных систем, в которых с давних пор 
проявляется изначальное противоречие двух принципов — догматиз-
ма и критицизма. [...]

Обычно говорили: Бог созерцает вещи сами по себе. Для того 
чтобы иметь разумный смысл, эти слова должны были означать: в Боге 
есть совершеннейший реализм. Однако реализм, мыслимый в его за-
вершенности, становится необходимо и именно потому, что он — за-
вершенный реализм, идеализмом. Ибо завершенный реализм имеет 
место лишь там, где объекты перестают быть объектами, т. е. противо-
положными субъекту (явлениями), короче говоря, где представление 
и представляемые объекты, следовательно, субъект и объект, абсолют-
но тождественны. Поэтому реализм в божестве, в силу которого оно 
созерцает вещи сами по себе, — не что иное, как совершеннейший 
идеализм, в силу которого оно созерцает только самого себя и свою 
реальность.

Идеализм и реализм могут быть объективными и субъективными. 
Объективный реализм — это субъективный идеализм, а объективный 
идеализм — субъективный реализм. Это различие отпадает, как толь-
ко отпадает противоречие между субъектом и объектом, как только я 



45

не полагаю больше в себя лишь идеально то, что полагаю в объект 
реально, а то, что полагаю в себя реально, не полагаю в объект лишь 
идеально, короче говоря, когда объект и субъект тождественны.

Каждый, кто размышлял о свободе и необходимости, неизбежно 
приходит к выводу, что эти принципы должны быть в абсолюте соеди-
нены — свобода должна быть присуща абсолюту потому, что он дей-
ствует из безусловной собственной мощи, необходимость — потому, 
что он именно в силу этого действует только в соответствии с закона-
ми своего бытия, внутренней необходимости своей сущности. В нем 
нет воли, которая могла бы отклониться от следования закону, но нет 
и закона, который он сам бы не создал для себя своими действиями, 
нет закона, который обладал бы реальностью вне зависимости от его 
действий. Абсолютная свобода и абсолютная необходимость тожде-
ственны.

Следовательно, полностью подтверждается, что, достигая абсолю-
та, все противоборствующие принципы, все противоречивые системы 
становятся тождественными. Тем острее стоит поставленный вами 
вопрос: в чем же преимущество критицизма по сравнению с догма-
тизмом, если они встречаются в одной и той же последней цели — ко-
нечной цели всякого философствования?

Но, милый друг, разве в этом результате не содержится уже ответ 
на ваш вопрос? Разве из этого результата естественным образом не 
следует вывод, что критицизм, для того чтобы отличаться от догма-
тизма, не должен двигаться вместе с ним вплоть до достижения по-
следней цели? Догматизм и критицизм могут утверждать себя как 
противоположные системы лишь в приближении к последней цели. 
Именно поэтому критицизм должен рассматривать достижение по-
следней цели только как бесконечную задачу; как только он сочтет 
последнюю цель реализованной (в объекте) или реализуемой (в ка-
кой-либо отрезок времени), он сам неизбежно превратится в догма-
тизм.

Представляя абсолют реализованным (существующим), он тем 
самым делает его объективным; абсолют становится объектом знания 
и тем самым перестает быть объектом свободы. Тогда конечному субъ-
екту остается только одно — уничтожить себя в качестве субъекта, 
чтобы посредством самоуничтожения стать тождественным этому 
объекту. В этом случае философию ждут все страхи, которые способ-
но породить фантазирование.



46

а)

Если он представляет последнюю цель реализуемой, то абсолют 
не становится для него, правда, объектом знания, но, полагая эту цель 
реализуемой, он предоставляет полную свободу воображению — той 
способности, которая всегда опережает действительность, которая 
находится посредине между нашей способностью познавать и способ-
ностью реализовать, которая выступает тогда, когда познание пре-
кращается, а реализация еще не началась, и, для того чтобы представить 
абсолют реализуемым, эта способность неизбежно представит его уже 
реализованным и тем самым создаст те же фантастические вымыслы, 
которые ведут к явному мистицизму.

Таким образом, критицизм отличается от догматизма не целью, 
которую тот и другой считают высшей, а приближением к ней, ее ре-
ализацией посредством духа своих практических постулатов. Только 
потому философия ведь и ставит вопрос о последней цели нашего 
назначения, чтобы в соответствии с ней решить значительно более 
важный вопрос о самом нашем назначении. Лишь имманентное при-
менение принципа абсолюта, к которому мы прибегаем в практической 
философии для того, чтобы познать наше назначение, дает нам право 
двигаться к абсолюту. В вопросе о последней цели даже догматизм 
отличается от слепого догматицизма своей практической направлен-
ностью, тем, что он в отличие от догматицизма пользуется абсолютом 
только как конститутивным принципом нашего назначения, а не как 
конститутивным принципом нашего знания.

Как же различаются обе системы по духу своих практических 
постулатов? Это, дорогой друг, вопрос, с которого я начал и к кото-
рому я теперь возвращаюсь. Догматизм, так же, как и критицизм 
(таков результат всего нашего исследования), не может достигнуть 
абсолюта в качестве объекта с помощью теоретического знания, ибо 
абсолютный объект не терпит наряду с собой субъекта, а теоретиче-
ская философия основана именно на противоположности между-
субъектом и объектом. Следовательно, поскольку абсолют не может 
быть предметом знания, обеим системам остается только сделать его 
предметом действования или требовать действия, посредством ко-
торого реализуется абсолют. В требовании этого необходимого дей-
ствия две системы объединяются.

Итак, догматизм может отличаться от критицизма не этим дей-
ствием вообще, а только его духом, и лишь постольку, поскольку он 
требует реализации абсолюта как объекта. Однако я ведь не могу ре-



47

ализовать объективную причинность, не сняв для этого причинность 
субъективную. Я не могу полагать в объект активность, не полагая 
в  себя пассивность. То, что я сообщаю объекту, я отнимаю у себя, 
и наоборот. Все это — положения, которые могут быть строжайшим 
образом доказаны в философии и которые каждый может подтвердить 
посредством самых обычных данных нашего (морального) опыта.

Следовательно, если я предполагаю абсолют как объект знания, 
то он существует независимо от моей причинности, а это означает, что 
я существую в  зависимости от его причинности. Моя причинность 
уничтожена его причинностью. Куда мне скрыться от его всемогуще-
ства? Реализовать абсолютную активность объекта я могу, только 
полагая абсолютную пассивность в себе, — и тогда я становлюсь жерт-
вой всех фантастических ужасов.

В догматизме мое назначение — уничтожить в себе всякую сво-
бодную причинность, не действовать самому, а предоставить действо-
вать во мне абсолютной причинности, все более суживать границы 
моей свободы, чтобы все более расширять границы объективного мира, 
короче говоря, мой удел — самая неограниченная пассивность. Если 
догматизм разрешает теоретическое противоречие между субъектом 
и объектом требованием, чтобы субъект перестал быть для абсолют-
ного объекта субъектом, т.  е. противоположным ему, то критицизм 
должен, наоборот, разрешить противоречие теоретической философии 
практическим требованием, чтобы абсолют перестал быть для Меня 
объектом. Выполнить это требование я могу посредством бесконеч-
ного стремления реализовать абсолют в себе самом — посредством 
неограниченной активности. Однако всякая субъективная причин-
ность устраняет объективную. Определяя самого себя автономно, я 
определяю объекты гетерономно. Полагая в себя активность, я по-
лагаю в объект пассивность. Чем более субъективно, тем менее объ-
ективно.

Поэтому, если я полагаю все в субъект, я тем самым отрицаю все 
в объекте. Абсолютная причинность во мне устраняет для меня всю 
объективную причинность. Расширяя границы моего мира, я суживаю 
границы объективного мира. Если бы мой мир не имел более границ, 
то вся объективная причинность была бы для меня уничтоженной. 
Я был бы абсолютен. Но критицизм предался бы фантазиям, если бы 
он представил эту цель даже только как достижимую (а не как достиг-
нутую). Следовательно, он пользуется этой идеей только практически, 



48

а)

для определения назначения морального существа. Если он останавли-
вается на этом, он может быть уверен в вечном отличии от догматизма.

Мое назначение в критицизме — стремление к неизменной само-
сти, безусловной свободе, неограниченной деятельности.

Будь! Таково высшее требование критицизма.
Для того чтобы сделать противоположность требованию догматиз-

ма более отчетливой, ее можно выразить таким образом: стремись не 
к приближению к бесконечному, а к бесконечному приближению бо-
жества к тебе. [...]

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. В чем состоит сущность живой организации согласно Шеллингу?
2. В чем состоит объективное значение души человека согласно Шеллингу?
3. Что такое тождество субъекта и объекта в философии Шеллинга?
4. Что такое догматизм и критицизм в философии?

Георг Вильгельм Фридрих Гегель

Значение философии Г. Гегеля (1770–1831 гг.) состоит, прежде всего, 
в том, что она положила конец старому метафизическому представлению 
о каком-либо финальном характере результатов человеческого познания 
и практики. Познание есть процесс исторического развития знаний, под-
нимающихся с низших ступеней на все более высокие ступени постижения, 
развертывания и обоснования мышлением человека определенной логиче-
ской идеи. Истина познания в понимании Гегеля не есть сумма готовых 
догматических положений, к которым пришли неизвестно как и почему. 
В философии и науке важное значение имеет не голый результат, а ре-
зультат вместе со своим становлением, т. е. историческим, а, следова-
тельно, и логическим обоснованием своей состоятельности и правомер-
ности в  качестве данного конкретного результата. Поэтому Гегель 
любил повторять, что истина  — не отчеканенная монета, которую 
можно за надобностью положить в карман, что она есть процесс, окон-
чательное завершение которого невозможно.

Философское учение Гегеля представляет собой систему. Она вклю-
чает в  себя в  качестве основных разделов логику, философию природы 
и философию духа.

Предметом философии, согласно учению Гегеля, является Абсолютное 
бытие. При этом он разъясняет, что, когда речь идет о философии как 



49

таковой, то всякий раз речь идет не о только моей или чей-нибудь еще 
философии, но всякая философия, будучи постижением Абсолютного, есть 
постижение его, не как чего-то чуждого самой себе, находящегося где-то 
за пределами самой себя. Истинное постижение Абсолютного есть по-
стижение его в самом себе, тем самым познание самого себя.

Гегель исходит из того, что Абсолютное есть некая предвечная идея — 
Абсолютная Идея, безличный мировой разум, который порождает всю 
действительность из самое себя. И это абсолютное по своему существу 
есть результат, который лишь в конце есть то, что есть поистине. При-
рода Абсолютного состоит именно в том, что оно есть истинная дей-
ствительность — субъект и становление самим собою для себя. Таким 
образом, на всех ступенях развития Дух пребывает только у самого себя 
и, следовательно, абсолютно свободен, ибо свобода, согласно учению Ге-
геля, состоит именно в том, чтобы даже в своем другом быть у самого 
себя, быть в зависимости только от самого себя, определять самое себя.

Свою сущность Абсолютная Идея раскрывает в виде трех ступеней 
реального исторического процесса. Отсюда и вся система Гегеля разделя-
ется на три части.

Учение о мышлении, или об Абсолютной Идее в самой себе, где она 
аспектирована на отдельные свои моменты и развивается в виде чистых 
определений мышления (1-й раздел гегелевской системы — логика).

Учение о природе, где Абсолютная Идея выступает в своем инобытии 
(«инобытие духа») (2-й раздел гегелевской системы — философия природы).

Учение об Абсолютном Духе, где Абсолютная Идея выступает в раз-
личных формах конкретного духа (искусство, религия, философия) (3-ий 
раздел гегелевской системы — философия духа), завершает свое шествие, 
возвращается к самой себе.

На всех этих ступенях своего развития Абсолютная Идея познает 
самое себя как в себе и для себя сущее Абсолютное Бытие, истинность 
которого есть абсолютное совпадение бытия с самим собой. При этом 
в искусстве Абсолютная Идея познает самое себя в форме чувственного 
созерцания, в религии она выступает в форме религиозного представления, 
а в философии реализует себя в форме понятия. Таким образом, ясно, что 
содержание искусства, религии и философии как форм самораскрытия 
Абсолютной Идеи тождественны.

Основополагающими принципами гегелевской системы являются:
Принцип тождества мышления и бытия. При этом мышление по-

лагается первичным. Мышление есть субстанция всего существующего 



50

а)

(всякого бытия, всякой жизни, всякого познания и практики). Логические 
законы (т. е. законы мышления) суть также и законы бытия. Следова-
тельно, философия Гегеля есть система объективного идеализма.

Принцип развития на основе тождества мышления и бытия. Именно 
этот принцип выражает само существо диалектики Гегеля, ядром ко-
торой выступает его учение о противоречии как источнике и движущей 
силе развития.

Особенности гегелевской диалектики:
Диалектика Гегеля носит умозрительный характер. Развитие по-

нимается как саморазвитие понятия (идеи, мышления), имеющее поэто-
му логическую природу. Диалектика понятий определяет диалектику 
реальной действительности. В силу чего природа сама по себе не разви-
вается во времени, а лишь развертывает свои «окаменелости», т. е. те 
или иные «застывшие моменты» логической идеи, в пространстве. Метод, 
посредством которого происходит саморазвитие понятия, Гегель назы-
вает спекулятивным. Существо этого метода Гегель определяет как 
«постижение противоположностей в их единстве», познание положи-
тельного в отрицательном. При этом противоположности не обраща-
ются в ничто, но порождают необходимость синтеза, в котором дости-
гается единство противоположностей, т. е. возникает (порождается) 
нечто новое. Именно в этом Гегель видел достоинство своего диалекти-
ческого метода. Сам же метод философской науки, согласно Гегелю, есть 
осознание формы внутреннего самодвижения ее содержания.

Философия Гегеля заключает в  себе противоречие между методом 
и системой, метод — диалектический, в силу чего развитие понимается 
как бесконечный процесс восхождения от низшего к высшему, а система — 
метафизическая, исключающее дальнейшее развитие.

Фрагменты произведений публикуются по изданиям:
Гегель Г.В.Ф. Об орбитах планет. Философская диссертация. Тезисы // 

Работы разных лет. В двух томах. Т. 1. М.: Мысль, 1972. — 668 с.
Гегель Г.В.Ф. Философская пропедевтика // Работы разных лет. В двух 

томах. Т. 2. М.: Мысль, 1973. — 630 с.

Из работы «Об орбитах планет. Философская диссертация»
Т Е ЗИСЫ

I. Противоречие есть критерий истины, отсутствие противоре-
чия — критерий заблуждения.



51

II. Силлогизм есть принцип идеализма.
III. Квадрат есть закон природы, треугольник — закон духа.
IV. В истинной арифметике может складываться только единица 

с двойкой и вычитаться только двойка из тройки, и в то же время в ней 
ни тройка не является суммой, ни единица — разностью.

V. Как магнит есть естественный рычаг, так тяготение планет 
к Солнцу есть маятник природы.

VI. Идея есть синтез бесконечного и конечного, и вся философия 
заключается в идеях. [...]

Из работы «Философская пропедевтика»

О  с и с т е м е  н а у к  и   и х  с в я з и
[...] Энциклопедия должна рассматривать весь круг наук, характе-

ризуя предмет каждой из них и его основное понятие. [...]
По способу, каким они познают, науки бывают либо эмпириче-

скими, либо чисто рациональными. Рассматриваемые абсолютно, 
как те, так и другие должны иметь одно и то же содержание. Цель 
научных устремлений состоит в том, чтобы все известное чисто эм-
пирически возвысить до всегда истинного, до понятия, сделать ра-
циональным и  тем самым включить в  состав рациональной нау- 
ки. [...]

Целое науки делится на три главные части: 1) логику, 2) науку 
о природе, 3) науку о духе. — А именно логика есть наука о чистом 
понятии и абстрактной идее. Природа и дух составляют реальность 
идеи, первая — как внешнее наличное бытие, второй — как знающий 
себя. (Другими словами: логическое есть вечно простая сущность в себе 
самом; природа есть эта же сущность как отчужденная (entäußert); дух 
же есть возвращение этой сущности в себя из своею отчуждения.)

О  м е т о д е
[...] Путь, или метод, абсолютного знания является столь же ана-

литическим, сколь и синтетическим. Развертывание того, что содер-
жится в понятии, анализ, представляет собой обнаружение различных 
определений, которые содержатся в понятии, но, как таковые, не даны 
непосредственно, и, следовательно, является одновременно синтети-
ческим. Выражение понятия в его реальных определениях вытекает 
здесь из самого понятия, и то, что в обычном познании образует до-



52

а)

казательство, является здесь возвращением перешедших в различие 
моментов понятия к единству. Последнее является благодаря этому 
тотальностью, наполненным и превратившимся в свое собственное 
содержание понятием.

Это опосредствование понятия самим собой есть не только путь 
субъективного познания, но в такой же мере является и собственным 
движением самого предмета. В абсолютном познании понятие столь 
же является началом, сколь и результатом.

О  п р и р о д е
Природа — это абсолютная идея в виде инобытия вообще, в виде 

безразличной, внешней предметности и конкретного, индивидуали-
зированного осуществления своих моментов. Иными словами, при-
рода — это абсолютное существо в определении непосредственности 
вообще вопреки своему опосредствованию. Становление природы — 
это становление духом.

Природу следует рассматривать как систему ступеней, необходимо 
возникающих одна из другой, но не так, что одна естественным путем 
производит другую, а во внутренней идее, лежащей в основе природы. 
Движение идеи природы состоит в том, чтобы из своей непосредствен-
ности уйти в себя, снять себя самое и стать духом. [...]

М а т е р и я
Чистое созерцание, перешедшее из своей непосредственности 

к в-себе-и-для-себя-бытию, иначе говоря, наполненное пространство 
и время есть материя, Внеположность пространства и внутри-себя-
бытие времени, положенные абсолютно в одно, дают понятие материи 
вообще. [...]

Материя, взятая как существующая для-себя-бытие, обладает мо-
ментом разобщенности (Vereinziehung), присущей, однако, столь же 
материи как в-себе-бытие, и является лишь некоторой существенной 
непрерывностью, тяжестью, образующей всеобщий предикат тела, 
которое и представляет собой материю в форме субъекта. [...]

(Тождество с собой в явлении есть нечто неопределенное, нечто 
лишь способное воспринимать определения, нечто пассивное — ма-
терия. Тождество определений по отношению друг к другу составляет 
нечто активное, форму. Так как материя определяется формой, то 
предполагается, что они самостоятельны и независимы друг от друга. 



53

Однако не существует вообще ни материи без формы, ни формы без 
материи. — Материя и форма взаимно порождают друг друга.) [...]

В теле имеется связь (Beziehung) идеальных моментов пространства 
и времени. Эта связь проявляется как движение, а тяжесть — как ос-
нование последнего.

Тяжесть, индивидуализируемая и разлагаемая на качественные 
различия светом, есть конкретная или, лучше сказать, физическая 
природа и предмет физики вообще.

Тяжесть — это противоположность вне-себя-бытия, лишь стремя-
щегося к внутри-себя-бытию. Материя и есть это наличное бытие стрем-
ления, причем противоположность последнего выражается только в мо-
ментах пространства и времени, в некотором чисто идеальном центре. 
Указанное становление вне-себя-бытия внутри-себя-бытием, простое 
интенсивное единство тяжести есть некоторое противостоящее ей на-
личное бытие, свободно существующая самость материи, свет. [...]

О р г а н и ч е с к а я  п р и р о д а
Растительная природа представляет собой начало становящегося 

индивидуальным, иначе говоря, становящегося субъективным про-
цесса самосохранения, подлинно органического процесса. Этот про-
цесс, однако, не обладает еще полной силой индивидуального един-
ства, так как растение, будучи одним индивидом, имеет только такие 
части, которые тоже можно считать самостоятельными индивидами. 
В силу этой недостаточности внутреннего единства растение и не до-
стигает способности чувствовать. Физиология растений рассматри-
вает их всеобщую природу, а ботаника — их систему, в которой под-
разделение растений основано главным образом на различиях органов 
оплодотворения. Оплодотворение и есть то наивысшее проявление 
растительной жизни, благодаря которому растения граничат с более 
высокой ступенью организма.

Животная природа обладает тем субъективным единством, благо-
даря которому все органические части подчинены целому, представ-
ляющему собой нечто единое (Eins).

Организм вследствие момента своей раздражимости в  общем 
и целом связан со своей неорганической природой. Разрыв этой 
связи существует поначалу субъективно внутри самого организма как 
чувство недостатка, как потребность. [...] Организм оказывается 
в состоянии болезни, если какая-нибудь заложенная в нем потенция, 



54

а)

перестав подчиняться ему превращается в систему, которая благодаря 
этому замыкается в себе, упорно держится своей собственной деятель-
ности и не переходит уже в плавную деятельность целого, чем вообще 
прерывает органический процесс. Наукой о болезнях и их лечении 
является медицина.

Животное обладает чувством, поскольку его органические момен-
ты сохраняют свое назначение и свой смысл только в единстве жизни, 
но вместе с тем они имеют еще и внешнее внеположное бытие. По-
следняя рефлексия этой внешности в абстрактный элемент простоты, 
который один только и образует полноту существования моментов, 
есть возвышение к духу.

О  в о л е  и   с в о б о д е  в о л и
[...] Воля в собственном смысле слова, или высшая способность 

желания, есть 1)  чистая неопределенность Я. Как таковая, она не 
имеет ни ограничений, ни содержания, наличного непосредственно 
от природы, и по сути дела равнодушна ко всякой определенности; 
2) в то же время я могу перейти к какой-то из определенностей и, сде-
лав ту или другую из них своей, затем претворить ее в действитель-
ность.

Абстрактная свобода воли и заключается в указанной неопределен-
ности, или, лучше сказать, равенстве Я самому себе, в каковой опре-
деление существует лишь постольку, поскольку воля сделала это опре-
деление своим, т. е. внесла его в себя; в то же время воля остается тут 
равной себе и в состоянии снова абстрагироваться от всякого опреде-
ления. Хотя воле и могут извне предлагаться различные соблазны, 
побудительные причины, законы, но если человек им следует, то это 
происходит только тогда, когда сама воля, решившись на это, делает 
их своими. — Точно так же обстоит дело и с определениями низшей 
способности желания, т. е. с тем, что совершают, повинуясь природным 
побуждениям и склонностям.

Вина ложится на волю в том случае, если 1) определение этой воли 
только ею самой сделано своим, иначе говоря, если оно принадлежит 
ее намерению: я хочу; 2) если воля знает определения, какие создают-
ся поступком, входящим в ее намерение, т. е. знает те определения, 
какие необходимо и непосредственно связаны с этим поступком.

Деяние — это, собственно говоря, произведенное изменение и про-
изведенное определение наличного бытия. К поступку же относится 



55

только то, что из деяния входит в намерение, иначе говоря, было в со-
знании, то, следовательно, что воля признает своим.

Далее, свободная воля как свободная не связана с определенностью 
и единичностью, благодаря которым один индивид отличается от дру-
гого; напротив, она представляет собой всеобщую волю, и всякий 
отдельный человек, согласно его чистой воле, есть всеобщее существо. 
[...]

Но чтобы воля была истинно и абсолютно свободной, то, чего она 
хочет, иначе говоря, ее содержание, не должно быть ничем иным, 
кроме нее самой. Она должна хотеть только внутри себя, и предметом 
ее должна быть только она сама. Чистая воля, следовательно, хочет не 
какого-то особенного содержания ради его особенности, а чтобы в сво-
их действиях воля, как таковая, была свободной и получала бы свобо-
ду, другими словами, чтобы осуществлялась всеобщая воля. [...]

Свобода воли есть свобода вообще, а все другие свободы лишь ее 
виды. Когда говорят: свобода воли, то этим отнюдь не хотят сказать, 
будто кроме воли есть еще какая-то сила, свойство или способность, 
тоже обладающая свободой. Точно так же, говоря о всемогуществе 
Бога, не понимают этого так, будто есть еще и другие существа, кроме 
Бога, которые обладали бы всемогуществом. Существуют также граж-
данская свобода, свобода печати, политическая, религиозная свобода. 
Эти виды свободы представляют собой всеобщее понятие свободы, 
поскольку оно применено к особенным отношениям или предметам. 
Свобода вероисповедания состоит в том, что религиозные представ-
ления, религиозные обряды не навязываются мне, иными словами, 
в ней существуют только такие определения, которые я признаю сво-
ими, превращаю в свои. Религия, которая мне навязывается, иначе 
говоря, в отношении которой я не являюсь свободным существом, не 
моя, она всегда остается чуждой для меня. Политическая свобода 
парода заключается в  том, чтобы создать собственное государство 
и решать, что признать как общенациональную волю либо всем на-
родом, либо через тех, кто принадлежит к народу и кого народ благо-
даря тому, что всякий другой гражданин имеет равные с ними права, 
может считать своими.

Часто выражаются так: моя воля была определена такими-то мо-
тивами, обстоятельствами, соблазнами и побуждениями. Это выра-
жение содержит прежде всего ту мысль, что я был при этом пассивен. 
На самом же деле я был при этом не только пассивен. Я был также 



56

а)

и существенно активен в том именно, что моя воля приняла эти об-
стоятельства как мотивы, допускает их как мотивы. Причинно-след-
ственное отношение при этом не имеет места. Обстоятельства не яв-
ляются причинами, а  моя воля  — их следствием. Согласно 
причинно-следственному отношению, то, что содержится в причине, 
должно последовать необходимо. Я же в качестве рефлексии могу вы-
йти за пределы всякого определения, установленного обстоятельства-
ми. Если человек ссылается на то, что с истинного пути его совратили 
обстоятельства, соблазны и т. д., то этим он хочет как бы отстранить 
от себя поступок, но тем самым лишь принижает себя до несвободно-
го существа — существа природы, в то время как на самом деле его 
поступок всегда является его собственным поступком, а не поступком 
кого-то другого, т. е. не является следствием чего-либо вне этого че-
ловека. Обстоятельства пли мотивы господствуют над человеком лишь 
в той мере, в какой он сам позволяет им это.

Определения низшей способности желания суть природные опре-
деления. В связи с этим кажется и ненужным, и невозможным, чтобы 
человек делал их своими. Однако именно как природные определения 
они как раз и не принадлежат еще его воле, или его свободе, ибо сущ-
ность его воли в том и состоит, что в ней не бывает ничего, чего бы она 
сама не сделала своим. Таким образом, человек может то, что принад-
лежит его природе, рассматривать как нечто чуждое, которое, следо-
вательно, есть в нем только тогда, принадлежит ему только тогда, 
когда он сделал это своим, иначе говоря, намеренно следует своим 
природным побуждениям. [...]

Если бы воля не была всеобщей, то не существовало бы никаких 
действительных законов, ничего, что могло бы действительно обязы-
вать всех. Каждый мог бы поступать, как ему заблагорассудится, и не 
обращал бы внимания на своеволие других. Что воля всеобща, выте-
кает из понятия ее свободы. Люди, если судить о них по их явлению, 
в общем весьма различны в отношении воли, по характеру, манерам, 
склонностям, способностям. Они суть поэтому особенные индивиды 
и отличаются друг от друга по своей натуре. У каждого есть такие спо-
собности и определения, которых нет у другого. Эти различия инди-
видов не касаются воли самой по себе, ибо она свободна. Свобода как 
раз и состоит в неопределенности воли, иначе говоря, в том, что воля 
не имеет внутри себя никакой природной определенности. Воля сама 
по себе есть, следовательно, всеобщая воля. Особенность или единич-



57

ность человека не препятствует всеобщности воли, а подчинена ей. 
Справедливый или моральный, иными словами превосходный по-
ступок, хотя и совершается отдельным [человеком], однако все со-
глашаются с таким поступком. Они, следовательно, узнают в нем самих 
себя или свою собственную волю. Здесь происходит то же самое, что 
и с произведениями искусства. Даже те, кто не смог бы создать такого 
произведения, находят в нем выраженной свою собственную сущность. 
Подобное произведение оказывается, таким образом, истинно всеоб-
щим. Оно получает тем большее одобрение, чем более исчезает в нем 
особенное его создателя.

Возможен случай, когда свою всеобщую волю не сознают. Человек 
может считать нечто совершенно противным своей воле, хотя оно тем 
не менее есть его воля. Преступник, которого наказывают, может, 
конечно, желать, чтобы его избавили от наказания, всеобщая же воля 
ведет к тому, что преступление наказывают. Необходимо, следователь-
но, предположить, что абсолютная воля самого преступника требует, 
чтобы его наказали. Поскольку преступника наказывают, это предпо-
лагает требование, чтобы и он понимал, что его наказывают справед-
ливо, и если он понимает это, то, хотя он и может желать, чтобы его 
освободили от наказания как внешнего страдания, тем не менее его 
всеобщая воля, поскольку он признает, что его наказывают справед-
ливо, согласна с наказанием.

Произвол есть свобода, но это формальная свобода, иначе говоря, 
он есть свобода постольку, поскольку моя воля соотносится с чем-либо 
ограниченным. При этом нужно различать две стороны: 1) в каком 
смысле воля тут не остается в равенстве с самой собой и 2) в каком 
смысле она остается в равенстве с самой собой.

аd 1. Если воля хочет чего-нибудь, то она имеет некоторое определен-
ное, ограниченное содержание. В этом отношении она, следовательно, 
не равна самой себе, ибо здесь она действительно определена, тогда как 
сана по себе она является неопределенной. То ограниченное, что она 
восприняла в себя, есть, таким образом, нечто иное, чем она сама. На-
пример, если я хочу ходить или смотреть, то я буду ходящим или смотря-
щим. Я, следовательно, буду не равен самому себе, потому что хождение 
или смотрение представляют собой нечто ограниченное и не равны Я.

ad 2. Однако по форме я нахожусь тут также и в равенстве с самим 
собой, иначе говоря, являюсь свободным, потому что я, ввиду того что 
я так определен, рассматриваю себя одновременно и как нечто чуждое, 



58

а)

иначе говоря, отличаю от себя, от Я состояние этой определенности, 
ибо так ходить, смотреть — это во мне не от природы, а потому, что я 
сам внес это в свою волю. В данном отношении это явно есть вместе 
с тем и совсем не чуждое мне, ибо я сделал это своим и это представ-
ляет собой мою волю.

Итак, упомянутая свобода есть формальная свобода, потому что 
при равенстве с самим собой во мне налицо одновременно и неравен-
ство с самим собой, иначе говоря, во мне есть также и нечто ограни-
ченное. Когда в обыденной жизни мы говорим о свободе, то обыкно-
венно понимаем под ней произвол, т.  е. относительную свободу, 
состоящую в том, что я могу что-то делать или не делать. При ограни-
ченной воле мы можем обладать формальной свободой лишь в той 
мере, в какой отличаем от себя все это определенное, иначе говоря, 
в той мере, в какой подвергаем его рефлексии, а это значит, что мы 
также и выше его. Когда мы охвачены страстью или действуем побуж-
даемые природой, мы не обладаем формальной свободой, так как наше 
Я целиком поглощено этим чувством, последнее не кажется нам огра-
ниченным. Здесь наше Я не находится одновременно также и вне, не 
отличает себя от этого чувства.

Абсолютно свободная воля отличается от относительно свободной, 
или произвола, тем, что предметом абсолютной воли является только 
она сама, а предметом относительной — нечто ограниченное. Относи-
тельную волю, например, вожделение, интересует лишь предмет. Аб-
солютная воля отличается, однако, и от упрямства. Последнее имеет то 
общее с абсолютной волей, что оно дорожит не столько сутью дела, 
сколько волей как волей, тем, чтобы считались именно с его волей. 
Одно от другого отличить нетрудно. Упрямый настаивает на своей воле 
только потому, что это его воля, он настаивает на ней без разумного 
основания, т.  е. без того, чтобы его воля представляла собой нечто 
имеющее всеобщую ценность. Насколько необходимо, чтобы силой 
воли обладал тот, кто упорен в достижении разумной цели, настолько 
же и отвратительно упрямство, ибо оно представляет собой нечто со-
вершенно единичное и исключающее иное. Истинно свободная воля 
не имеет случайного содержания. Только она сама не случайна.

О  п р а в е  и   м о р а л и
Человек — свободное существо. Это составляет основное опреде-

ление его природы. Но кроме этого у него есть еще и другие необхо-



59

димые потребности, особенные цели и побуждения, например, стрем-
ление к познанию, к сохранению своей жизни, своего здоровья и т. д. 
Право не интересуется человеком в плане этих особенных определений. 
Оно не ставит себе целью содействовать ему в отношении этих опре-
делений или оказывать ему тут какую-то особую помощь.

В о - в т о р ы х. Право не зависит от того намерения, которое ты 
имеешь. Можно делать что-нибудь с весьма благим намерением, но 
поступок от этого не становится законным, а вопреки тому может быть 
противозаконным. С другой стороны, какой-нибудь поступок, напри-
мер, защита мной своей собственности, может быть вполне законным 
и все же злонамеренным поступком, если я при этом забочусь не 
столько о праве, сколько о том, чтобы причинить вред другому. На 
право, как таковое, это намерение не имеет никакого влияния.

В - т р е т ь и х. Право не связано с  [внутренней] убежденностью 
в том, соответствует или противоречит праву совершаемое мной. Это 
имеет место особенно при наказании. Преступника, правда, старают-
ся убедить, что с ним поступают справедливо. Но существует такое 
убеждение или его нет, это не оказывает никакого влияния на право, 
которое к нему применено.

Наконец, право не придает значения также и тому умонастроению, 
с которым что-либо совершают. Очень часто бывает, что право не на-
рушают только из-за страха перед наказанием пли перед другими не-
приятными последствиями вообще, например, из страха утратить свое 
доброе имя, дискредитировать себя. Или же можно, осуществляя свое 
право, думать, что за это будешь вознагражден в  загробной жизни. 
Право, как таковое, не зависит от этих умонастроений.

Право и мораль отличаются друг от друга. Нечто вполне позволи-
тельное с точки зрения права может быть чем-то таким, что моралью 
запрещается. Право, например, разрешает мне распоряжаться своим 
имуществом, совершенно не определяя пределов этого распоряжения, 
и только мораль содержит определения, которые его ограничивают. 
[...] Мораль требует даже, чтобы, прежде всего, было соблюдено пра-
во и лишь после того, как оно исчерпано, вступали бы в действие 
моральные определения. [...]

Существенным моментом морали является ... умонастроение. 
Оно заключается в том, что долг исполняется потому, что так нужно. 
Следовательно, аморальным является как раз делать что-то из страха 
перед наказанием или для того, чтобы приобрести у других хорошее 



60

а)

мнение о себе. Эти мотивы представляют собой гетерогенную, т. е. 
чужеродную побудительную причину, ибо они не являются основа-
нием самого дела; иначе говоря, право тогда рассматривают не как 
нечто такое, что существует само по себе, а как нечто зависящее от 
внешних определений. [...]

С правовой точки зрения человек противостоит человеку как абсо-
лютно свободное существо, с моральной же точки зрения — как суще-
ство единичное, взятое по своему индивидуальному существованию 
в качестве члена семьи, друга, в качестве такого-то характера и т. д. Если 
внешние обстоятельства, в которых человек находится с другими людь-
ми, таковы, что он исполняет свое назначение, то это его счастье. От-
части это благо стоит в зависимости от его воли, отчасти оно зависит от 
внешних обстоятельств и от других людей. Человек является предметом 
морали именно со стороны своего особенного наличного бытия, со 
стороны своего блага, причем мораль требует не только того, чтобы 
человеку не препятствовали в его абстрактной свободе, но и чтобы со-
действовали его благу. Ощущение блага (Wolhsein) как соответствие 
внешнего нашему внутреннему мы называем также удовольствием. [...]

С точки зрения права следует исполнять только всеобщую волю, 
невзирая на намерение или убеждение единичного человека, и вообще 
человек является предметом права только как свободное существо.

Право заключается в том, чтобы с каждым в отдельности другой 
считался и обращался как со свободным существом, ибо лишь тогда 
свободная воля имеет в другом человеке самое себя в качестве пред-
мета и содержания. [...]

Каждый, поскольку его признают свободным существом, есть лицо. 
Поэтому принцип права можно выразить и так: с каждым другой дол-
жен обращаться именно как с лицом. [...]

Поступок, стесняющий свободу другого человека или не призна-
ющий в нем свободную волю, является противоречащим праву.

Подчиняя себе вещь, воля делает ее своей. Владение и есть эта 
подчиненность вещи моей воле.

Вещь, которой еще только намереваешься завладеть, должна быть 
1) res nullius [ничьей], т. e. не быть такой вещью, которая уже подчи-
нена другой воле. 2) Во владение нужно вступить, т. е. нужно путем ли 
физического захвата, пли путем формирования, или хотя бы путем 
обозначения предмета сделать ясным для других, что я подчинил этот 
предмет моей воле.



61

Владение становится собственностью, законным, если все другие 
признают, что вещь, которую я сделал своей, моя, равно как и я при-
знаю владение других их владением. Мое владение признается, по-
тому что оно — акт свободной воли, которая внутри самой себя есть 
нечто абсолютное и в которой всеобщим является то, что воление 
других я тоже рассматриваю как нечто абсолютное.

Я могу отчуждать от себя (mich entäußern) свою собственность, 
и она благодаря моей свободной воле может перейти к другому.

Неотчуждаемы те блага, которые не столько являются моим вла-
дением или собственностью, сколько образуют мою собственную 
личность, иначе говоря, содержатся в моей сущности, как например, 
свобода воли, нравственность, религия и т. д. [...]

Для отчуждения в пользу другого требуется мое согласие передать ему 
вещь и его согласие принять ее: это обоюдное согласие, если оно взаим-
но высказано и объявлено действительным, называется договором [...].

Человек, взятый в плане его особенного наличного бытия, как его 
рассматривает мораль, стремится к согласованию внешнего со своими 
внутренними определениями, к удовольствию и благоденствию. [...]

Побуждения и склонности, 1) рассмотренные сами по себе, не 
являются ни добрыми, ни злыми, т. е. присущи человеку непосред-
ственно как существу природы; 2) доброе и дурное суть моральные 
определения и относятся к воле. Доброе есть соответствующее разуму; 
3) однако побуждения и склонности нельзя рассматривать, не связы-
вая их с волей. Их связь с волей не случайна, а человек — это не два 
безразличных друг к другу существа.

Человек имеет 1) существенное определение быть отдельным че-
ловеком; 2) он принадлежит некоторому естественному целому — се-
мье; 3) он является членом государства; 4) он находится в отношениях 
с другими людьми вообще. Обязанности человека делятся поэтому на 
четыре рода: 1) на обязанности перед самим собой; 2) перед семьей; 
3) перед государством и 4) перед другими людьми вообще.

Человек как индивид относится к самому себе. У него две стороны: 
единичность и всеобщая сущность. В связи с этим его долг перед собой 
заключается частью в физическом сохранении себя, частью же в том, 
чтобы поднять свое отдельное существо до своей всеобщей природы — 
образовать себя. [...]

Обязанности по отношению к другим — это в первую очередь 
правовые обязанности, которые нужно соединять со стремлением 



62

а)

поступать справедливо ради справедливости. Остальные обязанности 
основываются на таком умонастроении, которое требует считать дру-
гих равными тебе самому не только в качестве абстрактных лиц, но 
и в их особенности, а также рассматривать их горести и радости как 
свои и доказывать это деятельной помощью. [...]

Из всех особенных обязанностей по отношению к другим пер-
вейшей является правдивость в словах и делах. Она состоит в соот-
ветствии того, что есть и что ты сознаешь, с тем, что ты высказываешь 
и проявляешь по отношению к  другим. Неправдивость же — это 
несоответствие и противоречие между сознанием и тем, каков ты по 
отношению к другим, следовательно, между твоим внутренним миром 
и твоей действительностью и тем самым нечто само по себе ничтож-
ное. [...]

К неправдивости главным образом и относятся те случаи, когда 
намерения человека или его умонастроение, судя по его словам, долж-
ны быть хорошими, а делает он, напротив, что-нибудь дурное. [...]

Для того чтобы получить право сказать кому-либо правду о его 
поведении, необходимо прежде всего установить с ним особые отно-
шения. Если это делают, не имея на то никакого права, то это ошибка, 
ибо здесь предполагается такое отношение к другому, которое не име-
ет места в действительности.

Пояснение. Говорить правду, если знают, что это правда, является 
отчасти первым долгом. Неблагородно не говорить правды, когда 
уместно ее сказать, ибо это унижает и самого себя, и других. Однако 
следует также не говорить правду, если к этому не имеют призвания 
или права. Если правду говорят только для того, чтобы настоять на 
своем, но без дальнейшего успеха, то это является, по меньшей мере, 
излишним, ибо это нужно делать не для того, чтобы о деле только вы-
сказались, но и для того, чтобы оно было совершено. Слова не пред-
ставляют собой дела или высокого поступка. Правда бывает сказана 
к месту и вовремя, когда она служит осуществлению дела. Речь — уди-
вительно сильное средство, но нужно иметь много ума, чтобы поль-
зоваться им. [...]

Долг всеобщего человеколюбия распространяется ближайшим 
образом на тех, с кем мы состоим в отношениях знакомства или друж-
бы. Первоначальное единство людей должно быть добровольно пре-
вращено в такую близкую связь, из которой возникает определенный 
долг. [...]



63

Долг благоразумия проявляется прежде всего как долг по отноше-
нию к самому себе, когда ты имеешь дело с другими, так как целью его 
является собственная польза. Однако истинная собственная польза 
достигается лишь нравственным поведением, которое вместе с  тем 
есть и истинное благоразумие. Благоразумие предполагает, что соб-
ственная польза не рассматривается как цель морального поведения, 
хотя она и может быть его следствием.

... Благоразумие состоит в том, чтобы не разрушать расположения 
других и сохранять его ради его самого. Но с этой точки зрения по-
лезное представляет собой также и то, чему надлежит быть, как тако-
вому, самому по себе, именно — предоставление другим свободы там, 
где у нас нет ни обязанности, ни права лишать ее других, и завоевание 
нашим поведением их расположения.

Вежливость есть знак благосклонности и  готовности к услугам, 
особенно по отношению к тем, с кем мы еще не стоим в близких от-
ношениях знакомства или дружбы. Она является фальшью, если, вы-
казывая ее, имеют противоположное умонастроение. Истинную веж-
ливость необходимо рассматривать именно как долг, ибо мы вообще 
должны питать благосклонность к другим. [...] Тактичность, деликат-
ность заключаются в том, чтобы не делать и не говорить того, чего не 
позволяют окружающие условия. [...]).

О  б р а к е ,  с е м ь е  и   г о с у д а р с т в е
[...] Связь двух лиц различного пола, называемая браком, это не 

просто естественный, животный союз и не просто гражданский до-
говор, а прежде всего моральный союз, возникающий на основе вза-
имной любви и доверия и превращающий супругов в одно лицо. [...]

[...] Семья представляет собой естественное общество, члены ко-
торого связаны любовью, доверием и естественным повиновением 
(пиэтет). [...]

Природное целое, каковым является семья, разрастаясь, пре-
вращается в целое народа и  государства, которое для индивидов, 
взятых по отдельности, представляет собой некую самостоятельную 
волю. [...]

Государство — это общество людей с правовыми отношениями, 
в котором люди имеют значение друг для друга не в силу каких-либо 
индивидуальных естественных отношений сообразно своим есте-
ственным склонностям и чувствам, а как лица, и эта личность каж-



64

а)

дого косвенно утверждается. Если семья, разрастаясь, превратилась 
в нацию и государство составляет с нацией одно целое, то это — боль-
шое счастье.

Закон есть абстрактное выражение всеобщей, в себе и для себя 
существующей воли. [...]

Внешнее государственное право касается отношения самостоя-
тельных народов при посредстве их правительств друг к другу и осно-
вывается преимущественно на особых договорах: международное 
право. [...]

О  д у х е :  ф е н о м е н о л о г и я  д у х а
[...] Сознание есть определенное отношение Я к предмету. Если 

исходить из предмета, то можно сказать, что сознание различается 
в соответствии с различием предметов, которыми оно обладает. [...]

Соответственно различию своего предмета сознание вообще име-
ет три ступени. А именно предмет есть либо противостоящий Я объект, 
либо само Я, либо нечто предметное, которое столь же принадлежит 
и Я, — мысль. Эти определения не взяты эмпирически извне, но они 
суть моменты самого сознания. Таким образом, существуют: 1)  со-
знание вообще, 2) самосознание, 3) разум. [...]

Сознание вообще бывает 1) чувственным, 2) воспринимающим 
и 3) рассудочным. [...]

Простое чувственное сознание — это непосредственная достовер-
ность некоторого внешнего предмета. Выражением непосредствен-
ности такого предмета, является то, что он есть, и притом есть предмет 
этот, существующий теперь, во времени, и здесь, в пространстве, со-
вершенно отличный от всех остальных предметов и вполне опреде-
ленный в себе самом. [...]

Восприятие имеет предметом уже не чувственное, поскольку оно 
непосредственно, а чувственное, поскольку оно существует одновре-
менно и как нечто всеобщее. Восприятие — это смесь чувственных 
определений и определений рефлексии. [...]

Сознание, поскольку для него предмет обладает этим [т. е. тем или 
иным, конкретным — Г.Х.] определением, представляет собой рас-
судок, считающий вещи в восприятии лишь явлениями и рассматри-
вающий внутреннее в вещах. [...]

Как самосознание Я созерцает само себя, и выражением его в его 
чистоте является Я=Я, или: Я семь Я.



65

Этот принцип самосознания лишен всякого содержания. Стрем-
ление самосознания в том и состоит, чтобы реализовать свое понятие 
и полностью осознать себя. Самосознание является поэтому 1) дея-
тельным: снимает инобытие предметов и отождествляет их с собой, 
2) отчуждает само себя и тем сообщает себе предметность и наличное 
бытие. И то, и другое представляет собой одну и ту же деятельность. 
Быть определенным для самосознания то же самое, что самому опре-
делить себя, и наоборот. Оно само себя порождает как предмет.

В своем образовании, или движении, самосознание проходит три 
ступени: 1) вожделение (Begierde), связанное с направленностью само-
сознания на другие вещи; 2) отношение господства и рабства, связан-
ное с направленностью самосознания на другое, не равное ему само-
сознание; 3)  всеобщее самосознание, узнающее себя в  других 
самосознаниях, и притом признающее себя равным им, как и они 
признают себя равными ему самому. [...]

Разум — это высшее соединение сознания и самосознания, т. е. 
знания о предмете и знания о себе. Он есть достоверность того, что 
его определения являются столь же предметными определениями, 
определениями сущности вещей, сколь и нашими собственными 
мыслями. Он столь же есть достоверность его самого, субъектив-
ность, сколь и бытие, или объективность, в одном и том же мыш-
лении. [...]

Знание разума есть поэтому не только субъективная достоверность, 
но и истина, так как истина заключается в соответствии или скорее 
в единстве достоверности и бытия или предметности.

Уч е н и е  о б  и д е я х  и   а б с о л ю т н о е  з н а н и е
Идея есть нечто объективно истинное или адекватное понятие. 

В нем наличное бытие определено его собственным, ему присущим 
понятием, и существование как производящий себя продукт находит-
ся во внешнем единстве со своей целью. Идеей является та действи-
тельность, которая соответствует не какому-то вне ее находящемуся 
представлению или понятию, а своему собственному понятию. Эта 
действительность поэтому такова, какой она должна быть в себе и для 
себя, и сама содержит внутри себя это свое понятие. [...] Идеал — это 
идея, рассматриваемая со стороны ее существования, соответствую-
щего понятию. Существует три идеи: 1) идея жизни, 2) идея познания 
и блага и 3) идея знания или самой истины. [...]



66

а)

И д е я  ж и з н и

Жизнь — это идея в  своем непосредственном существовании, 
вследствие чего как раз идея и вступает в область явлений, т. е. из-
менчивого, многообразно и внешне определяющего себя бытия, и про-
тивостоит неорганической природе.

Как непосредственное единство понятия и наличного бытия жизнь 
представляет собой такое целое, части которого существуют не самосто-
ятельно, а благодаря целому и внутри целого, причем целое точно так же 
существует благодаря частям. Жизнь есть органическая система. [...]

И д е я  п о з н а н и я

Познание есть соотнесение понятия и действительности. Будучи само 
по себе наполненным только собой и в этом смысле пустым, мышление 
благодаря познанию наполняется особенным содержанием, которое от 
наличного бытия возвышается до всеобщего представления. [...]

Познание отчасти аналитично, отчасти синтетично.
Аналитическое познание исходит из понятия или какого-нибудь 

конкретного определения и развивает только многообразие непосред-
ственных или тождественно в нем содержащихся простых определений.

Синтетическое познание, наоборот, развивает определения цело-
го, которые не содержатся в нем непосредственно, не вытекают тож-
дественно друг из друга и по отношению друг к другу имеют форму 
различия. Синтетическое познание показывает необходимость опре-
деленного отношения этих определений друг к другу. [...]

А б с о л ю т н о е  з н а н и е  ( и с т и н а )

Абсолютное знание есть понятие, имеющее предметом и содержа-
нием само себя и являющееся своей собственной реальностью.

Путь, или метод, абсолютного знания является столь же аналити-
ческим, сколь и синтетическим. Развертывание того, что содержится 
в понятии, анализ, представляет собой обнаружение различных опре-
делений, которые содержатся в понятии, но, как таковые, не даны 
непосредственно, и, следовательно, является одновременно синтети-
ческим. Выражение понятия в его реальных определениях вытекает 
здесь из самого понятия, и то, что в обычном познании образует до-
казательство, является здесь возвращением перешедших в различие 
моментов понятия к единству. [...]



67

В абсолютном познании понятие столь же является началом, сколь 
и результатом. [...]

Абсолютное знание 1) не имеет своим предметом ничего внешне-
го, каким-либо образом данного; его предмет лишь оно само. Оно есть 
понятие, существующее как понятие. 2) Понятие конструирует себя 
из себя самого, ибо оно существует как становление и представляет 
содержащуюся в нем противоположность в форме различных отдель-
но существующих реальных или, лучше сказать, рассудочных опреде-
лений. 3) Если реальные определения становятся рассудочными опре-
делениями главным образом в  своей рефлексии, то их диалектика 
показывает их не только как необходимо соотносящиеся друг с другом, 
но и как переходящие в их единство. Результатом этого негативного 
движения их является их позитивное единство, представляющее собой 
понятие в его реальной тотальности. [...]

У ч е н и е  о   д у х е
[...] Дух только начинает с внешнего, определяет его, а в дальней-

шем относится лишь к себе самому и к своим собственным определе-
ниям.

Философия духа содержит три раздела. Она рассматривает 1) дух 
в его понятии, психологию вообще; 2) реализацию духа и 3) заверше-
ние духа в искусстве, религии и науке. [...]

Дух, рассматриваемый сам по себе, 1) должен быть понят в своем 
естественном наличном бытии, в своей непосредственной связи с ор-
ганическим телом и в своей проистекающей отсюда зависимости от 
аффекций и состояний тела; занимается этим антропология; 2) как 
являющийся, а именно, поскольку он в качестве субъекта относится 
ко всему другому как объекту, дух есть сознание и представляет собой 
предмет феноменологии духа; 3) как дух, взятый соответственно опре-
делениям его деятельности внутри себя самого, он является предметом 
психологии. [...]

Мышление — это деятельность духа в его независимой, себе самой 
равной простоте, самопроизвольно вносящей в себя самое определе-
ния, обладающие характером равенства самим себе и характером все-
общности. [...]

Рассудок есть способность мысленно определять вообще и фик-
сировать в мысленных определениях. Его содержание как объектив-
ного рассудка составляют категории — мысленные определения бытия, 



68

а)

образующие внутреннее единство многообразия созерцаний и пред-
ставлений. Он отличает существенное от несущественного и познает 
необходимость и законы вещей. [...]

Практический дух — это дух, самопроизвольно определяющий 
себя и сообщающий своим определениям внешнюю реальность. [...]

Практический дух называют преимущественно свободной волей, 
ибо Я может абстрагироваться от всякой определенности, в какой оно 
находится, и  во всякой определенности остается неопределенным 
и равным самому себе.

О б  и с к у с с т в е ,  р е л и г и и  и   н а у к е
Искусство выражает дух в индивидуальном своеобразии и в то же 

время очищенным как от случайного наличного бытия и его измене-
ний, так и от внешних условий, и притом выражает объективно для 
созерцания и представления. Целью искусства является прекрасное 
само по себе, а не копирование природы, которая сама лишь времен-
ная и несвободная копия идеи. [...]

Религия дает выражение (Darstellung) абсолютного духа не только 
для созерцания и представления, но и для мысли и познания. Главное 
назначение религии состоит в том, чтобы возвысить индивида до мыс-
ли о Боге, создать его единение с Богом и уверить индивида в этом 
единении.

(Религия — это истина в том виде, в каком она существует для всех 
людей. Сущностью истинной религии является любовь. [...] Религи-
озная любовь представляет собой бесконечную власть над всеми ко-
нечными проявлениями духа: над дурным, над злом, над преступле-
нием, а  также над положительными законами и  т.  д. [...] Основу 
любви составляет осознание Бога и его сущности как любви, вот по-
чему любовь есть вместе с тем и высочайшее смирение. [...]

[...] Для веры не имеет значения чувственно происходящее, для 
нее важно, то, что происходит вечно. [...]

Примирение Бога с человеком как само по себе свершившееся, 
а не как случай, не как произвол Бога осознается в церкви. Знание 
этого есть святой дух общины. [...] Только в душе достигается действи-
тельное единение с Богом. В ней проясняется и чувственная форма 
таинств.) [...]

Бог — это Абсолютный дух, т. е. он есть чистая сущность, пре-
вращающая себя в предмет, но созерцающая в нем лишь себя самое: 



69

другими словами, это такая сущность, которая в своем превращении 
в другое просто возвращается в себя самое и остается равной самой 
себе.

Бог, согласно моментам его сущности, 1) абсолютно свят, так как 
он есть внутри себя совершенно всеобщая сущность. Он есть 2) абсо-
лютное могущество, так как он осуществляет всеобщее и во всеобщем 
сохраняет единичное, т. е. является вечным творцом Вселенной. Он 
есть 3) мудрость, так как его могущество — только святое могущество, 
4) доброта, так как единичное в своей действительности получает от 
него полную свободу действий, и 5) справедливость, так как он вечно 
возвращает единичное ко всеобщему.

Зло есть отчуждение (Entfremdung) от Бога, коль скоро в  силу 
своей свободы единичное отделяется от всеобщего и, отрываясь от 
него, стремится существовать абсолютно для себя. Если природа 
конечного свободного существа состоит в том, чтобы рефлектировать 
себя в эту единичность, природу этого существа нужно рассматривать 
как злую. [...]

Наука есть постигающее познание абсолютного духа. Поскольку 
он схватывается ею в форме понятия, всякое чуждое абсолютному духу 
бытие снято в этом знании и знание достигло полного равенства с са-
мим собой. Это понятие, которое имеет содержанием само себя и себя 
постигает.

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. К какому направлению философской мысли следует отнести философию 
Г. Гегеля?

2. Что составляет предмет философии согласно представлению Г. Гегеля?
3. Особенности гегелевской диалектики и основные черты философско-

го метода.
4. Учение Гегеля о природе и материи.
5. Учение Гегеля о свободе воли.
6. Учение Гегеля о человеке.
7. Учение Гегеля о праве
8. Учение Гегеля о морали: понятие добра и зла.
9. Учение Гегеля о духе.
10. Гегелевское понимание искусства, религии и науки.



70

а)

Людвиг Фейербах

Людвиг Андреас фон Фейербах (1804–1872)  — немецкий философ-
атеист, основатель антропологического материализма. Он родился 
13 сентября в Нюрнберге в семье креминолога, специалиста по уголовному 
праву Пауля Фейербаха. Первоначально Фейербах изучал теологию в Гей-
дельберге, а затем в Берлине слушал лекции Гегеля. «За четыре недели я 
узнал от Гегеля больше, чем за два предыдущих года» — писал он отцу. 
Однако в 1830 г. в своей работе «Мысли о смерти и бессмертии» он отверг 
христианскую догму личного бессмертия и  выступил с  критикой идей 
гегельянцев. За атеистические взгляды он был отстранен от преподава-
ния в Эрлангенском университете. Позднее, правда, он читал курс лекций 
в Гейдельберге и написал свои основные философские труды. В период его 
академической деятельности лекции Фейербаха слушал Карл Маркс. В са-
мый поздний период жизни Фейербах сам встал на сторону марксизма. 
В истории философии его иногда называют «оптимистическим аналогом» 
Ф. Ницше. Последние годы он жил в бедности и, всеми забытый, умер 
в 1872 году в возрасте 68 лет в Нюрнберге на горе Рехенберг, где в насто-
ящее время разбит парк Рехенберг, установлен памятник мыслителю 
и создана «Философская тропа» с таблицами его изречений и сентенций.

Система философских идей Фейербаха формировалась в процессе кри-
тического анализа всей истории философии и культуры. В стиле фило-
софии Гегеля он пишет свою работу «История новой философии от Бэ-
кона до Спинозы» (1833), где впервые ставится один из главных для 
Фейербаха вопросов — вопрос об отношении философии и религии, кото-
рый прослеживается в исследованиях философии Лейбница (1837) и Пье-
ра Бейля (1838). Сначала Фейербах придерживается пантеизма, но в со-
чинении о Бейле он уже категорически противопоставляет философию 
и религию. Основу богословия он видит в слепом подчинении авторитету 
и догме, вере в чудо, раскрывая глубокую проблему психогенеза религиозных 
догматов как особых метафизических иллюзий человеческого ума. Фей-
ербах указывает на свободу разумного исследования и изучение закономер-
ностей природы как на основания науки и философии. Эта проблематика 
тщательно разрабатывается в последующих произведениях Л. Фейерба-
ха: «К критике философии Гегеля» (1839), «Сущность христианства» 
(1841), «Предварительные тезисы к реформе философии» (1842), «Осно-
вы философии будущего» (1843). В них он развивает идеи сенсуализма, 
натурализма и философской антропологии, склоняясь все больше к мате-



71

риализму: «Der Mensch ist was er isst» — «человек есть то, что он ест». 
В этом отношении Фейербах является одним из первых представителей 
антропологического материализма, или неоматериализма, вышедшего из 
левого гегельянства.

Первоначально Л.  Фейербах придерживался философских взглядов 
младогегельянцев. Критическое отношение к Гегелю сложилось к 1839 году, 
когда он написал свою работу «К критике гегелевской философии». В ней 
он отметил, что «Гегель начал с бытия, с понятия бытия, или с абстракт-
ного бытия; так почему бы не начать с самого бытия, т. е. реального 
бытия?». Гегель отложил в  сторону основы и  естественные причины 
и заменил их спекуляциями, выходящими за пределы человеческого мира. 
Такие спекуляции тщетны, как тщетно искусство, которое стремится 
изобразить нечто большее, чем человеческое тело, но ничего другого, 
кроме гротескных фигур у него не получается. Фейербах подвергает кри-
тике идеалистическое понимание Гегелем человеческой сущности и све-
дение ее к самосознанию. Философия является наукой о действительной 
природе в  её истине и  всеобщности, природе в  широком смысле слова. 
Самые глубокие секреты мира скрыты в самых простых и естественных 
вещах, пренебрегаемых спекулятивной фантазией. Естественный путь 
спасения  — возвращение к  природе, которая есть не только простая 
пищеварительная фабрика, но и храм человеческого мозга.

Цель своей главной работы «Сущность христианства» Фейербах 
определил как сведение религии к антропологии. Проблема религии про-
ходит красной нитью через все творчество Фейербаха. Для него первой 
мыслью был Бог, второй  — разум, а  третьей и  последней  — человек. 
Субъект божества  — разум, а  субъект разума  — человек. Если Гегель 
устранил трансцендентного Бога и заменил его Духом, т. е. человеческую 
реальность — абстрактной, то Фейербаха интересует реальный чело-
век — природа, тело, чувственность и потребности. Истина есть сама 
жизнь, а не только мысль, которая остается на бумаге или дается в до-
полнение к  ней. Необходимо свергнуть идеализм, который упраздняет 
человека, ибо не Бог творит человека, а человек создает Бога. Фейербах 
разрабатывает концепцию религии как отчужденного бытия человеческой 
сущности.

Отныне критика теологии не ограничивается только просвещением, 
но дополняется глубоким философским анализом. Как и Гегель, Л. Фейер-
бах принимает диалектическое единство единичного и общего, абстракт-
ного и конкретного, конечного и бесконечного, однако это единство у него 



72

а)

реализуется не в Боге или абсолютной Идее, а в человеке. Философская 
антропология должна принять человека во всей полноте его качеств — 
с головы до пят, во всей его природно-социальной целостности. Религию 
не следует отбрасывать, но её нужно понять и объяснить, исходя из само-
го человека: то, что думает человек о Боге, — это осознание человеком 
самого себя.

В своей философии Фейербах раскрывает генезис религиозных чувств 
и  представлений человека. Склонность к  религиозному творчеству за-
ложена в самой человеческой природе, в его склонности к антропоморфиз-
му — переживанию, восприятию и пониманию мира по аналогии с самим 
собой, очеловечиванию природы. Не только дети или дикари, но и взрослые 
люди склонны проецировать свои черты вовне. Религия и есть разновид-
ность такого антропоморфизма. Отстраняя от себя собственные каче-
ства, желания, надежды, человек конструирует свою божественность. 
Истина религии состоит в отношении человека к своей сущности, кото-
рую он воспринимает как чужую, абстрагированную от себя и возведен-
ную в Абсолют. Следовательно, Бог есть зеркало человека. В молитве он 
обращается к собственному сердцу, а чудо есть реализованное сверхъе-
стественное желание. Поэтому все христианские догмы — это осуще-
ствившиеся чаяния человека. По Фейербаху, религия — это исключитель-
но человеческий продукт. Не Бог сотворил человека по своему образу 
и подобию, а, наоборот, человек сотворил богов. Каковы мысли и принци-
пы человека — таков и Бог — внутренний образ, выражающий сущность 
человека.

Человек склонен выводить свое бытие вовне, чтобы потом найти его 
в себе. Это возвращение к самому себе есть открытое признание того, 
что сознание Бога — это самосознание человеческого рода, или как от-
мечает сам Фейербах, религия есть «бессознательное самосознание чело-
века». Человек в своем религиозном творчестве в воображении удовлет-
воряет свое стремление к счастью. Поэтому скрытым ядром теологии 
всегда является антропология. Тем не менее, историческое значение ре-
лигии огромное, так как она воплощала в  себе лучшие идеи и  чувства 
человечества, объединяя в древнейший период все сферы знания, искусства 
и практической деятельности.

Все определения божественного бытия становятся признаками че-
ловеческого жизни. Религия, да и  близкая ей по духу идеалистическая 
философия, возникают из отчуждения человеческой сущности посред-
ством приписывания Богу человеческих свойств и качеств. Божественная 



73

сущность, — отмечает Фейербах, — это духовная сущность человека, 
которая, однако, освобождается от человека и представляется как само-
стоятельное существо. Это происходит потому, что природа бесчув-
ственна к его страданиям и в религии человек находит некоторое уте-
шение и облегчение. В Боге сосредоточены чаяния человеческого сердца, 
ставшие реальной божественной определенностью. Это всесилие религи-
озного чувства, слышащего самого себя, услышанная молитва, эхо на-
шего страдания. Как музыкант поверяет музыке свою горечь, так 
и страждущий человек в поисках забвения уходит из мира чувственного 
в себя. «Бог — это слеза любви, упавшая в самую потаенную глубь чело-
веческой души, где покоится тайна её бессилия и ничтожества». Таким 
образом, Фейербах вместо недоступного и непостижимого Бога создает 
иную божественность — человека во плоти, где любовь во имя Господа 
становится любовью во имя человека. Такой гуманизм создает образ 
нового человека — не верующие люди, а думающие, не молящиеся, а рабо-
тающие, не стремящиеся в рай, а изучающие реальный мир, не христиа-
не (полуживотные — полуангелы), а люди во всей полноте своих природных 
качеств. Человек не творение Бога, а наиболее совершенная часть вечной 
природы. Вне природы и человека нет ничего, и высшие существа, создан-
ные религиозной фантазией, это лишь фантастическое отражение че-
ловеком своей собственной сущности.

Фейербах рассматривает человека не как отвлеченное понятие фран-
цузских материалистов или абстракцию гегелевской философии, а как 
психофизическое единство души и тела. Отвергая идеалистическое по-
нимание человека как, прежде всего, духовного существа («Я мыслю» 
Декарта), он рассматривает тело в его целостности как сущность че-
ловеческого Я: душа и тело составляют две стороны единого человеческо-
го организма, психофизическое единство души и тела. Поэтому человек 
изучается Фейербахом, прежде всего, с биологической точки зрения, т. е. 
индивид  — это не духовно-историческое существо, а  всего лишь звено 
в  цепи человеческого рода, внутренняя немая всеобщность, связующая 
множество индивидов только природными узами. Позднее такая трак-
товка человека будет подвергнута критике Марксом и Энгельсом. Они 
раскроют социально-историческую сущность человека, которая есть не 
абстракт, присущий отдельному индивиду, а  ансамбль общественных 
отношений.

Критика теологии и гегелевской идеалистической философии приво-
дит Фейербаха к сенсуализму в теории познания и к антропологии религии. 



74

а)

Повторяя сенсуализм  XVII–XVIII  веков, Фейербах считает, что чув-
ственность является единственным источником истинного знания, хотя 
ещё И. Кант в своей работе «Критика чистого разума» проанализировал 
структуру трансцендентального субъекта познания, раскрыл априорные 
формы чувственности и рассудка, показал односторонность эмпиризма 
и рационализма в теории познания. Однако по Л. Фейербаху, только то, 
что дано нам через органы чувств  — зрение, слух, обоняние, осязание, 
вкус, — обладает подлинной реальностью. Смысл для человека распро-
страняется настолько, настолько распространяется его чувство. Не 
признавая сверхчувственную реальность, Фейербах отвергает возмож-
ность отвлеченного познания с помощью разума, считая последний иде-
алистической спекуляцией. Это приводит к отрицанию существования 
общих понятий и к признанию истинной реальностью только единичное 
и конкретное.

Антропологический принцип Фейербаха проявляется в новой интер-
претации понятия «объект». Для него достоверность бытия определяет-
ся не только его данностью собственному чувству человека, но и его ре-
альностью для другого субъекта. Первоначально объект нам дан в опыте 
человеческого общения. Первый объект для всякого человека — это другой 
человек. Человек познает другого человека раньше пробуждения собствен-
ного самосознания. «Любовь к другим живым существам, солидарность 
с ними, считает Фейербах, — раскрывают передо мной истинное — ре-
альное бытие: любовь есть истинное, онтологическое доказательство 
бытия предмета вне нашей мысли — и не существует никакого другого 
доказательства бытия, кроме любви и ощущения». Поэтому в основании 
не только теории познания, но и этики Фейербаха лежит не отношение 
субъект — объект, а отношение «Я» и «Ты». Из внутренней связи людей 
на основе чувства любви возникает альтруистическая мораль, которая 
должна заменить иллюзорную связь с Богом. Любовь к Богу есть ложная 
и отчужденная форма подлинной любви человека к человеку. Сущность 
нравственности заключается в стремлении к счастью и блаженству, но 
не индивидуальному и эгоистичному, а к многостороннему, включающему 
других людей, ибо «Я» неотделимо от «Ты». В результате концепция мо-
рали, разработанная Фейербахом, имеет абстрактно-исторический ха-
рактер. Он реабилитировал природно-биологическое начало в человеке, от 
которого абстрагировался немецкий идеализм Гегеля, Фихте и Шеллинга, 
но, однако, не смог раскрыть социально-историческую сущность человека 
как практического деятельного существа.



75

Философско-религиозные взгляды Фейербаха оказали глубокое влияние 
на мировоззрение К. Маркса и Ф. Энгельса, на развитие всей немецкой 
социал-демократии. Об освободительном воздействии его идей Энгельс 
писал: «Воодушевление было всеобщим: все мы стали сразу фейербахиан-
цами». Научный анализ философии Фейербаха сделан Ф. Энгельсом в ра-
боте «Людвиг Фейербах и конец классической немецкой философии» (1888).

Фрагменты произведений публикуются по изданию:
Фейербах Л.А. Сочинения: в 2 томах. — Москва: Наука, 1995. — 502 с.

Из работы «К критике философии Гегеля»

[...] Метод Гегеля хвалится тем, что он следует природному пути: 
он и в самом деле подражает природе, но этой копии не хватает жиз-
ненности оригинала. Правда, природа сделала из человека владыку 
животных, но она ему дала не только руки, чтобы обуздывать живот-
ных, но также глаза и уши, чтобы восхищаться животными. Само-
стоятельность, которую похищает у животных жестокая рука, вновь 
к ним возвращается благодаря сострадательным уху и глазу. Искусство 
своей любовью разрушает оковы, в которые заковывает животных 
эгоизм ремесла. Лошадь, на которую наездник давит своим телом, 
превращается художником в объект искусства, а соболя, убиваемого 
для того, чтобы скорняк превратил его мех в украшение человеческо-
го тщеславия, натуралист оставляет жить, чтобы изучить его во всей 
полноте. С монархическими тенденциями времени природа всегда 
соединяет либерализм пространства. Правда, цветок соперничает 
с листом, но неужели растение было бы совершенным только в том 
случае, если бы цветок красовался исключительно па стеблях, лишен-
ных листьев? И хотя некоторые растения лишают себя листьев, чтобы 
иметь возможность употребить все свои силы на образование цветка, 
но, с другой стороны, у иных растений лист появляется либо позднее 
цветка, либо одновременно с ним, — в доказательство того, что для 
воспроизведения растения в его целостности необходимы как листья, 
так и цветки. Верно, что человек есть закон для животного, но разве 
была бы жизнь природы, даже жизнь самого человека, совершенной 
жизнью, если бы животные существовали самостоятельно? [...]

Иначе обстоит дело в философии Гегеля, формой созерцания ко-
торой, как уже было указано, служит только время, а не пространство 
вместе с ним. Здесь особому историческому явлению приписывается 



76

а)

в качестве предиката полнота, безусловность, так что ступени развития 
в качестве самостоятельных явлений имеют лишь исторический смысл, 
продолжают же они жить только как тени, как моменты, как гомеопа-
тические крупицы в ступени абсолюта [...].

Только любовь, только восхищение, только благоговение, словом, 
только аффект превращает индивида в род. Так, восхищенные красо-
той и обаянием некой особы, мы восклицаем: она сама красота, сама 
любовь, само милосердие! Но разум, неизменно помнящий изречение 
Соломона: «nil novi snb sole», ничего не знает о действительном, абсо-
лютном воплощении рода в определенной индивидуальности. Правда, 
дух, сознание есть «род, существующий как род», но у индивида, у ор-
гана духа, у головы, какой бы всеобъемлющей она ни была, неизмен-
но имеется определенный нос, — острый или курносый, тонкий или 
толстый, длинный или короткий, искривленный или прямой. Что 
однажды вступило в пространство и время, то должно также подчи-
няться законам пространства и времени [...].

Гегель начинает с бытия, т. е. с понятия бытия. Почему мне нель-
зя начать с самого бытия, т. е. с действительного бытия? [...].

И в самом деле: человек может удовлетвориться самим собой, по-
тому что он себя знает как некоего человека, потому что он отличает 
себя от самого себя, потому что он может для самого себя быть дру-
гим, — человек разговаривает, беседует с самим собой; он удовлетво-
ряется самим собой, зная, что его мысль не была бы его собственной 
мыслью, если бы она не была также мыслью других, хотя бы в возмож-
ности [...]. По существу мы не равнодушны; стремление сообщить — 
коренное стремление, стремление истины. Только через других мы 
сознаем и убеждаемся в истинности собственного дела, — разумеется, 
не через то или иное случайное лицо. Что истинно, то не есть исклю-
чительно мое или твое достояние, — это есть достояние всеобщее. 
Мысль, единящая Я и Ты, — истинная мысль. Это единение есть под-
тверждение, есть знание, утверждение истины — уже только потому, 
что самое единение есть истина. Что объединяет, то истинно и хорошо. 
Нет смысла отвечать на возражение, что в таком случае и воровство 
и т.н. хорошо и правдиво, раз в воровстве люди часто объединяются, — 
ведь в воровстве каждый действует ради себя [...].

Выражать мысли — значит учить; но поучать значит доказывать. 
Итак, доказательство не есть отношение мыслящего или в самом себе 
замкнутого мышления к  самому себе, но отношение мыслящего 



77

к другим людям. Следовательно, виды доказательств и заключений 
не представляют собою формы разума как таковые, это не формы 
внутреннего акта мысли и познания; это только формы сообщения, 
способы выражения, воспроизведения и представления, проявления 
мысли. Быстрый ум поэтому опережает учителя с его доказательства-
ми; он при первой же мысли мгновенно предвосхищает весь ее ход, 
который другой принужден прослеживать по мере доказательства. 
Гений мысли, точно так же как и художественный гений, существует 
и в известной степени имеется у всех людей в виде восприимчивости. 
Мы сами себя обучаем, мы вообще уже в мышлении сами выражаем, 
высказываем наши мысли, — мы уже для самих себя, словно для 
других, как бы представляем и воспроизводим, чтобы довести мысль 
до ясного сознания, те наши основные мысли, которые непосред-
ственно рождаются гением мысли, которые приходят нам в голову 
неизвестным для нас самих способом, которые даны нам вместе 
с нашей сущностью. Только это обстоятельство и служит причиной 
того, что мы формы сообщения, способы выражения принимаем за 
сами основные формы разума, мышления в себе и для себя. Следо-
вательно, доказательство есть лишь средство, при помощи которого 
я лишаю мои мысли, индивидуальной формы, чтобы и другой мог 
усмотреть в них свои собственные мысли. Без сообщения доказа-
тельство бессмысленно. Но сообщение мыслей не есть сообщение 
материальное, не есть реальное сообщение, — реальным сообще-
нием являются удар, звук, потрясающий мои уши, свет. Материаль-
ное я воспринимаю пассивно: я в страдательном состоянии, духовное 
же приобретается мною самим, только самодеятельностью. Поэтому 
нам сообщается при доказательстве не самая вещь, но только средство 
к ней; ведь представляющий доказательства не вливает в меня своих 
мыслей подобно каплям лекарства, он проповедует не немым рыбам, 
как это делал св. Франциск, он обращается к мыслящим существам. 
Самого главного — понимания предмета — он мне не дает, он во-
обще не даст никому разума, — иначе философ в самом деле мог бы 
создавать философов, что доныне никому не удавалось, — а, скорее, 
предполагает [во мне] разум; лишь показывает мне — т. е. другому 
лицу вообще — мой разум в зеркале [своего ума]; он только актер, он 
воплощает, он мне представляет то, что я должен в себе самостоя-
тельно воспроизвести, следуя ему; излагающая систематическая 
философия есть философия драматическая, театральная, в противо-



78

а)

положность лирике обращенного на себя материального мышления. 
Философ говорит и показывает мне: это разумно, это истинно, это 
закон; так ты должен мыслить и так ты об этом мыслишь, если ты 
мыслишь истинно; он, конечно, хочет меня привести к своим мыс-
лям, но не как к своим, а как к имеющим всеобщее значение, следо-
вательно и моим собственным мыслям; он только выражает мой 
собственный разум. Таким образом, оправдывается требование: 
философия должна будить, должна возбуждать мысль, она не долж-
на брать в плен наш разум сказанным или написанным словом, что 
всегда умерщвляет дух; сообщенная же мысль как раз и есть мысль, 
отчужденная в слове [...].

Поэтому систематик есть художник; история философских систем 
есть картинная галерея, пинакотека разума. Гегель — наиболее со-
вершенный философский художник; его изложение представляет 
непревзойденный образец научного художественного вкуса; благо-
даря строгости изложения мы в  его философии имеем подлинное 
средство образования и дисциплины духа. Но именно в связи с этим 
он и превратил форму в сущность, бытие мысли для других в само-
довлеющее бытие, относительную цель в цель конечную; он сделал 
это в силу некоторого общего закона, о котором мы здесь говорить 
не будем. В изложении он хотел предвосхитить или полонить самый 
разум, сжать его в систему. Система должна была стать как бы самим 
разумом, неопосредствованная деятельность — целиком растворить-
ся в деятельности опосредствованной; изложение не должно было 
ничего предполагать, т. е. в данном случае не должно было оставлять 
внутри нас ничего, полностью нас исчерпав и истощив. Система 
Гегеля есть абсолютное самоотчуждение разума [...].

Итак, философия Гегеля представляет собою кульминационный 
пункт спекулятивно-систематической философии [...].

Итак, если «Логика» или некая другая определенная философия 
начинает с противоречия чувственной реальности, с противоречия 
восприятию действительности, не разрешая этого противоречия, то 
как она вообще может доказать свою истинность и реальность? Нет 
никакого сомнения, что она себя самое доказывает как истинную, но 
ведь не об этом речь. Для доказательства необходимы два лица; мыс-
литель раздваивается при доказательстве; он сам себе противоречит, 
и лишь когда мысль выдержала и преодолела это противоречие с самой 
собой, она оказывается доказанной. Доказывать значит не что иное, 



79

как оспаривать. У всякого интеллектуального определения есть своя 
антитеза, есть свое противоречие. Истина заключается не в единстве 
со своей противоположностью, но в ее опровержении. Диалектика не 
есть, монолог, который умозрение ведет с  самим собой, по диалог 
умозрения с опытом. Мыслитель лишь постольку диалектик, посколь-
ку он — противник самого себя. Усомниться в самом себе — высшее 
искусство и сила [...].

Философия Гегеля уже в самом начале, в своем исходном пункте 
представляет для нас противоречие, а именно: противоречие между 
истиной и научностью, между сущностью н формой, между мышле-
нием и писанием [...].

Итак, чем же абсолют отличается от природы? Абсолют есть аб-
солютное тождество, абсолютный субъект-объект, природа же есть 
объективный субъект-объект, а сознание — субъективный субъект-
объект. Ах, как это прекрасно! Какой сюрприз! Здесь мы внезапно 
снова оказываемся на точке зрения идеалистического дуализма; 
у природы мгновенно опять отнимается то, что ей было дано. При-
рода есть субъект-объект плюс объективность: иначе говоря, ее по-
ложительное понятие, — если только плюс дает понятие, — посколь-
ку природа не теряется в  пустоте абсолюта, ибо она является 
природой, составляет понятие объективности, точно так же понятие 
духа, поскольку он дух, а не неопределенное, безыменное ens, со-
ставляет понятие субъективности, обладает в качестве своего при-
знака плюсом субъективности. [...].

Гегель — восстановитель философии из ее падения в царство во-
ображения. Один гегельянец справедливо применил к Гегелю то, что 
Аристотель сказал об Анаксагоре: среди натурфилософов он оказался 
единственным трезвым между пьяными. Единство мышления и бытия 
получило у него рациональный смысл, впрочем, смысл, над критикой 
не возвысившийся [...].

Высшее в искусстве — это человеческий образ, образ не только 
в узком смысле, как облик, но также и в поэтическом; высшее в фи-
лософии — это человеческое существо. Человеческий образ не есть 
образ ограниченный, конечный, в противном случае поэтический 
дух устранил бы эти границы и творчески создал бы из него более 
высокий образ; человеческий образ составляет родовой принцип 
разнообразных видов животных, и  этот образ как раз в  человеке 
существует не как вид, но как род; человеческое существо не есть 



80

а)

больше особое, субъективное существо, но существо универсальное, 
так как предметом познавательного стремления человека является 
Вселенная, а ведь только существо космополитическое может сделать 
космос своим предметом.

Философия есть наука действительности в ее подлинности и це-
лостности, но воплощением действительности является природа (при-
рода в наиболее универсальном смысле слова). Глубочайшие тайны 
заключены в простейших явлениях природы, которые попирает нога-
ми мечтательный метафизик, взгляд которого устремлен на потусто-
роннее. Источник оздоровления — только в возвращении к природе. 
Ложный путь усматривать противоречие между природой и этической 
свободой. Природа не только создала простую мастерскую желудка, 
она воздвигла также храм мозга; она не только даровала нам язык, 
снабженный бугорками, соответствующими ворсинкам тонких кишок, 
по она снабдила нас ушами, которые восхищаются только гармонией 
звуков, и глазами, наслаждающимися только небесной, бескорыстной 
сущностью света. Природа сопротивляется только фантастической 
свободе, с разумной же свободой она не находится в противоречии. 
Каждый стакан вина, который мы выпиваем сверх меры, есть весьма 
патетическое или перипатетическое доказательство того, что потвор-
ство страстям возбуждает кровь [...].

Из работы «О «начале философии»»

Философия отличается от реальных наук тем, что ее предмет ей не 
дан и что у нее нет готовых принципов и метода, чтобы мыслить свой 
предмет. Философия беспредпосылочна. Это отсутствие предпосылок 
составляет ее начало, то начало, которым она отличается от всех других 
наук [...].

[...] Дух следует за чувством, а не чувство за духом; дух есть конец, 
а не начало вещей. Переход от опыта к философии есть необходимость, 
переход от философии к опыту — расточительная прихоть. Философия, 
начинающаяся с опыта, остается вечно юной, философия же, опытом 
кончающаяся, в конце концов, дряхлеет, пресыщается и становится 
самой себе в тягость. В самом деле, если мы начинаем с реальности 
и остаемся ей верными, то философия оказывается для нас неизмен-
ной потребностью; опыт на каждом шагу нам изменяет и таким об-
разом постоянно заставляет нас обращаться к мышлению. Поэтому 



81

философия, завершающаяся опытом, конечна, а  та, что исходит из 
опыта, бесконечна; у второй есть всегда материал для мысли, а у пер-
вой разум, в конце концов, сходит на нет. Философия, исходящая из 
мысли без реальности, совершенно последовательно завершается ре-
альностью, лишенной мысли.

[...]. Впрочем, путь от опыта к философии можно достаточно 
хорошо обосновать также и умозрительно. А именно, если несомнен-
но, что природа составляет основу духа, — и не потому, что природа 
есть тьма, а дух — свет, что свет возникает только из тьмы, как этому 
учат мистические теории, но, напротив, потому, что природа уже 
сама по себе есть свет, дух, цель, разум-то также несомненно, что 
природа есть объективно обоснованное начало, есть истинное осно-
вание философии.

Из работы «Необходимость реформы философии»

Христианство отвергнуто — отвергнуто в духе н сердце, в науке 
и жизни, в искусстве и индустрии, отвергнуто основательно, безна-
дежно, бесповоротно, потому что люди усвоили истинное, человече-
ское, нечестивое; таким образом, у христианства оказывается отнятой 
всякая сила сопротивления [...].

Философия занимает место религии; но именно в связи с этим на 
место старой философии выступает совершенно другая философия. 
Прежняя философия не может заменить религии; она была филосо-
фией, но не была религией, она была без религии. Своеобразная сущ-
ность религии оставалась вне ее, она притязала только на форму мыс-
ли. Если философия должна заменить религию, то философия, 
оставаясь философией, должна стать религией, она должна включить 
в себя в соответствующей форме то, что составляет сущность религии, 
должна включить преимущества религии.

Существенные особенности философии суть существенные осо-
бенности человечества. Место веры теперь заняло неверие, место 
Библии — разум, место религии и церкви — политика, место неба — 
земля, место молитвы — работа, место ада — материальная нужда, 
место Христа — человек. Люди, которые больше не разорваны на го-
спода на небе и хозяина на земле, люди, обращающиеся к действитель-
ности с нераздвоенной душой, — это другие люди по сравнению с теми, 
кто живет в разладе.



82

а)

[...] Можно инстинктивно превратить политику в религию; но речь 
идет об окончательном, выявленном основании, об официальном 
принципе. В отрицательной форме таким принципом оказывается 
атеизм, т. е. отказ от Бога, отличного от человека [...].

В обычном смысле религия не составляет связи государства — 
скорее она ее устраняет. С точки зрения религии, Бог — это отец, 
вседержитель, миромыслитель, страж, защитник, правитель и вла-
дыка земной монархии. Поэтому человек не нуждается в другом че-
ловеке. Все, что он должен получить от себя или от других, он непо-
средственно получает от Бога. Он полагается на Бога, не на человека; 
он благодарит Бога, а не человека. Следовательно, человек с челове-
ком связан лишь случайно. Если с субъективной точки зрения объ-
яснять государство, то ведь только потому люди объединяются, что 
они не верят в Бога, что они бессознательно, невольно, практически 
отрицают свою религиозную веру. Государства основывались не ве-
рой в Бога, а разочарованием в нем. Субъективное объяснение воз-
никновения государства коренится в вере в человека как Бога для 
человека. [...]

Истинное государство есть неограниченный, бесконечный, под-
линный, завершенный, божественный человек. Государство, прежде 
всего — человек, государство — абсолютный человек, сам себя опре-
деляющий, к себе самому относящийся [...].

Итак, практический атеизм составляет связь государств; люди 
входят в государство, потому что в государстве они без Бога, потому 
что государство для людей оказывается Богом, поэтому государство 
законно присваивает себе божественный предикат «величества». Мы 
теперь осознали тот практический атеизм, который бессознательно 
составляет основу и связь государства. Люди теперь бросаются в по-
литику, потому что в христианстве они усматривают религию, лиша-
ющую человека политической энергии.

Из «Предварительных тезисов к реформе философии»

Тайна теологии заключается в антропологии, тайна же спекулятив-
ной философии — в теологии, в спекулятивной теологии, тем отлича-
ющейся от обычной теологии, что она переносит в посюстороннее, т. е. 
делает наличным, определяет, реализует божественное существо, уда-
ленное в потустороннее под влиянием страха и непонимания.



83

Из работы ««Атеизм» есть перевернутый «Пантеизм»»

Абсолютное, по Гегелю, есть бытие, сущность, понятие (дух, само-
сознание) [...]. «Логика» Гегеля — это теология, превращенная в логи-
ку, в приемлемом для разума и современности виде. Божественное 
существо теологии есть идеальное, или абстрактное, воплощение всех 
реальностей, иначе говоря, — всяческой определенности, всего конеч-
ного; такова же и «Логика» [...].

Сущность теологии есть трансцендентная сущность человека, вы-
несенная за пределы человека; сущность гегелевской «Логики» есть 
трансцендентное мышление, человеческое мышление, вынесенное за 
пределы человека. Теология раздваивает и отчуждает человека, чтобы 
эту отчужденную сущность опять с ним отождествить [...].

По Гегелю, абсолютный дух раскрывается, или реализуется в ис-
кусстве, в религии, в философии. Попросту говоря, это значит: дух 
искусства, религии и философии есть абсолютный дух. Но искусство 
нельзя отделить от человеческих ощущений и созерцания, религию — 
от душевного настроя и фантазии, философию — от мышления, — 
короче, абсолютный дух нельзя отмежевать от субъективного духа или 
сущности человека, иначе мы опять вернемся к старой теологической 
точке зрения, иначе мы будем вводить себя в заблуждение абсолютным 
духом как иным, отличным от человеческого существа духом, другими 
словами, вне нас существующим призраком [...].

«Абсолютный дух» есть «отрешенный дух» богословия, который 
в виде призрака бродит еще в философии Гегеля [...].

Теология есть вера в призраки. Но в обычной теологии теологи-
ческие призраки составляют плод чувственного воображения, в спе-
кулятивной же теологии — отрешенной от чувств абстракции. Абстра-
гировать — значит полагать сущность природы вне природы, сущность 
человека — вне человека, сущность мысли — вне акта мысли. Фило-
софия Гегеля превратила человека в нечто самому себе чуждое, взяв 
за основу всей своей системы эти акты абстракции [...].

В теологии человек есть истинность, реальность Бога, — ведь все пре-
дикаты, реализующие Бога как Бога, превращающие Бога в действитель-
ное существо (таковы могущество, мудрость, благость, любовь, даже бес-
конечность и личность, имеющие своим условием отличие от конечного), 
утверждаются лишь в человеке и с человеком; точно так же и в спекуля-
тивной философии истинность бесконечного составляет конечное [...].



84

а)

Философия Гегеля есть последнее прибежище, последняя рацио-
нальная опора теологии [...].

Действительное отношение мышления к бытию только таково: 
бытие — субъект, мышление — предикат (по такой предикат, который 
содержит сущность соответствующего субъекта). Мышление исходит 
из бытия, а небытие из мышления. Бытие дано из себя и через себя, 
бытие дается только бытием, основа бытия в нем самом, — ведь толь-
ко бытие есть смысл, разум, необходимость, истина, — словом, вся-
ческое во всем [...].

Обычно названием «человек» обозначается человек с его потреб-
ностями, ощущениями, умонастроениями — человек как личность, 
в отличие от его духа, вообще от его всеобщих общественных качеств, 
в отличие, например, от художника, мыслителя, писателя, судьи, слов-
но это не характерное, существенное свойство, что он мыслитель, что 
он художник, что он судья н т. д., словно человек в искусстве, в науке 
выходит за свои пределы. Спекулятивная философия теоретически 
закрепила это обособление существенных человеческих качеств от 
самого человека и тем самым она обожествила одни абстрактные ка-
чества в виде самостоятельных существ [...].

Философия будущего имеет задачу вернуть философию из царства 
«душ усопших» в царство душ, наделенных телом и живых стащить из 
ее божественного, ни в чем не нуждающегося мысленного блаженства 
в царство человеческой скорби. Для этой цели она нуждается только 
в человеческом рассудке и в человеческом языке [...]. Плодами этой 
неблагодарной и тяжелой работы и являются настоящие «Основные 
положения». Их задача состояла в том, чтобы из философии абсолюта, 
т. е. из теологии, вывести необходимость философии человека, т. е. 
антропологии, и путем критики божественной философии обосновать 
истину философии человеческой.

Предисловие.
§ 1
Задача нового времени заключалась в воплощении и очеловечении 

Бога, в превращении и растворении теологии в антропологию.
§ 2
Протестантизм представлял собой религиозный или практический 

способ этого очеловечения. Богом протестантизма был только тот Бог, 
который есть человек, — человеческий Бог, т. е. Христос.



85

§ 5
Сущность спекулятивной философии есть не что иное как раци-

онализированная, реализованная, наличная сущность Бога. Спеку-
лятивная философия есть настоящая, последовательная, разумная 
теология.

§ 6
Бог как Бог, как духовная, или абстрактная сущность, т. е. не чело-

веческая, не чувственная, доступная только для разума или интеллекта 
и составляющая его объект, есть не что иное, как сущность самого раз-
ума; силой воображения сущность эта представляется обычной теологии 
или теизму существом самостоятельным, отличным от разума.

§ 11
Бог есть чистый дух, чистая сущность, чистая деятельность — actus 

purus — без страстей, без определений извне, без чувственности, без 
материн. Спекулятивная философия и есть этот чистый дух, эта чистая 
деятельность, реализованная в виде акта мысли, абсолютная сущность 
как абсолютная мысль [...].

В мышлении как таковом я составляю тождество с самим собой, 
я абсолютный господин; здесь мне ничто не противоречит; здесь я 
одновременно судья н сторона, следовательно, здесь нет критическо-
го различия между предметом и моей мыслью о нем. Но когда речь 
идет о бытии известного объекта, то я не могу в этом быть единствен-
ным судьей, я должен выслушать свидетелей, от меня отличных. Чув-
ства и являются такими свидетелями, отличными от меня как мысля-
щего субъекта. Бытие есть нечто, чему причастен не я одни, но также 
и другие, прежде всего — самый объект. Быть — значит быть субъектом, 
значит быть для себя. И это далеко не безразлично, являюсь ли я субъ-
ектом или только объектом, существом для себя самого или только 
существом для другого существа, т. е. только мыслыо [...].

Истинность есть то же самое, что действительность, чувственность. 
Только чувственное существо есть истинное, действительное существо 
(только чувственность — истина и действительность) [...].

(§ 33)
Только благодаря чувствам предмет дается в истинном смысле, 

а не посредством мышления для самого себя. Объект, данный вме-
сте с мышлением или с ним тождественный, есть только мысль. (Где 
нет чувства, нет сущности, нет действительного предмета.) Объект, 



86

а)

подлинный объект, дается мне лишь там, где дано существо, на меня 
воздействующее, где моя самодеятельность, — если судить с  точки 
зрения мышления, — наталкивается на сопротивление, поскольку 
деятельность другого существа является границей моей самодеятель-
ности. Понятие объекта в изначальном смысле есть не что иное, как 
понятие иного Я. Поэтому понятие объекта вообще опосредствовано 
понятием «ты», т. е. опредмеченного Я, так человек в детстве воспри-
нимает все вещи как самостоятельные, произвольные существа. Объ-
ект, т. е. иное Я, дан не моему Я, но дан не-Я, во мне находящемуся, 
если выразить это языком Фихте; в самом деле, только там, где я из 
Я превращаюсь в Ты, только там, где я — нечто страдательное, воз-
никает представление активности, вне меня находящейся, — т. е. объ-
ективности. Но только благодаря чувству Я есть не-Я [...].

§ 33 (§ 34)
Новая философия рассматривает и принимает во внимание бытие, 

каково оно для нас, не только как мыслящих, но и как действительно 
существующих; следовательно, для нее бытие есть объект бытия, объ-
ект его самого. Бытие как предмет бытия есть чувственное, созерцае-
мое. ощущаемое бытие, бытие, которое можно любить — только это 
бытие есть бытие и заслуживает это название. Таким образом, бытие 
есть тайна созерцания, ощущения, любви [...].

Только в ощущении, только в любви «это», т. е. это лицо, эта вещь, 
иначе говоря, эта единичная сущность, обладает абсолютной ценно-
стью, только в ощущении конечное оказывается бесконечным; в этом, 
и только в этом, коренится безмерная глубина, божественность и ис-
тинность любви. Только в любви Бог, для которого все волосы на го-
лове сочтены, истин и реален. Христианский Бог сам есть лишь аб-
стракция человеческой любви, только образ любви. Но именно 
потому, что «это» имеет абсолютную ценность лишь в любви, — толь-
ко в ней, а не в абстрактном мышлении раскрывается тайна бытия. 
Любовь есть страсть, и только страсть есть знамение бытия. Существу-
ет только то, что является объектом страсти, будь он действительный 
или возможный. Абстрактное мышление без сущности и страсти устра-
няет различие между бытием и небытием, но для любви это ускольза-
ющее от мысли различие составляет реальность. Любить — не что иное, 
как постигать это различие. Кто ничего не любит, тому все равно, 
существует ли что-нибудь или нет, — каков бы ни был предмет этой 
любви. Поскольку же вообще различие между бытием и небытием дано 



87

мне только в любви, в ощущении, постольку мне лишь в них дастся 
и объект в отличие от меня самого. Боль есть громкий протест против 
отождествления субъективного и  объективного. Страдание любви 
свидетельствует, что в действительности нет того, что есть в представ-
лении. Здесь субъективное оказывается объективным, представле-
ние — объектом; но этого-то и не должно быть; это противоречие, это 
ложь, это несчастье, — отсюда стремление к восстановлению истин-
ного взаимоотношения, где субъективное и объективное не совпада-
ют. Даже животная боль достаточно выразительно выявляет это раз-
личие [...].

Страдания от голода заключаются только в том, что в желудке не 
оказывается ничего предметного, желудок сам для себя является слов-
но обьектом, пустые стенки трутся друг о друга вместо того, чтобы 
перетирать другое вещество. Поэтому значение «человеческих ощу-
щений не эмпирическое, не антропологическое в смысле старой транс-
цендентной философии, — ощущения имеют онтологическое, мета-
физическое значение: в  ощущениях, даже повседневных, скрыты 
глубочайшие и величайшие истины. Таким образом, любовь есть под-
линное онтологическое доказательство наличности предмета вне на-
шей головы; и нет другого доказательства бытия, кроме любви, ощу-
щения вообще. Существует ‘только ‘то, наличие чего доставляет тебе 
радость, отсутствие чего доставляет тебе скорбь. Различие между объ-
ектом и субъектом, между бытием и небытием, есть радостное и в той 
же степени скорбное различие.

§ 35 (§ 36)
Прежняя философия утверждала: что не мыслится, того нет, а но-

вая философия утверждает: чего мы не любим, чего нельзя полюбить, 
того нет. А чего нельзя полюбить, тому нельзя молиться. Только то, 
что может быть объектом религии, является объектом философии. 
И объективно, и субъективно любовь служит критерием бытия — кри-
терием истинности и действительности. Где нет любви, там нет и ис-
тины. Только тот представляет собою нечто, кто что-то любит — быть 
ничем н ничего не любить — то же самое. Чем больше бытия в чело-
веке, тем больше оп любит, и наоборот [...].

§41 (§ 42)
Объектами чувств служат не только «внешние» предметы. Человек 

дан самому себе только чувственно — он сам себе предмет в качестве 
объекта чувств. Тождество субъекта и объекта — лишь абстрактная 



88

а)

мысль в самосознании, есть истина и действительность только в чув-
ственном созерцании человека человеком.

Мы не только воспринимаем камни и деревья, не только тело 
и кости, мы воспринимаем также чувства, пожимая руки и целуя губы 
чувствующего существа; мы слышим ушами не только журчание воды 
и шелест листьев, но мы также воспринимаем одушевленный голос 
любви и мудрости; мы видим не только поверхности зеркал и иллюзии 
красок, мы всматриваемся также во взгляд человека. Итак, не только 
внешнее, но и внутреннее, не только тело, но и дух, не только вещь, 
но и Я составляют предметы чувств. Поэтому все является чувственно 
воспринимаемым, если не непосредственно, то опосредствованно, 
если не обычными, грубыми чувствами, то изощренными, если не 
глазами анатома или химика, то глазами философа. Поэтому все наши 
идеи также происходят из ощущений, и в этом эмпиризм совершенно 
прав; он только забывает, что главным, самым существенным чув-
ственным объектом человека является сам человек, что только в по-
стижении человека человеком загорается свет сознания и разума [...].

§ 53 (§ 54)
Человек не есть отдельное существо, подобно животному, но су-

щество универсальное, оно не является ограниченным и несвободным, 
но неограниченно и свободно, потому что универсальность, неогра-
ниченность и свобода неразрывно между собою связаны. И эта сво-
бода не сосредоточена в какой-нибудь особой способности — воле, 
так же как и эта универсальность не покрывается особой способностью 
силы мысли, разума, — эта свобода, эта универсальность захватывает 
все его существо.

У человека нет обоняния охотничьей собаки, нет обоняния во-
рона; но именно потому, что его обоняние распространяется на все 
виды запахов, оно свободнее, оно безразличнее к специальным за-
пахам. Где чувство возвышается над пределами чего-либо специаль-
ного и над своей связанностью с потребностью, там оно возвышается 
до самостоятельного, теоретического смысла и достоинства: универ-
сальное чувство есть разум, универсальная чувственность — духов-
ность. Даже низшие чувства — обоняние и вкус — возвышаются в че-
ловеке до духовных, до научных актов. Обонятельные и  вкусовые 
качества вещей являются предметом естествознания. Даже желудок 
человека, как бы презрительно мы на него ни смотрели, не есть жи-
вотная, а человеческая сущность, поскольку он есть нечто универсаль-



89

ное, не ограниченное определенными видами средств питания. Имен-
но поэтому человек свободен от неистовства прожорливости, 
с которой животное набрасывается на свою добычу. Если оставить 
человеку его голову, придав ему в то же время желудок льва или лоша-
ди, он, конечно, перестанет быть человеком. Ограниченный желудок 
уживается только с ограниченным, т. е. животным, чувством. Мораль-
ное и разумное отношение человека к желудку заключается тоже толь-
ко в том, чтобы обращаться с ним не как со скотским, а как с челове-
ческим органом. Кто исключает желудок из обихода человечества, 
переносит его в класс животных, тот уполномочивает человека на 
скотство в еде [...].

§ 58 (§ 60)
Истина существует не в мышлении, не в знании как таковом. Ис-

тина — лишь полнота человеческой жизни и существа.
§ 59 (§61)
Отдельный человек, как нечто обособленное, не заключает в себе 

человеческой сущности ни как в существе моральном, ни как в мыс-
лящем. Человеческая сущность налицо только в общности, в единстве 
человека с человеком, в единстве, опирающемся лишь на реальность 
различия между Я и Ты.

§ 60 (§ 62)
Уединенность есть конечность и ограниченность, общественность 

есть свобода и бесконечность.
Человек для себя является человеком [в обычном смысле]; человек 

в общении с человеком, единство Я и Ты есть Бог.
§ 62 (§ 64)
Истинная диалектика не есть монолог одинокого мыслителя, с са-

мим собой, это диалог между Я и Ты.

Из работы «Против дуализма тела и души, плоти и духа»

Человек отличается от животного только тем, что он — живая пре-
восходная степень сенсуализма, всечувственнейшее и всечувствитель-
нейшее существо в мире. Чувства общи ему с животным, но только 
в нем чувственное ощущение из относительной, подчиненной низшим 
жизненным целям сущности становится абсолютной сущностью, са-
моцелью, самонаслаждением. Лишь ему бесцельное созерцание звезд 
дает небесную отраду, лишь он при виде блеска благородных камней, 



90

а)

зеркала вод, красок цветов и бабочек упивается одной негой зрения; 
лишь его ухо восторгается голосами птиц, звоном металлов, журчанием 
ручейков, шелестом ветра; лишь он воскуряет фимиам «лишнему» чув-
ству обоняния, как божественной сущности; лишь он черпает беско-
нечное наслаждение в простом прикосновении руки — этой «чарующей 
спутницы сладких ласк». Чрез то только человек и есть человек [...].

Из работы «Сущность христианства»

Моей первой мыслью был Бог, второй — разум, третьей и послед-
ней — человек. Субъект божества — разум, но субъект разума — человек.

«Страх перед Богом — начало мудрости», но не конец её [...].
Человек есть произведение человека, продукт культуры, истории. 

Многие растения, даже животные, так изменились благодаря забот-
ливой человеческой руке, что их прототипа больше уже не найти в при-
роде.

Гл а в а  п е р в а я .  ОБЩАЯ СУЩНОСТЬ ЧЕЛОВЕКА
Религия коренится в существенном отличии человека от живот-

ного: у животных нет религии. Хотя не владевшие критическим мето-
дом зоографы прошлого и приписывали слону религиозность наряду 
с другими похвальными качествами, тем не менее, слухи о религии 
слона — это басни [...].

Сознание в самом строгом смысле имеется лишь там, где существо 
способно понять свой род, свою сущность. Животное сознает себя как 
индивид, почему оно и обладает самоощущением, а не как род, так 
как ему недостает того сознания, которое происходит от слова знание. 
Сознание нераздельно со способностью к науке. Наука — это сознание 
рода. В жизни мы имеем дело с индивидами, в науке — с родом. Толь-
ко то существо, предметом познания которого является его род, его 
сущность, может познавать сущность и природу других вещей и су-
ществ. Поэтому животное живет единой, простой, а человек — двоякой 
жизнью. Внутренняя жизнь животного совпадает с внешней, а человек 
живет внешней и внутренней жизнью. Внутренняя жизнь человека 
тесно связана с его родом, с его сущностью [...].

Человек для самого себя есть одновременно и «я» и «ты»; он может 
стать на место другого именно потому, что предметом его сознания 
служит не только его индивидуальность, но и его род, его сущность. 



91

Сущность человека в отличие от животного составляет не только ос-
нову, но и предмет религии. Но религия есть сознание бесконечного, 
и поэтому человек сознает в ней свою не конечную и ограниченную, 
а бесконечную сущность[...].

Совершенный человек обладает силой мышления, силой воли и си-
лой чувства. Сила мышления есть свет познания, сила воли — энергия 
характера, сила чувства — любовь. Разум, любовь и сила воли — это 
совершенства. В воле, мышлении и чувстве заключаются высшие силы, 
абсолютная сущность человека, как такового, и цель его существования. 
Человек существует, чтобы познавать, любить и хотеть [...].

Только человеку доступны чистые, интеллектуальные, бескорыст-
ные радости и аффекты; только человеческие глаза знают духовные 
пиршества. Взор, обращенный к звездному небу, созерцает бесполез-
ные и безвредные светила; не имеющие ничего общего с Землей и ее 
нуждами, и видит в сиянии их свою собственную сущность, свое соб-
ственное происхождение. Природа глаза небесна. Поэтому человек 
возвышается над землей только благодаря зрению, поэтому теория 
начинается там, где взор обращается к небу [...].

Абсолютная сущность, Бог человека есть его собственная сущность. 
Поэтому сила предмета есть сила его собственной сущности. Так, сила 
предмета чувства есть сила чувства, сила предмета разума — сила само-
го разума и, наконец, сила предмета воли — сила воли [...].

Человек никогда не может освободиться от своей подлинной сущ-
ности. Он может представить себе при помощи фантазии существо 
другого, высшего рода, но не может абстрагировать себя от своего рода, 
от своей сущности; определения сущности, которыми он наделяет этих 
других индивидов, черпаются им из своей собственной сущности, 
и в его определениях отражается и объективизируется он сам.

Гл а в а  в т о р а я .  ОБЩАЯ СУЩНОСТЬ РЕЛИГИИ
Чувственный объект находится вне человека, религиозный — в нем, 

внутри него. Поэтому религиозный объект подобно его самосознанию 
и совести неотчуждаем, есть нечто интимное, интимнейшее, наиболее 
близкое человеку. «Бог, — говорит Августин, — ближе нам, чем чув-
ственные, телесные предметы, и потому мы легче познаем его» [...].

Бог человека таков, каковы его мысли и намерения. Ценность Бога 
не превышает ценности человека. Сознание Бога есть самосознание 
человека, познание Бога — самопознание человека. О человеке можно 



92

а)

судить по Богу и о Боге — по человеку: они тождественны. Божество 
человека заключается в его духе и сердце, а дух, душа и сердце человека 
обнаруживаются в его Боге: Бог есть откровение внутренней сути чело-
века, выражение его «Я»; религия есть торжественное объявление его 
сокровенных помыслов, открытое исповедание его тайн любви [...].

Религия, во всяком случае христианская, есть отношение челове-
ка к самому себе или, вернее, к своей сущности, которую он рассма-
тривает как иное существо. Божественная сущность — не что иное, 
как человеческая сущность, или, вернее, сущность человека, очищен-
ная, освобожденная от индивидуальных границ, т. е. от действитель-
ного, телесного человека, объективированная, т. е. рассматриваемая 
и почитаемая в качестве посторонней, отдельной сущности. Поэтому 
все определения божественной сущности представляют собой опре-
деления человеческой сущности [...]. Религия есть тождественное 
с сущностью человека воззрение на сущность мира и человека.

Гл а в а  т р е т ь я .  БОГ КАК СУЩНОСТЬ РАССУДКА
Чистое, совершенное, безущербное божественное существо есть 

самосознание рассудка, сознание рассудком своего собственного со-
вершенства. Рассудок не знает страданий сердца, ему чужды желания, 
страсти, потребности и, следовательно, недостатки и слабости, свой-
ственные сердцу [...].

Рассудок есть нейтральная, безразличная, неподкупная, неомра-
ченная в нас сущность — чистый, свободный от аффектов свет ума. 
Рассудок есть категорическое, беспощадное сознание вещи как вещи, 
потому что он сам объективен по природе, — сознание всего, что сво-
бодно от противоречий, потому что он сам есть свободное от противо-
речий единство, источник логического тождества, — сознание закона, 
необходимости, правила, меры, потому он сам есть действие закона, 
необходимость природы вещей как самостоятельность, правило пра-
вил, абсолютное мерило, мерило мерил [...].

Рассудок по сути есть достояние рода, сердце является носителем 
частных, индивидуальных побуждений, рассудок — побуждений все-
общих. Рассудок сверхчеловеческая, т. е. сверхличная и безличная сила 
или сущность в человеке. Только посредством рассудка и в рассудке 
человек получает силу абстрагироваться от самого себя, т. е. от своей 
субъективной, личной сущности, возвышаться до всеобщих понятий 
и отношений, отличать объект от производимого им впечатления, 



93

рассматривать его в себе и для себя помимо его отношения к человеку. 
Философия, математика, астрономия, физика — одним словом, всякая 
наука является продуктом и, следовательно, фактическим доказатель-
ством этой поистине бесконечной и божественной деятельности. По-
этому религиозные антропоморфизмы противоречат рассудку, и он 
оспаривает их у Бога, отрицает их. Но этот свободный от антропомор-
физмов, беспощадный, бесстрастный Бог есть не что иное, как соб-
ственная, предметная сущность рассудка. Бог как таковой, т. е. как 
не-конечная, не-человеческая, нематериальная, не-чувственная сущ-
ность, есть только объект мышления.

Гл а в а  ч е т в е р т а я .  
БОГ КАК МОРАЛЬНАЯ СУЩНОСТЬ ИЛИ ЗАКОН

Закон, требующий от нас нравственного совершенства, недоволен 
ни одним из нас, но поэтому-то человек, его сердце также недовольны 
законом. Закон обрекает на гибель; сердце проникается жалостью даже 
к грешнику. Закон утверждает меня лишь как абстрактное, сердце — 
как действительное существо. Сердце вселяет в меня сознание, что я 
человек; закон — только сознание, что я грешник, ничтожество. Закон 
закабаляет себе человека, любовь его освобождает. Любовь есть связь, 
опосредующее начало между совершенным и несовершенным, гре-
ховным и безгрешным, всеобщим и индивидуальным, законом и серд-
цем, божеским и человеческим. Любовь есть сам Бог, и вне любви нет 
Бога. Любовь делает человека Богом и Бога — человеком. Любовь 
укрепляет слабое и ослабляет сильное, унижает высокое и возвышает 
низкое, идеализирует материю и материализует дух. Любовь есть под-
линное единство Бога и человека, духа и природы. Любовь претворя-
ет обыденную природу в дух и возвышенный дух — в природу. Лю-
бовь — значит, исходя из духа, отрицать дух и, исходя из материи, 
отрицать материю. Любовь есть материализм; нематериальная любовь 
есть нелепость [...].

Гл а в а  п я т а я .  
АЙНА ВОПЛОЩЕНИЯ, ИЛИ БОГ КАК СУЩНОСТЬ СЕРДЦА
Воплощение есть не что иное, как фактическое, чувственное про-

явление человеческого естества Бога. Бог сделался человеком не ради 
себя; причиной воплощения была нужда, потребность человека, кото-
рая поныне остается потребностью религиозной души. Бог сделался 



94

а)

человеком из милосердия, следовательно, прежде чем сделаться ис-
тинным человеком, он уже был человеческим Богом в себе самом, 
иначе он не принял бы так близко к сердцу человеческую нужду и че-
ловеческое горе. Воплощение было слезой божественного сострадания, 
т. е. всего лишь проявлением человечески чувствующего, поэтому по 
преимуществу человеческого существа [...].

Гл а в а  ш е с т а я .  ТАЙНА СТРАДАЮЩЕГО БОГА
Существенным определением вочеловечившегося, или, что то же, 

человеческого, Бога, то есть Христа, являются страсти господни. Любовь 
проявляет себя в страдании. Все мысли и чувства, ближайшим образом 
связанные с Христом, фокусируются в понятии страдания [...].

Сердце есть источник, средоточие всех страданий. Кто не страда-
ет, у  того нет сердца. Поэтому тайна страдающего Бога есть тайна 
чувства [...].

Гл а в а  в о с ь м а я .  ТАЙНА ЛОГОСА И ПОДОБИЯ БОЖИЯ
Слово есть отвлеченный образ, мнимый предмет или, поскольку 

всякий предмет непременно является предметом мысли, — вообра-
женная мысль. Поэтому люди, знающие слово, название предмета, 
воображают, что они также знают и сам предмет. Слово есть дело силы 
воображения; спящие говорят во сне, говорят также больные в бреду. 
То, что возбуждает фантазию, делает нас разговорчивым, воодушев-
ление сообщает нам красноречие. Дар слова есть поэтический дар; 
животные не говорят, потому что у них нет поэзии. Мысль выражает-
ся только в образах; способность выражения мысли обусловливается 
силою воображения; но сила воображения проявляется внешним 
образом в языке. Говорящий пленяет, очаровывает того, кому говорит; 
но сила слова есть мощь силы воображения [...].

Слово есть образная, откровенная, сияющая, блестящая, освеща-
ющая мысль. Слово — свет мира. Слово вводит нас в полноту истины, 
открывает все тайны, являет невидимое, воспроизводит отдаленное 
прошлое, ограничивает бесконечное, увековечивает преходящее. Люди 
бренны, слово неколебимо; слово есть жизнь и истина. Слову дано 
всемогущество: оно исцеляет слепых, хромых и больных, воскрешает 
мертвых; слово творит чудеса, и притом лишь чудеса разумные. Слово 
есть евангелие, параклит, утешитель человечества. Чтобы убедиться 
в божественной сущности языка, представь себе, что ты, одинокий 



95

и покинутый, впервые слышишь человеческую речь; разве она не по-
кажется тебе ангельским пением, голосом самого Бога, небесной му-
зыки?

Слово обладает спасающей, примиряющей, благодетельной, ос-
вобождающей силой. Грехи, в которых мы каемся, отпускаются нам 
благодаря божественной силе слова. Примиренным отходит умираю-
щий после исповеди в своих долго таимых грехах. Признание греха 
влечет за собой прощение греха. Наши страдания облегчаются напо-
ловину, если мы делимся ими с другом. Наши страсти утрачивают свою 
остроту благодаря тому, что мы говорим о них; наступает просветление; 
предмет гнева, злобы, огорчения предстает в  таком свете, что ясно 
проступает непристойность страсти. Стоит зачастую нам раскрыть 
рот, чтобы спросить друга о чем-нибудь сомнительном и непонятном, 
как все сомнения и колебания разлетаются, точно дым. Слово делает 
человека свободным. Кто не умеет высказаться, есть раб. Поэтому 
чрезмерная страсть, чрезмерная радость, чрезмерное горе лишают нас 
языка. Речь есть акт свободы; слово — сама свобода. Поэтому обога-
щение языка справедливо считается основой просвещения, где куль-
тивируется слово, там культивируется человечество. Варварство сред-
них веков исчезло с развитием языка [...].

Гл а в а  д е в я т а я .  
ТАЙНА МИРОТВОРЯЩЕГО НАЧАЛА В БОГЕ

Сознание мира есть смиряющее сознание; творение было «актом 
смирения», но первым камнем преткновения, о который разбивается 
гордость личности, является «Ты», другое «Я». Прежде чем вынести 
взгляд, не отражающий в себе образа нашего «Я», «Я» должно закалить 
свой взор созерцанием «Ты». Другой человек является связующим 
звеном между мной и миром. Я завишу от мира и сознаю эту зависи-
мость, ибо сперва я чувствую свою зависимость от другого человека. 
Если бы я не нуждался в людях, то не нуждался бы и в мире. Я при-
миряюсь, я сближаюсь с миром только посредством другого человека. 
Без другого лица мир казался бы мне не только мертвым и пустым, но 
и бессмысленным и неразумным. Человек уясняет и познает себя толь-
ко благодаря другому, а для того чтобы понимать мир, я должен по-
нимать самого себя [...].

Так человек становится богом человека. Своим существованием 
он обязан природе, а  тем, что он человек, — человеку. Без другого 



96

а)

человека он ничего не может сделать не только в физическом, но и в ду-
ховном отношении. Четыре руки могут сделать больше, чем две; две 
пары глаз видят больше, чем одна. И эта объединенная сила отличает-
ся от единичной не только количественно, но и качественно. Единич-
ная человеческая сила ограничена; соединенная с другими, она бес-
конечна. Знание одного человека ограничено, но не ограничен разум, 
не ограничена наука, поскольку она есть общий акт человечества, и не 
только потому, что над созданием науки совместно работает бесчис-
ленное множество людей, но и потому, что научный гений известной 
эпохи соединяет в себе определенным, индивидуальным образом ум-
ственные силы всех предыдущих гениев, благодаря чему его сила не 
является единичной. Остроумие, проницательность, фантазии, чувство 
как нечто, отличное от ощущения, разум — все эти так называемые 
душевные силы суть силы человечества, а не отдельного человека; это 
продукты культуры, продукты человеческого общества [...].

Гл а в а  о д и н н а д ц а т а я .  
ТАЙНА ПРОМЫСЛА И ТВОРЕНИЕ ИЗ НИЧЕГО

Творение есть изреченное слово Божие, слово — творческое, сло-
во внутреннее, тождественное с мыслью. Изречение есть акт воли, 
следовательно, творение есть продукт воли. Человек в слове Божием 
утверждает божественность слова, а в творении утверждает божествен-
ность воли, и при этом не воли разума, а воли воображения, воли 
абсолютно субъективной и неограниченной [...].

Творение из ничего есть вершина принципа субъективности. Веч-
ность мира или материи свидетельствует только о  существенности 
материи; а творение мира из ничего говорит о ничтожестве мира [...].

Гл а в а  т р и н а д ц а т а я .  
СИЛА ЧУВСТВА ИЛИ ТАЙНА МОЛИТВЫ

Высшее понятие, Бог политической общины, народа, политика 
которого выражается в форме религии, есть закон, сознание закона 
как абсолютной божественной власти; высшее понятие, Бог чуждого 
мира и политики человеческого чувства есть любовь — любовь, при-
носящая в жертву своему возлюбленному все небесные и земные бла-
га и сокровища, любовь, считающая законом желание возлюбленного, 
а силой — неограниченную мощь фантазии, чудодейственную силу 
мысли. Бог есть любовь, исполняющая наши желания, наши духовные 



97

потребности; он есть осуществленное желание сердца, желание, до-
стигшее несомненной уверенности в своем исполнении и преодоле-
вающее преграды рассудка, опыта и внешнего мира [...].

Бог есть любовь, значит, чувство есть Бог человека, Бог — безого-
ворочно абсолютное существо. Бог есть объективированная сущность 
чувства, неограниченное, чистое чувство; он есть вожделение челове-
ческого сердца, обращенное в определенное блаженное бытие. Бог 
есть безоговорочное всемогущество чувства, себе внимающая молит-
ва, внемлющая себе душа, эхо наших стенаний. Скорбь просится на-
ружу. Артист невольно берется за лютню, чтобы излить свое горе в ее 
звуках. Его грусть рассеивается, когда он доводит ее до своего слуха 
и объективирует; тяжесть спадает с его сердца, когда он сообщает свое 
горе воздуху и делает его общей сущностью. Но природа не внемлет 
жалобам человека — она безучастна к его страданиям. Поэтому чело-
век отворачивается от природы и видимых предметов вообще, он 
обращается внутрь себя, что бы скрыться от равнодушных сил и най-
ти сочувствие к своим страданиям. Здесь он открывает свои тяжелые 
тайны, здесь облегчает он свое угнетенное сердце. Это облегчение 
сердца, эта высказанная тайна, это обнаруженное душевное страдание 
есть Бог. Бог есть слеза любви, пролитая в глубоком уединении над 
человеческими страданиями. «Бог есть невыразимый вздох, скрытый 
в глубине души» — вот наиболее замечательное, глубокое, истинное 
выражение христианской мистики [...].

Молитва изменяет естественный ход вещей, она побуждает Бога 
совершать действия, противоречащие законам природы. Молитва есть 
отношение человеческого сердца к себе самому, к своей собственной 
сущности. В молитве человек забывает об ограниченности своих же-
ланий, и в этом забвении заключается его блаженство. Молитва есть 
саморасчленение человека на два существа — беседа человека с самим 
собой, со своим сердцем. Действительность молитвы обусловливается 
ее громким, ясным, выразительным произношением. Молитва вы-
ливается из уст непроизвольно: от избытка сердца уста глаголят [...].

Гл а в а  ч е т ы р н а д ц а т а я .  ТАЙНА ВЕРЫ — ТАЙНА ЧУДА
Только вера рождает молитву, только молитва веры обладает 

силой. Но вера есть не что иное, как совершенная уверенность в ре-
альности, т.  е. в  безусловной силе и  истинности субъективного, 
и противоположность границам, т.  е. законам природы и разума. 



98

а)

Поэтому характерный объект веры есть чудо, вера есть вера в чудо, 
вера и чудо абсолютно нераздельны

Сущность веры, проявляющейся во всех своих частях, сводится 
к существованию того, что желательно человеку [...].

Вера, любовь и надежда составляют христианскую троицу. На-
дежда относится к исполнению обетов — тех желаний, которые еще 
не исполнены, но будут исполнены; любовь — к существу, дающему 
и исполняющему эти обеты; вера — к тем обещаниям, к желаниям, 
которые уже исполнились, стали историческими фактами. Чудо есть 
существенная часть христианства, существенное содержание веры [...].

Гл а в а  д в а д ц а т а я .  ИСХОДНАЯ ТОЧКА ЗРЕНИЯ РЕЛИГИИ
Исходная точка зрения религии — практическая, т.  е. в данном 

случае субъективная. Целью религии является благо, спасение, бла-
женство человека; отношение человека к Богу есть не что иное, как 
отношение человека к  своему спасению: Бог есть осуществленное 
спасение души или неограниченная сила, способная осуществить 
спасение, блаженство человека [...].

Бог есть понятие, возмещающее недостаток теории. Бог есть объ-
яснение необъяснимого, ничего не объясняющее, потому что оно 
должно объяснять все без различия; Бог есть ночь теории, делающая 
все ясным сердцу, потому что в ней пропадает последний различающий 
луч рассудка; Бог есть неведение, разрешающее все сомнения путем 
их полного отрицания, всеведущее и ничего определенного не знаю-
щее, ибо все, что производит впечатление на разум, исчезает, теряет 
свою индивидуальность перед религией, становится ничем перед оча-
ми божественного всемогущества. Ночь есть мать религии. Характер-
ным актом религии, подтверждающим ее сущность, является молитва. 
Молитва всемогуща.

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. В чем состоит особенность антропологического материализма?
2. За что Л. Фейербах критикует философию Г. Гегеля?
3. Что общего между религией и идеалистической философией?
4. В чем заключается по Фейербаху сущность христианства?
5. Какую концепцию религии разработал Л. Фейербах?
6. Чем объясняет Фейербах необходимость реформы философии?



99

7. Каковы у Фейербаха основные положения философии будущего?
8. Как определяет природу человека Л. Фейербах?
9. В чем заключается сенсуализм теории познания Фейербаха?
10. Какое значение по Фейербаху имеет любовь в системе человеческих 

отношений?
11. В  чем состоит ограниченность антропологического материализма 

Л. Фейербаха?

МАРКСИЗМ

Карл Маркс

Карл Маркс (1818–1883) родился в семь раввина. Его отец занимался 
юриспруденцией и ради карьеры стал приверженцем лютеранского верои-
споведания. Поклонник идей просвещения и кантовской философии, отец 
мальчика оказал большое влияние на его воспитание. В 1835 году юноша 
закончил Трирскую гимназию, в которой получил основы знаний матема-
тики, латинского, немецкого и французского языков. Потом он поступил 
в университет города Бонна, а затем перевелся в Берлин. Студентам пре-
подавали философию, юриспруденцию и историю. Самостоятельно изучив 
труды мыслителей прошлого, Маркс взял за основу собственного мировоз-
зрения учение Гегеля. В 24 года он защищает диссертацию «Различие меж-
ду натурфилософией Демокрита и натурфилософией Эпикура». Помимо 
классической философии Маркс особое внимание уделял работам Фейерба-
ха, Смита, Рикардо, Сен-Симона и других мыслителей современности.

В начале карьеры Маркс намеревался стать профессором Боннского 
университета, но реакционное правительство начало чистку среди пре-
подавательского состава вузов, чтобы уничтожить ростки левого дви-
жения, поэтому Маркс отказался от идеи преподавания. Он устраива-
ется на работу в «Рейнскую газету», где ведет политическую колонку.  
Со страниц издания Маркс стал призывать к свержению существующе-
го строя, чем навлек на себя гнев правительства. Во время работы он 
понял, что слабо представляет себе структуру политической экономии, 
поэтому углубился в изучение интересующего вопроса. Маркса правящая 
верхушка Пруссии пытается привлечь на свою сторону, но он не соглаша-
ется на компромисс. Его принуждают к депортации и в 1843 г. Маркс 
с семьей переселяется в столицу Франции. В Париже философ с будущим 



100

а)

соратником и другом Фридрихом Энгельсом, вращается в радикальных 
кругах Франции, знакомится с  идеями основоположников анархизма 
П. Прудона и М. Бакунина.

После 1845 г. Маркс переезжает в Бельгию. Там он вместе с Энгель-
сом становится участником тайного международного общества «Союз 
справедливых». Они создают текст программы коммунистического обще-
ства. В результате совместного труда Маркса и Энгельса был написан 
«Манифест коммунистической партии», который выпустили ограничен-
ном тиражом на лондонской типографии в ипереезжает в Париж, от-
куда отправляется в  Германию. В  1864  г.  Под руководством Маркса 
открылась «Международная рабочая ассоциация» или Первый Интерна-
ционал. В связи с разгромом Парижской Коммуны в 1972 г. Организация 
Маркса переехала в Нью-Йорк, но через четыре года сообщество прекра-
тило существование и в Америке.

К. Маркс — крупнейший немецкий мыслитель, философ, создатель по-
литэкономии. Сформулировал принцип зависимости общественного бытия 
(социальной материи) — системы социально-экономических отношений, 
от уровня развития производительных сил общества. По Марксу, эти от-
ношения объективны и только объективны, они ни прямо, ни косвенно не 
зависят от индивидуального или общественного сознания и детерминируют 
каждую историческую ступень в развитии общества (общественно-эко-
номическую формацию). В его фундаментальном исследовательском про-
изведении «Капитал», фактически, применены принципы системного под-
хода в  рассмотрении всех проблем при анализе экономического уклада 
капиталистического общества. Реализована методология системного ис-
следования, которая получила дальнейшее развитие в XX веке. Сила кон-
цепции Маркса заключалась в том, что она упорядочила мировую истории. 
А слабость связана с тем, что она неоправданно универсализировала со-
временные ей формы исторического движения, без достаточных оснований 
распространив их как на прошлое, так и на будущее.

Великое открытие Маркса заключается в том, что он впервые сфор-
мулировал принцип материалистического понимания истории, суть ко-
торого заключается в следующих идеях: идея закономерности историче-
ского процесса; идея зависимости общественного сознания от 
общественного бытия; идея определяющей роли материального произ-
водства в существовании и развитии общества.

Маркс в переплетении общественных отношений нашел единственные 
отношения, которые складываются, прежде чем проходят через челове-



101

ческую голову  — производственные отношения (отношения, которые 
складываются в процессе производства по поводу собственности и рас-
пределения) и предположил, что именно они определяют все остальные 
сферу человеческой жизни (политическую, правовую, нравственную, эсте-
тическую, религиозную и философскую).

Но и сами Маркс и Энгельс понимали, что производственные от-
ношения лишь в конечном счете являются определяющими в производстве 
и воспроизводстве общественной жизни. Они неоднократно подчерки-
вали, что надстройка является во многом самостоятельным компонен-
том общественной жизни, активно влияющим на базис общества. Тем 
не менее, однолинейность и схематичность их концепции привела к по-
явлению «вульгарных марксистов», примитивно толкующих концепцию 
Маркса и прежде всего в вопросе о том, что «экономический» момент 
является будто бы единственным детерминантом исторического про-
цесса.

Маркс выявил скрытые глубинные предпосылки и компоненты эконо-
мического знания и реализовал никем до него не применявшуюся систему 
приемов и методов философско-методологического анализа научного зна-
ния в структуре социального знания в целом. За внешней, зафиксирован-
ной в тексте формой экономического знания он увидел глубинные слои, 
сложную структуру предпосылок, содержащую скрытые, неявные ком-
поненты различного происхождения и природы. Идеи Маркса о необходи-
мости рассмотрения конкретного научного знания в контексте истори-
чески изменяющегося общественного сознания с  целью выявления 
и критической рефлексии различных превращенных форм и феномена фе-
тишизации в целом нашли свое подтверждение в развитии естественных 
наук. В  социогуманитарном знании наиболее значимым является диа-
лектический метод научного исследования (метод восхождения от аб-
страктного к конкретному), разрабатываемый и применяемый в анали-
зе ключевого для политэкономии понятия стоимости, что позволило 
Марксу объяснить природу прибавочной стоимости.

Фрагменты произведений публикуются по изданиям:
Маркс К. Экономическо-философские рукописи 1857–1859 гг .// Маркс 

К., Энгельс Ф. Сочинения. 2-е изд. Т. 46, Ч.1. — М.: Государственное из-
дательство политической литературы, 1968.

Маркс К., Энгельс Ф. Немецкая идеология // Маркс К., Энгельс Ф. Со-
чинения. 2-е изд. Т. 3. — М.: Государственное издательство политической 
литературы, 1955.



102

а)

Маркс К. Капитал. Т.1 // Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. 2-е изд. 
Т. 13. — М.: Государственное издательство политической литературы, 
1959.

Маркс К.  К  критике политической экономии  // Маркс К., Энгельс 
Ф. Сочинения. 2-е изд. Т. 13. — М.: Государственное издательство по-
литической литературы, 1959.

Из работы «Экономические рукописи 1857–1859 гг.»  
(метод политической экономии)

[...] Когда мы с точки зрения политической экономии рассматри-
ваем какую-нибудь данную страну, то мы начинаем с ее населения, 
его разделения на классы, распределения населения между городом 
и деревней и морскими промыслами, между различными отраслями 
производства, с вывоза и ввоза, годового производства и потребления, 
товарных цен и т. д.

Кажется правильным начинать с реального и конкретного, с дей-
ствительных предпосылок, следовательно, например, в политической 
экономии, с населения, которое есть основа и субъект всего обще-
ственного процесса производства. Однако при ближайшем рассмо-
трении это оказывается ошибочным. Население — это абстракция, 
если я оставлю в стороне, например, классы, из которых оно состоит. 
Эти классы опять-таки пустой звук, если я не знаю тех основ, на ко-
торых они покоятся, например, наемного труда, капитала и т. д. Эти 
последние предполагают обмен, разделение труда, цены и т. д. Капитал, 
например, — ничто без наемного труда, без стоимости, денег, цены 
и т. д. Таким образом, если бы я начал с населения, то это было бы 
хаотическое представление о целом, и только путем более детальных 
определений я аналитически подходил бы ко все более и более простым 
понятиям: от конкретного, данного в представлении, ко все более 
и более тощим абстракциям, пока не пришел бы к простейшим опре-
делениям. Отсюда пришлось бы пуститься в обратный путь, пока я не 
пришел бы, наконец, снова к населению, но на этот раз не как к хао-
тическому представлению о целом, а как к некоторой богатой сово-
купности многочисленных определений и отношений.

Первый путь — это тот, по которому политическая экономия исто-
рически следовала в период своего возникновения. Например, эконо-
мисты XVII столетия всегда начинают с живого целого, с населения, 



103

нации, государства, нескольких государств и т. д., но они всегда за-
канчивают тем, что путем анализа выделяют некоторые определяющие 
абстрактные всеобщие отношения, как разделение труда, деньги, сто-
имость и  т.  д. Как только эти отдельные моменты были более или 
менее зафиксированы и абстрагированы, стали возникать экономи-
ческие системы, восходившие от простейшего — труд, разделение 
труда, потребность, меновая стоимость и т. д. — к государству, между-
народному обмену и мировому рынку. [...]

Из работы «Капитал»  
(метод восхождения от абстрактного к конкретному)

[...] Последний метод есть, очевидно, правильный в научном от-
ношении. Конкретное потому конкретно, что оно есть синтез многих 
определений, следовательно единство многообразного. В мышлении 
оно поэтому выступает как процесс синтеза, как результат, а не как 
исходный пункт, хотя оно представляет собой действительный исход-
ный пункт и,  вследствие этого, также исходный пункт созерцания 
и представления. На первом пути полное представление подверглось 
испарению путем превращения его в  абстрактные определения, на 
втором пути абстрактные определения ведут к воспроизведению кон-
кретного посредством мышления. [...]

«Гегель поэтому впал в иллюзию, понимая реальное как резуль-
тат себя в себе синтезирующего, в себя углубляющегося и из само-
го себя развивающегося мышления, между тем как метод восхож-
дения от абстрактного к конкретному есть лишь тот способ, при 
помощи которого мышление усваивает себе конкретное, воспро-
изводит его как духовно конкретное. Однако это ни в коем случае 
не есть процесс возникновения самого конкретного. Простейшая 
экономическая категория, например, меновая стоимость, предпо-
лагает население — население, производящее в определенных ус-
ловиях, — а также определенные формы семьи, общины или госу-
дарства и т. д. Меновая стоимость может существовать только как 
абстрактное, одностороннее отношение некоторого уже данного 
конкретного живого целого. [...]

«Напротив, как категория, меновая стоимость ведет допотопное 
существование. Поэтому для такого сознания (а философское сознание 
именно таково), для которого постигающее в понятиях мышление есть 



104

а)

действительный человек и поэтому только постигнутый в понятиях 
мир как таковой есть действительный мир, — движение категорий 
выступает как действительный (хотя, к сожалению, и получающий 
некоторый толчок извне) акт производства, результатом которого 
является мир [...].

«Целое, как оно представляется в  голове в качестве мыслимого 
целого, есть продукт мыслящей головы, которая осваивает для себя 
мир единственно возможным для нее способом, — способом, отлича-
ющимся от художественного, религиозного, практически-духовного 
освоения этого мира. Реальный субъект все время остается вне головы, 
существуя во всей своей самостоятельности, пока голова относится 
к нему лишь умозрительно, лишь теоретически. Поэтому и при тео-
ретическом методе субъект — общество — должен постоянно витать 
перед нашим представлением как предпосылка. [...]

Однако не имело ли место также и независимое историческое или 
естественное существование этих простых категорий до появления 
более конкретных категорий? Ça dépend [смотря по обстоятельствам. — 
Ред.]. Например, Гегель правильно начинает философию права с вла-
дения как простейшего правового отношения субъекта. Но никакого 
владения не существует до семьи или до отношений господства и под-
чинения, которые суть гораздо более конкретные отношения. Напро-
тив, было бы правильно сказать, что существуют такие семьи, роды, 
которые еще только владеют, но не имеют собственности. Более про-
стая по сравнению с собственностью категория выступает, таким об-
разом, как отношение, свойственное простым семейным или родовым 
сообществам. В более развитом обществе она выступает как более 
простое отношение развившегося организма. Однако тот конкретный 
субстрат, отношение которого есть владение, постоянно предполага-
ется. Можно представить себе единичного дикаря владеющим. Но 
тогда владение не есть правовое отношение. Неверно, будто владение 
исторически развивается в семью. Наоборот, оно всегда предполагает 
эту «более конкретную правовую категорию». При этом, однако, здесь 
имеется та доля истины, что простые категории суть выражения таких 
отношений, в которых менее развитая конкретность могла найти себе 
реализацию еще до установления более многосторонней связи или 
более многостороннего отношения, мысленно выраженного в более 
конкретной категории, — в то время как более развитая конкретность 
сохраняет более простую категорию как подчиненное отношение.



105

[...] Для понимания определения меновой стоимости рабочим 
временем необходимо придерживаться следующих основных положе-
ний: сведение труда к простому, так сказать, бескачественному труду; 
специфический способ, благодаря которому труд, создающий меновую 
стоимость, стало быть производящий товары, является общественным 
трудом; наконец, различие между трудом, поскольку он имеет своим 
результатом меновые стоимости.

Чтобы измерять меновые стоимости товаров заключающимся в них 
рабочим временем, нужно свести различные виды труда к лишенному 
различий однородному, простому труду, — короче, к труду, который 
качественно одинаков и различается поэтому лишь количественно.

Это сведение представляется абстракцией, которая в обществен-
ном процессе производства происходит ежедневно. Сведение всех 
товаров к рабочему времени есть не большая, но в то же время и не 
менее реальная абстракция, чем превращение всех органических тел 
в воздух. Труд, который измеряется таким образом временем, вы-
ступает в сущности не как труд различных субъектов, а напротив, 
различные работающие индивидуумы выступают как простые орга-
ны этого труда. Иначе говоря, труд, как он представлен в меновых 
стоимостях, мог бы быть назван всеобщечеловеческим трудом. Эта 
абстракция всеобщего человеческого труда существует в  среднем 
труде, который в состоянии выполнить каждый средний индивидуум 
данного общества, это — определенная производственная затрата 
человеческих мышц, нервов, мозга и т. д. Это — простой труд, кото-
рому может быть обучен каждый средний индивидуум и который он, 
в той или другой форме, должен выполнять. Самый характер этого 
среднего труда различен в различных странах и в разные эпохи куль-
туры, однако он выступает как нечто данное в каждом существующем 
обществе.

[...]Тело товара, служащего эквивалентом, всегда выступает как 
воплощение абстрактно человеческого труда и всегда в то же время 
есть продукт определенного полезного, конкретного труда. Таким об-
разом, этот конкретный труд становится выражением абстрактно че-
ловеческого труда. Если, например, сюртук служит не более как вещью, 
в которой осуществлен абстрактно человеческий труд, то и портняж-
ный труд, который фактически в нем осуществлен, служит не более 
как формой осуществления абстрактно человеческого труда. В выра-
жении стоимости холста полезность портняжного труда сказывается 



106

а)

не в  том, что он изготовляет платье, следовательно, — и  людей, 
а в том, что он производит вещь, в которой мы сразу видим стоимость, 
т. е. сгусток труда, который ничем не отличается от труда, овещест-
вленного в стоимости холста. Для того чтобы изготовить такое зер-
кало стоимости, само портняжество не должно отражать в себе ни-
чего другого, кроме своего абстрактного свойства быть человеческим 
трудом вообще.

В форме портняжества, как и в форме ткачества, затрачивается 
человеческая рабочая сила. Следовательно, обе эти деятельности об-
ладают общим характером человеческого труда и в некоторых опреде-
ленных случаях, например, в производстве стоимости, должны рас-
сматриваться только с  этой точки зрения. В  этом нет ничего 
мистического. Но в выражении стоимости товара дело принимает иной 
вид. Например, чтобы выразить, что ткачество не в своей конкретной 
форме создает стоимость холста, а в своем всеобщем качестве челове-
ческого труда, — ткачеству противопоставляется портняжество, кон-
кретный труд, создающий эквивалент холста, как наглядная форма 
осуществления абстрактно человеческого труда.

Итак, вторая особенность эквивалентной формы состоит в том, 
что конкретный труд становится здесь формой проявления своей 
противоположности, абстрактно человеческого труда. Но так как этот 
конкретный труд, портняжество, выступает здесь как простое выра-
жение лишенного различий человеческого труда, то он обладает фор-
мой равенства с другим трудом, с  трудом, содержащимся в  холсте; 
поэтому, несмотря на то, что он, подобно всякому другому произво-
дящему товары труду, является трудом частным, он все же есть труд 
в непосредственно общественной форме. Именно поэтому он выра-
жается в продукте, способном непосредственно обмениваться на дру-
гой товар. Третья особенность эквивалентной формы состоит, таким 
образом, в том, что частный труд становится формой своей противо-
положности, т. е. трудом в непосредственно общественной форме.

[...] Мои исследования привели меня к тому результату, что право-
вые отношения, так же точно, как и формы государства, не могут быть 
поняты ни из самих себя, ни из так называемого общего развития 
человеческого духа, что, наоборот, они коренятся в материальных 
жизненных отношениях, совокупность которых Гегель, по примеру 
английских и французских писателей XVIII века, называет «граждан-
ским обществом», и что анатомию гражданского общества следует 



107

искать в политической экономии. Общий результат, к которому я при-
шел и который послужил затем руководящей нитью в моих дальнейших 
исследованиях, может быть кратко сформулирован следующим об-
разом. В общественном производстве своей жизни люди вступают 
в определенные, необходимые, от их воли не зависящие отношения — 
производственные отношения, которые соответствуют определенной 
ступени развития их материальных производительных сил. Совокуп-
ность этих производственных отношений составляет экономическую 
структуру общества, реальный базис, на котором возвышается юри-
дическая и политическая надстройка и которому соответствуют опре-
деленные формы общественного сознания. Способ производства ма-
териальной жизни обусловливает социальный, политический 
и духовный процессы жизни вообще. Не сознание людей определяет 
их бытие, а, наоборот, их общественное бытие определяет их сознание. 
На известной ступени своего развития материальные производитель-
ные силы общества приходят в противоречие с существующими про-
изводственными отношениями, или — что является только юридиче-
ским выражением последних — с отношениями собственности, внутри 
которых они до сих пор развивались. Из форм развития производи-
тельных сил эти отношения превращаются в их оковы. Тогда наступа-
ет эпоха социальной революции. С изменением экономической осно-
вы более или менее быстро происходит переворот во всей громадной 
надстройке. При рассмотрении таких переворотов необходимо всегда 
отличать материальный, с естественнонаучной точностью констати-
руемый переворот в экономических условиях производства от юри-
дических, политических, религиозных, художественных или фило-
софских, короче  — от идеологических форм, в  которых люди 
осознают этот конфликт и борются за его разрешение. Как об отдель-
ном человеке нельзя судить на основании того, что сам он о себе ду-
мает, точно так же нельзя судить о подобной эпохе переворота по ее 
сознанию. Наоборот, это сознание надо объяснить из противоречий 
материальной жизни, из существующего конфликта между обществен-
ными производительными силами и производственными отношени-
ями. Ни одна общественная формация не погибает раньше, чем разо-
вьются все производительные силы, для которых она дает достаточно 
простора, и новые более высокие производственные отношения ни-
когда не появляются раньше, чем созреют материальные условия их 
существования в недрах самого старого общества. Поэтому человечество 



108

а)

ставит себе всегда только такие задачи, которые оно может разрешить, 
так как при ближайшем рассмотрении всегда оказывается, что сама 
задача возникает лишь тогда, когда материальные условия ее решения 
уже имеются налицо, или, по крайней мере, находятся в процессе 
становления. В общих чертах, азиатский, античный, феодальный и со-
временный, буржуазный, способы производства можно обозначить 
как прогрессивные эпохи экономической общественной формации. 
Буржуазные производственные отношения являются последней анта-
гонистической формой общественного процесса производства, анта-
гонистической не в смысле индивидуального антагонизма, а в смысле 
антагонизма, вырастающего из общественных условий жизни инди-
видуумов; но развивающиеся в недрах буржуазного общества произ-
водительные силы создают вместе с  тем материальные условия для 
разрешения этого антагонизма. Поэтому буржуазной общественной 
формацией завершается предыстория человеческого общества.

Из работы «Немецкая идеология» (о производстве сознания)

Таким образом, это понимание истории заключается в том, чтобы, 
исходя из материального производства непосредственной жизни, рас-
смотреть действительный процесс производства и понять связанную 
с данным способом производства и порожденную им форму обще-
ния — то есть гражданское общество на его различных ступенях — как 
основу всей истории; затем необходимо изобразить деятельность граж-
данского общества в сфере общественной жизни, а также объяснить 
из него все различные теоретические порождения и формы сознания, 
религию, философию, мораль и т. д. и т. д., и проследить процесс их 
возникновения на этой основе, благодаря чему, конечно, можно изо-
бразить весь процесс в целом (а потому также и взаимодействие меж-
ду его различными сторонами). Это понимание истории, в отличие от 
идеалистического, не разыскивает в каждой эпохе какую-нибудь ка-
тегорию, а остается все время на почве действительной истории, объ-
ясняет не практику из идей, а объясняет идейные образования из 
материальной практики и в силу этого приходит также к тому резуль-
тату, что все формы и продукты сознания могут быть уничтожены не 
духовной критикой, не растворением их в «привидения», «призраки», 
«причуды» и т. д., а лишь практическим ниспровержением реальных 
общественных отношений, из которых произошел весь этот идеали-



109

стический вздор, — что не критика, а революция является движущей 
силой истории, а также религии, философии и всякой иной теории. 
Эта концепция показывает, что история не растворяется в «самосо-
знании», как «дух от духа», а что каждая ее ступень застает в наличии 
определенный материальный результат, определенную сумму произ-
водительных сил, исторически создававшееся отношение людей к при-
роде и друг другу, застает передаваемую каждому последующему по-
колению предшествующим ему поколением массу производительных 
сил, капиталов и обстоятельств, которые, хотя, с одной стороны, и ви-
доизменяются новым поколением, но, с другой стороны, предписы-
вают ему его собственные условия жизни и придают ему определенное 
развитие, особый характер. Эта концепция показывает, таким образом, 
что обстоятельства в такой же мере творят людей, в какой люди творят 
обстоятельства. Та сумма производительных сил, капиталов и соци-
альных норм общения, которую каждый индивид и каждое поколение 
застают как нечто данное, есть реальная основа того, что философы 
представляли себе в виде «субстанции» и в виде «сущности человека», 
что они обожествляли и с чем боролись, — реальная основа, действию 
и влиянию которой на развитие людей нисколько не препятствует то 
обстоятельство, что эти философы в качестве «самосознания» и «Един-
ственных» восстают против нее. Условия жизни, которые различные 
поколения застают в наличии, решают также и то, будут ли периоди-
чески повторяющиеся на протяжении истории революционные по-
трясения достаточно сильны, или нет, для того, чтобы разрушить эти 
основы всего существующего; и если нет налицо этих материальных 
элементов всеобщего переворота, — а именно: с одной стороны, опре-
деленных производительных сил, а с другой, формирования револю-
ционной массы, восстающей не только против отдельных сторон преж-
него общества, но и против самого прежнего «производства жизни», 
против «совокупной деятельности», на которой оно базировалось, — 
если этих материальных элементов нет налицо, то, как это доказыва-
ет история коммунизма, для практического развития не имеет ника-
кого значения то обстоятельство, что уже сотни раз высказывалась 
идея этого переворота.

Все прежнее понимание истории или совершенно игнорировало 
эту действительную основу истории, или же рассматривало ее лишь 
как побочный фактор, лишенный какой бы то ни было связи с исто-
рическим процессом. При таком подходе историю всегда должны были 



110

а)

писать, руководствуясь каким-то лежащим вне ее масштабом; дей-
ствительное производство жизни представлялось чем-то доисториче-
ским, а историческое — чем-то оторванным от обыденной жизни, 
чем-то стоящим вне мира и над миром. Этим самым из истории ис-
ключается отношение людей к природе, чем создается противополож-
ность между природой и историей. Эта концепция могла видеть в исто-
рии поэтому только громкие и  пышные деяния и  религиозную, 
вообще теоретическую, борьбу, и каждый раз при изображении той 
или другой исторической эпохи она вынуждена была разделять иллю-
зии этой эпохи. [...]

Фридрих Энгельс

Ф.Энгельс (1820–1895) воспитывался в семье производителя хлопча-
тобумажной ткани, который происходил из знатной династии и отли-
чался консервативными взглядами на жизнь. Мать Энгельса вышла из 
среды уважаемых филологов. На своего сына они оказала положительное 
влияние. Он рос в религиозной атмосфере, принял протестанскую веру. 
Но, когда Энгельс стал старше, то стал всячески отвергать религиозную 
веру. И это стало камнем преткновение между отцом и сыном. Энгельс 
мечтал получить университетское образование, но был вынужден рабо-
тать в  фирме своего отца. В  свободное время он читал классическую 
литературу, музицировал, сочинял стихи, писал критические эссе и изучал 
рукописи Гегеля. Знакомство Энгельса и Маркса произошло в 1842г. Не-
много позже между ними началась переписка, стали нарастать теплые 
и  дружеские отношения, они стали встречаться и  обсуждали общие 
философские идеи. Энгельс, вопреки мнению многих не был тенью Карла 
Маркса. Он внес неотъемлемый вклад в основу материалистического по-
нимания истории. Маркс и Энгельс разделяли общую теорию пролетари-
ата, а также обосновали необходимость революционной партии. В по-
следние годы жизни Энгельс подметил тонкую грань зарождавшего 
империализма.

Вместе с  тем Энгельс разрабатывал проблемы как естественных, 
так и  социальных наук. В  1858  году в  «Диалектике природы» Энгельс 
предложил классификацию наук, обобщая опыт естествознания своего 
времени. В основу классификации он положил формы движения материи. 
После 1870 года сосредоточил свое внимание на социально-философской 
тематике. Создает целый ряд работ, в которых разрабатываются клю-



111

чевые проблемы социальных наук (наук об обществе) — трудовая теория 
антропосоциогенеза, генезис классовых социальных институтов (семьи, 
частной собственности и государства).

В процессе философского анализа теоретического и  эмпирического 
уровней знания Энгельс особое значение придавал антропологическим 
предпосылкам развития науки. Размышлял не только о природе и законах 
научного знания, но и о его месте и роли в культуре, что представляет 
реальный научный интерес и  имеет принципиальное значение как для 
оценки современной нам ситуации в науке, так и для понимания истории 
возникновения и развития научного познания. Известный тезис Энгельса 
о  том, что «абсолютная истина есть сумма относительных истин», 
выражает кумулятивистские представления в науке XIX века и крити-
чески переосмыслен в современной науке и философии.

Фрагменты произведений публикуются по изданиям:
Энгельс Ф. Анти-Дюринг // Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. 2-е изд. 

Т. 20. — М.: Государственное издательство политической литературы, 
1961.

Энгельс Ф. Диалектика природы // Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. 
2-е изд. Т. 20. — М.: Государственное издательство политической лите-
ратуры, 1961.

Энгельс Ф. Роль труда в процессе превращения обезьяны в человека // 
Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. 2-е изд. Т. 37. — М.: Государственное 
издательство политической литературы, 1961.

Энгельс Ф. Происхождение семьи, частной собственности и государ-
ства // Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. 2-е изд. Т. 21. — М.: Государ-
ственное издательство политической литературы, 1961.

Из работы «Диалектика природы»  
(о диалектике)

[...]Эмпирическое естествознание накопило такую необъятную 
массу положительного материала, что в каждой отдельной области 
исследования стала прямо-таки неустранимой необходимость упоря-
дочить этот материал систематически и  сообразно его внутренней 
связи. Точно так же становится неустранимой задача приведения в пра-
вильную связь между собой отдельных областей знания. Но, занявшись 
этим, естествознание вступает в теоретическую область, а здесь эмпи-
рические методы оказываются бессильными, здесь может оказать 



112

а)

помощь только теоретическое мышление. Но теоретическое мышление 
является прирожденным свойством только в виде способности. Эта 
способность должна быть развита, усовершенствована, а для этого не 
существует до сих пор никакого иного средства, кроме изучения всей 
предшествующей философии. [...]

[...] Теоретическое мышление каждой эпохи, а  значит, и нашей 
эпохи, это — исторический продукт, принимающий в различные вре-
мена очень различные формы и вместе с тем очень различное содер-
жание. Следовательно, наука о мышлении, как и всякая другая наука, 
есть историческая наука, наука об историческом развитии человече-
ского мышления. А это имеет важное значение также и для практиче-
ского применения мышления к эмпирическим областям. Ибо, в о -
п е р в ы х, теория законов мышления отнюдь не есть какая-то раз 
навсегда установленная «вечная истина», как это связывает со словом 
«логика» филистерская мысль. Сама формальная логика остается, 
начиная с Аристотеля и до наших дней, ареной ожесточенных споров. 
Что же касается диалектики, то до сих пор она была исследована более 
или менее точным образом лишь двумя мыслителями: Аристотелем 
и Гегелем. Но именно диалектика является для современного есте-
ствознания наиболее важной формой мышления, ибо только она пред-
ставляет аналог и  тем самым метод объяснения для происходящих 
в природе процессов развития, для всеобщих связей природы, для 
переходов от одной области исследования к другой. [...]

Из работы «Анти-Дюринг»  
(естествознание и философия)

[...] Какую бы позу не принимали естествоиспытатели, над ними 
властвует философия. Вопрос лишь в том, желают ли они, чтобы над 
ними властвовала какая-нибудь скверная модная философия, или же 
они желают руководствоваться формой теоретического мышления, 
которая основывается на знакомстве с историей мышления и ее до-
стижениями.

Физика, берегись метафизики! — это совершенно верно, но в дру-
гом смысле.[...]

[...] Довольствуясь отбросами старой метафизики, естествоиспы-
татели все еще продолжают оставлять философии некоторую види-
мость жизни. Лишь когда естествознание и историческая наука впи-



113

тают в  себя диалектику, лишь тогда весь философский скарб — за 
исключением чистого учения о мышлении — станет излишнем, ис-
чезнет в положительной науке.

[...] Что же касается тех идеологических областей, которые еще 
выше парят в воздухе — религия, философия и т. д., — то у них имеет-
ся предысторическое содержание, находимое и перенимаемое исто-
рическим периодом, содержание, которое мы теперь назвали бы бес-
смыслицей. Эти различные ложные представления о  природе, 
о существе самого человека, о духах, волшебных силах и т. д. имеют по 
большей части экономическую основу лишь в отрицательном смысле; 
низкое экономическое развитие предысторического периода имеет 
в качестве дополнения, а порой и в качестве условия и даже в качестве 
причины ложные представления о природе. И хотя экономическая 
потребность была и с течением времени все более становилась главной 
пружиной прогресса в познании природы, все же было бы педантиз-
мом, если бы кто-нибудь попытался найти для всех этих первобытных 
бессмыслиц экономические причины. История наук есть история 
постепенного устранения этой бессмыслицы или замены ее новой, но 
все же менее нелепой бессмыслицей. Люди, которые этим занимают-
ся, принадлежат опять-таки к особым областям разделения труда, и им 
кажется, что они разрабатывают независимую область. И поскольку 
они образуют самостоятельную группу внутри общественного разде-
ления труда, постольку их произведения, включая и их ошибки, ока-
зывают обратное влияние на все общественное развитие, даже на 
экономическое. Но при всем том они сами опять-таки находятся под 
господствующим влиянием экономического развития. В философии, 
например, это можно легче всего доказать для буржуазного периода. 
Гоббс был первым современным материалистом (в духе XVIII века), 
но он жил в  то время, когда абсолютная монархия во всей Европе 
переживала период расцвета, а в Англии вступила в борьбу с народом, 
и был сторонником абсолютизма. Локк был в религии, как и в поли-
тике, сыном классового компромисса 1688 года. [...]

[...] Идеология — это процесс, который совершает так называемый 
мыслитель, хотя и с сознанием, но с сознанием ложным. Истинные 
движущие силы, которые побуждают его к деятельности остаются ему 
неизвестными, в противном случае это не было бы идеологическим 
процессом. Он создает себе, следовательно, представление о ложных 
или кажущихся побудительных силах. Так как речь идет о мыслительном 



114

а)

процессе, то он и выводит как содержание, так и форму его из чисто-
го мышления — или из своего собственного, или из мышления своих 
предшественников. Он имеет дело исключительно с материалом мыс-
лительным; без дальнейших околичностей он считает, что этот мате-
риал порожден мышлением, и вообще не занимается исследованием 
никакого другого, более отдаленного и от мышления независимого 
источника. [...]

[...] Исторический идеолог (исторический означает здесь просто 
собирательный термин для понятий: политический, юридический, 
философский, теологический, — словом, для всех областей, относя-
щихся к обществу, а не просто к природе) располагает в области каждой 
науки известным материалом, который образовался самостоятельно из 
мышления прежних поколений и прошел самостоятельный, свой соб-
ственный путь развития в мозгу этих следовавших одно за другим по-
колений. Конечно, на это развитие могут воздействовать в качестве 
сопутствующих причин и внешние факты, относящиеся к этой или иной 
области, но факты эти, как молчаливо предполагается, представляют 
собой опять-таки просто плоды мыслительного процесса, и таким об-
разом мы опять продолжаем оставаться в сфере чистой мысли, которая 
благополучно переваривала даже самые упрямые факты.»

[...] Если, как Вы утверждаете, техника в  значительной степени 
зависит от состояния науки, то в гораздо большей мере наука зависит 
от состояния и потребностей техники. Если у общества появляется 
техническая потребность, то это продвигает науку вперед больше, чем 
десяток университетов. Вся гидростатика (Торричелли и т. д.) была 
вызвана к жизни потребностью регулировать горные потоки в Италии 
в XVI и XVII веках. Об электричестве мы узнали кое-что разумное 
только с тех пор, как была открыта его техническая применимость. 
В Германии, к сожалению, привыкли писать историю наук так, как 
будто бы науки свалились с неба. [...]

Из работы  
«Людвиг Фейербах и конец немецкой классической философии» 

(недостатки немецкой классической философии)

[...] Фейербах смешивает [...] материализм как общее мировоззрение, 
основанное на определенном понимании отношения материи и духа, 
с той особой формой, в которой выражалось это мировоззрение на опре-



115

деленной исторической ступени, именно в XVIII веке. Больше того, он 
смешивает его с той опошленной, вульгаризированной формой, в ко-
торой материализм XVIII века продолжает теперь существовать в голо-
вах естествоиспытателей и врачей и в которой его в 50-х годах препод-
носили странствующие проповедники Бюхнер, Фогт и Молешотт. Но 
материализм, подобно идеализму прошел ряд ступеней развития. С каж-
дым составляющим эпоху открытием даже в естественно-исторической 
области материализм неизбежно должен изменять свою форму. А с тех 
пор, как и истории было дано материалистическое объяснение, здесь 
также открывается новый путь для развития материализма.

Материализм прошлого века был преимущественно механическим, 
потому что из всех естественных наук (земных и небесных), короче — 
механика тяжести. Химия существовала еще в наивной форме, осно-
ванной на теории флогистона. Биология была еще в пеленках: рас-
тительный и животных организм был исследован лишь в самых грубых 
чертах, его объясняли чисто механическими причинами. В глазах ма-
териалистов XVIII века человек был машиной, так же, как животное 
в глазах Декарта. [...]

[...] Своеобразная ограниченность этого материализма заключалась 
в неспособности его понять мир как процесс, как такую материю, 
которая находится в непрерывном историческом развитии. Это соот-
ветствовало тогдашнему состоянию естествознания и  связанному 
с ним метафизическому, то есть антидиалектическому, методу фило-
софского мышления. Природа находится в  вечном движении; это 
знали и тогда. Но по тогдашнему представлению, это движение столь 
же вечно вращалось в одном и том же круге и таким образом оставалось, 
собственно, на том же месте: оно всегда приводило к одним и тем же 
последствиям. Такое представление было тогда неизбежно. Кантовская 
теория возникновения Солнечной системы тогда только лишь появи-
лась и казалась еще лишь простым курьезом. История развития Земли, 
геология, была еще совершенно неизвестна, а мысль о том, что ны-
нешние живые существа являются результатом продолжительного 
развития от простого к сложному, вообще не могла тогда быть выдви-
нута наукой. Неисторический взгляд на природу был, следовательно, 
неизбежен. И этот недостаток тем меньше можно поставить в вину 
философам XVIII века, что его не чужд даже Гегель. [...]

[...] В области истории — то же отсутствие исторического взгляда 
на вещи. Здесь приковывала взор борьба с остатками средневековья. 



116

а)

На средние века смотрели как на простой перерыв в ходе истории, 
вызванный тысячелетним всеобщим варварством. Никто не обращал 
внимания на большие успехи, сделанные в  течении средних веков: 
расширение культурной области Европы, образование там в соседстве 
друг с другом великих жизнеспособных наций, наконец, огромные 
технические успехи XIV и XV веков. А тем самым становился невоз-
можным взгляд на великую историческую связь, и история в лучшем 
случае являлась готовым к услугам философов сборником примеров 
и иллюстраций.

Вульгаризаторы, взявшие на себя в пятидесятых годах в Германии 
роль разносчиков материализма, не вышли ни в чем за эти пределы 
учений своих учителей. Все дальнейшие успехи естественных наук 
служили им лишь новыми доводами против существования творца 
Вселенной. Да они и не помышляли о том, чтобы развивать дальше 
теорию. [...]

[...] С некоторых пор системы космогонии и натурфилософии во-
обще, системы политики, политической экономии и т. д. растут в Гер-
мании, как грибы после дождя. Самый ничтожный доктор философии, 
даже студиоз, не возьмется за что-то меньшее, чем создание целой 
«системы». Подобно тому, как в современном государстве предпола-
гается, что каждый гражданин способен судить обо всех тех вопросах, 
по которым ему приходится подавать свой голос; подобно тому, как 
в политической экономии исходят из предположения, что каждый 
потребитель является основательным знатоком всех тех товаров, ко-
торые ему приходится покупать для своего жизненного обихода, — по-
добно этому теперь считается, что в науке следует придерживаться 
такого же предположения. Свобода науки понимается как право че-
ловека писать обо всем, чего он не изучал, и выдавать это за единствен-
ный строго научный метод. [...]

[...] Само собой разумеется, что при этом моем подытоживании 
достижений математики и естественных наук дело шло о том, чтобы 
на частностях убедиться в той истине, которая в общем не вызывала 
у меня никаких сомнений, а именно, что в природе сквозь хаос бес-
численных изменении прокладывают себе путь те же диалектические 
законы движения, которые и в истории господствуют над кажущейся 
случайностью событии, — те самые законы, которые проходя красной 
нитью через историю развития человеческого мышления, постепенно 
доходят до сознания мыслящих людей. Законы эти были впервые раз-



117

виты всеобъемлющим образом, но в мистифицированной форме, 
Гегелем. И одним из наших стремлений было извлечь их из этой ми-
стической формы и ясно представить по всей их простоте и всеобщ-
ности. Само собой разумеется, что старая натурфилософия [...] не 
могла нас удовлетворить. [...] Натурфилософия, особенно в ее гегелев-
ской форме, грешила в том отношении, что она не признавала у при-
роды никакого развития во времени, никакого следования одного за 
другим, а признавала только сосуществование одного рядом с другим. 
Такой взгляд коренился, с одной стороны, в самой системе Гегеля, 
которая приписывала прогрессивное историческое развитие только 
духу, с другой же стороны — в тогдашнем общем состоянии естествен-
ных наук. Таким образом, Гегель в этом случае оказался значительно 
позади Канта, который своей небулярной теорией уже выдвинул по-
ложение о возникновении Солнечной системы, а открытием замедля-
ющего влияния морских приливов на вращение Земли указал на не-
избежную гибель этой системы. Наконец для меня дело могло идти не 
о том, чтобы внести диалектические законы в природу извне, а о том, 
чтобы отыскать их в ней и вывести их из нее.»

Однако выполнить это систематически и в каждой отдельной об-
ласти представляет гигантский труд. Дело не только в том, что под-
лежащая овладению область почти необъятна, но и в том, что само 
естествознание во всей этой области охвачено столь грандиозным 
процессом радикального преобразования, что за ним едва может ус-
ледить даже тот, кто располагает для этого всем своим свободным 
временем. [...]

[...] К диалектическому пониманию природы можно прийти, бу-
дучи вынужденным к этому накопляющимися фактами естествозна-
ния; но его можно легче достигнуть, если к диалектическому характе-
ру этих фактов подойти с  пониманием законов диалектического 
мышления. Во всяком случае, естествознание подвинулось настолько, 
что оно не может уже избежать диалектического обобщения. Но оно 
облегчит себе этот процесс, если не будет забывать, что результаты, 
в которых обобщаются данные его опыта, суть понятия и что искусство 
оперировать понятиями не есть нечто врожденное и не дается вместе 
с обыденным, повседневным сознанием, а требует действительного 
мышления, которое тоже имеет за собой долгую эмпирическую исто-
рию, столь же длительную, как и история эмпирического исследования 
природы. Когда естествознание научится усваивать результаты,  



118

а)

достигнутые развитием философии в течении двух с половиной тыся-
челетий, оно именно благодаря этому избавится, с одной стороны, от 
всякой особой, вне его и над ним стоящей натурфилософии, с дру-
гой — от своего собственного, унаследованного от английского эмпи-
ризма, ограниченного метода мышления. [...]

Из работы «Диалектика природы»  
(классификация наук)

[...] Всю область познания мы можем, согласно издавна известно-
му способу разделить на три больших отдела. Первый охватывает все 
науки о неживой природе, доступные в большей или меньшей степе-
ни математической обработке; таковы: математика, астрономия, ме-
ханика, физика химия. Если кому-нибудь доставляет удовольствие 
применять большие слова к весьма большим вещам, то можно сказать, 
что некоторые результаты этих наук представляют собой вечные ис-
тины, окончательные истины в последней инстанции, почему эти 
науки и были названы точными. Однако далеко не все результаты этих 
наук имеют такой характер. Когда в математику были введены пере-
менные величины и когда их изменяемость была распространена до 
бесконечно малого и бесконечно большого, — тогда и математика, 
вообще столь строго нравственная, совершила грехопадение: она вку-
сила от яблока познания, и это открыло ей путь к гигантским успехам, 
но вместе с тем и к заблуждениям. Девственное состояние абсолютной 
значимости, неопровержимой доказанности всего математического 
навсегда ушло в прошлое; наступила эра разногласий, и мы дошли до 
того, что большинство людей дифференцирует и интегрирует не по-
тому, что они понимают, что они делают, а просто потому, что верят 
в это, так как до сих пор результат получался правильный. Еще хуже 
обстоит дело в астрономии и механике, а в физике и химии находишь-
ся среди гипотез, словно в центре пчелиного роя. Да иначе оно и не 
может быть. В физике мы имеем дело с движением молекул, в химии — 
с образованием молекул из атомов, и если интерференция световых 
волн не вымысел, то у нас нет абсолютно никакой надежды когда-ли-
бо увидеть эти интересные вещи собственными глазами. Окончатель-
ные истины в последней инстанции становятся здесь с течением вре-
мени удивительно редкими. Еще хуже положение дела в  геологии, 
которая, по самой своей природе, занимается главным образом таки-



119

ми процессами, при которых не только не присутствовали мы, но 
и вообще не присутствовал ни один человек. Поэтому добывание 
окончательных истин в последней инстанции сопряжено здесь с очень 
большим трудом, а результаты его крайне скудны. Ко второму классу 
наук принадлежат науки, изучающие живые организмы. В этой об-
ласти царит такое многообразие взаимоотношений и причинных 
связей, что не только каждый решенный вопрос поднимает множество 
новых вопросов, но и каждый отдельный вопрос может решаться 
в большинстве случаев только по частям, путем ряда исследований, 
которые часто требуют целых столетий; при этом потребность в си-
стематизации изучаемых связей постоянно вынуждает нас к  тому, 
чтобы окружать окончательные истины в последней инстанции густым 
лесом гипотез. Какой длинный ряд промежуточных ступеней от Га-
лена до Мальпиги был необходим для того, чтобы правильно устано-
вить такую простую вещь, как кровообращение у млекопитающих! 
Как мало знаем мы о происхождении кровяных телец и как много не 
хватает нам еще и теперь промежуточных звеньев, чтобы привести, 
например, в рациональную связь проявления какой-либо болезни с ее 
причинами! При этом довольно часто появляются такие открытия, 
как открытие клетки, которые заставляют нас подвергать полному 
пересмотру все установленные до сих пор в биологии окончательные 
истины в последней инстанции и целые груды их отбрасывать раз 
навсегда. Поэтому, кто захочет выставить здесь подлинные, действи-
тельно неизменные истины, тот должен довольствоваться баналь-
ностями вроде того, что все люди должны умереть, что все самки 
у млекопитающих имеют молочные железы и т. д. Он не сможет даже 
сказать, что у высших животных пищеварение совершается желудком 
и кишечным каналом, а не головой, ибо для пищеварения необходи-
ма централизованная в голове нервная деятельность».

Из работы «Диалектика природы»  
(философия науки)

[...] Но еще хуже обстоит дело с  вечными истинами в  третьей, 
исторической группе наук, изучающей, в их исторической преемствен-
ности и современном состоянии, условия жизни людей, общественные 
отношения, правовые и государственные формы с их идеальной над-
стройкой в виде философии, религии, искусства и т. д. В органической 



120

а)

природе мы все же имеем дело, по крайней мере, с последовательным 
рядом таких процессов, которые, если иметь в виду область нашего 
непосредственного наблюдения, в очень широких пределах повторя-
ются довольно правильно. Виды организмов остались со времен Ари-
стотеля в общем и целом теми же самыми. Напротив, в истории обще-
ства, как только мы выходим за пределы первобытного состояния 
человечества, так называемого каменного века, повторение явлений 
составляет исключение, а не правило; и если где и происходят такие 
повторения, то это никогда не бывает при совершенно одинаковых 
обстоятельствах. Таков, например, факт существования первобытной 
общей собственности на землю у всех культурных народов, такова 
и форма ее разложения. Поэтому в области истории человечества наша 
наука отстала еще гораздо больше, чем в области биологии. Более того: 
если, в виде исключения, иногда и удается познать внутреннюю связь 
общественных и политических форм существования того или иного 
исторического периода, то это, как правило, происходит тогда, когда 
эти формы уже наполовину пережили себя, они уже клонятся к упадку. 
Познание, следовательно, носит здесь, по существу, относительный 
характер, так как ограничивается выяснением связей и следствий из-
вестных общественных и государственных форм, существующих толь-
ко в данное время и у данных народов и по самой природе своей пре-
ходящих. Поэтому, кто здесь погонится за окончательными истинами 
в последней инстанции, за подлинными, вообще неизменными ис-
тинами, тот немногим поживится, — разве только банальностями и об-
щими местами худшего сорта, вроде того, что люди в общем могут жить 
не трудясь, что они до сих пор большей частью делились на господству-
ющих и порабощенных, что Наполеон умер 5 мая 1821 г. и т. д. [...]

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. Какие концепции социально-философской и научной мысли стали 
теоретическими источниками марксизма?

2. В чем отличие материалистической диалектики от диалектики Гегеля?
3. Что понимал Маркс под движением от конкретного к абстрактному и от 

абстрактного к конкретному?
4. Как марксистской философии оценивается роль практики в познании?
5. Чем отличается материалистическое понимание общества от идеали-

стического?



121

6. Какова структура общества согласно марксизму?
7. В чем видели Маркс и Энгельс социальную задачу философии?
8. В чем заключается роль философии науки в развитии научного знания?
9. Каковы характеристики наук в классификации Ф. Энгельса?
10. Каковы достоинства и недостатки марксизма?

ПОЗИТИВИЗМ

XIX век — это начало эпохи индустриализации в истории человече-
ства, что потребовало осуществление мировоззренческой трансформации 
в связи с радикальным изменением места человека в мире. Научно-техно-
логическое освоение все более мощных искусственных источников энергии, 
проникновение человека в микромир и выход в мегамир, — все это приво-
дит к глобализации человеческой деятельности и к соответствующему 
возрастанию меры ответственности за ее последствия. Смысл востре-
буемой трансформации — в переходе от созерцательного к деятельност-
ному типу мировоззрения, принципиальное различие между которыми 
состоит в необходимости современного человека брать на себя всю меру 
исторической ответственности за многостепенные последствия соб-
ственной деятельности.

Проблема ответственности как оборотная сторона свободы состав-
ляет аксиологическое содержание деятельностного типа мировоззрения, 
формирующегося в координатах соотношения субъективного и объектив-
ного, т. е. того, что во власти самого человека и что от него не зависит. 
Теоретико-методологическое основание, адекватное овладению деятель-
ностного типа мировоззрения, заключается в преодолении механистиче-
ской парадигмы, господствующей в XVII–XVIII вв. Если с точки зрения 
механицизма все существует неизменно и изолированно, т. е. связи меж-
ду явлениями носят чисто внешний характер рядоположенности и одно-
сторонней обусловленности, то органическое мировоззрение, напротив, 
воспринимает мир как внутренне единый и  целостный, поскольку все 
элементы в  нем не просто связаны, но и  взаимно обусловливают друг 
друга, будучи открытыми самоорганизующимися и саморазвивающимися 
системами.

С начала индустриальной эпохи вновь возникает потребность в воз-
рождении органического мировоззрения, которое в  созерцательном 



122

а)

варианте было присуще античности. Органически деятельностный тип 
мировоззрения заключается в осознании глобализации ответственности 
человека как социального субъекта за все формы жизни в зависимости от 
уровня их организации. Теоретическая рефлексия этого актуального и по-
ныне типа мировоззрения наиболее отчетливо выражена в XIX в. в учении 
западно-европейского позитивизма и российского органицизма, разраба-
тываясь при этом в каждом из них с учетом специфики регионального 
менталитета.

Зачинателем позитивизма выступил Анри Сен-Симон (1760–1825) — 
французский  философ,  социолог, социальный реформатор, основатель 
школы утопического социализма. Будучи представителем знатного рода, 
он выступал за уничтожение дворянских титулов и  привилегий и  был 
убежден в  недолговечности старого порядка. Будучи непосредственно 
включенным в поток промышленной и политической революций, Сен-Симон 
всю свою бурную деятельность направлял на торжество индустриальной 
эпохи, требующей научной организации труда и жизни общества в целом. 
Причисляя себя к «философам-изобретателям», он обозначил свой твор-
ческий замысел как «физико-политический проект», что подразумевало 
организацию союза науки с промышленностью, призванного разрушить 
«скрепы старой организации» и привести «к всеобщей организации чело-
вечества». Рефлексия органического мировоззрения здесь просматрива-
ется не просто в частотности слова «организация» и организационном 
подходе, требующем знания «законов организации», а в последовательном 
проведении идеи внутреннего единства иерархической организации Все-
ленной, чему должна соответствовать система «позитивной науки» 
и «позитивной философии», являющейся «общей наукой». В этой связи 
Сен-Симон подчеркивает, что «различное отношение к  органической 
и неорганической природе» является ошибочным и «нефилософским», так 
как «все явления суть следствия единой и общей причины.

Акцентируя роль Сократа как основателя идеи целостности бытия, 
Сен-Симон демонстрирует приверженность возрастному принципу ана-
лиза истории, который также входит в арсенал средств органической 
теории. Он подчеркивает неоднократно выражаемую им мысль о том, 
что «развитие общечеловеческого разума шло тем же путем, что и раз-
витие индивидуального ума». В соответствии с подмеченной Сен-Симоном 
возрастной динамикой мировосприятия и  исходя из духа сциентизма, 
имманентного западноевропейской ментальности, позитивистское ос-
воение органически деятельностного типа мировоззрения оказалось непо-



123

следовательным, что выразилось на этапе классического позитивизма 
в  обозначенном уже Сен-Симоном принципе физикализма, ибо корень 
органического единства двух естеств — «физического и морального» он 
видел в том, что в науке о человеке следует использовать «методы, упо-
требляемые в других отраслях физики». Обозначая принцип физикализма 
как основание построения позитивной науки и  философии, Сен-Симон 
настолько последователен в своем сциентизме, что подчиняет этой уста-
новке саму религию, провозглашая ее новую историческую форму как не-
обходимость всеобщего обоготворения И. Ньютона. Вместе с тем, сто-
ит подчеркнуть заслугу Сен-Симона в его убежденности, что без науки 
о человеке, включая «науку нравственную», позитивная философия как 
«общая наука» не может быть целостно самодостаточной.

Оценивая творчество Сен-Симона, критики любят отмечать, что 
он не разработал систематического учения, но знакомство с его трудами 
приводит к выводу, что он обозначил все основные элементы классическо-
го позитивизма, которые мы находим у его ученика Огюста Конта (1798–
1857), ставшего признанным родоначальником позитивизма. Жизнь Кон-
та, полная страстной драматичности событий, так же, как и жизнь 
его учителя была посвящена пропаганде «позитивного» мышления в фор-
ме «позитивной» науки, философии, политики, религии. Систематически 
разрабатывая идеи, заложенные Сен-Симоном, Конт разошелся со своим 
учителем, когда тот во главу позитивистского проекта поставил рели-
гию «ньютонизма». Но сам Конт на последнем этапе своего творчества 
политическое и социальное преобразование народов поставил в зависи-
мость от новой религии человечества, объявляя себя ее первосвященником.

Развивая основной посыл своего учителя об определяющей роли в эпо-
ху индустриализации «позитивной философии» как «общей науки», Конт 
анализирует значение слова «положительное»: «реальное», «полезное», 
«достоверное», «точное» и «органическое» как жизненно созидательное, 
призванное «организовывать». Разрабатывая «закон трех стадий»  — 
теологической, метафизической и позитивной — как внутреннюю логику 
«интеллектуальной эволюции человечества», Конт подчеркивает, что 
на предыдущих этапах развития культуры философия тоже была орга-
нической, когда она выступала созидательной силой для общества, а «ве-
ликая органическая функция» позитивной философии как «общей науки», 
состоит в построении полноценной ее систематизации, т. е. достижения 
самодостаточной внутренней целостности посредством построения 
позитивной науки об обществе — социологии, основоположником которой 



124

а)

Конт признан. «Социальная физика», по Конту, преодолевает раздвоен-
ность «философии природы» «на две отрасли: на органическую и неорга-
ническую» и  детерминирует такую стадию, «когда новая философия 
стала достаточно общей, чтобы принять истинно органический харак-
тер». Не только сам исток позитивизма связывается Контом со смыс-
ловой нагрузкой понятия «органическое», но и заключительная часть его 
системы, ибо реализация «нового строя» в истории человечества фаталь-
но не предрешена, но зависит от выбора каждого человека между «ретро-
градно-анархическим лагерем служителей устаревшего Бога... и органи-
ческо-прогрессивным лагерем служителей Человечества».

Рефлексия органического мировоззрения в учении О. Конта заключа-
ется не только в частотности понятия «органическое», хотя и это не 
маловажно, но и в разработке его концепции на основе ключевых принци-
пов органического мировоззрения. Прежде всего, это принцип целостно-
сти, обусловленной внутренним единством как самого мироздания, так 
и адекватной ему философской системы. Закон интеллектуальной эво-
люции Конт раскрывает как «самопроизвольную» смену качественно 
различных этапов единства социальной жизни, формируемого философи-
ей. Достижимость данной цели на позитивной стадии обеспечивается, 
по мысли Конта, внутренним единством позитивной науки под верховен-
ством социологии, «утверждающей прочное господство идеи целого». 
Концептуальное единство интеллектуальной эволюции человечества 
и классификации наук Конт обосновывал посредством возрастного прин-
ципа анализа истории в  силу «основного тождества, неизбежно суще-
ствующего между индивидуальной и коллективной эволюциями». Эволю-
ционное учение и  лежащий в  его основе возрастной принцип анализа 
истории имманентны органическому мировоззрению, ибо основной посыл 
данных представлений состоит в  убежденности, что существование 
человека, общества и  мироздания есть процесс саморазвития или, по 
Конту, «самопроизвольный прогресс». В учении Конта выражен деятель-
ностный аспект органического миропонимания: «моральная оценка по-
ложительной философии» призвана «возбуждать и  укреплять чувство 
обязанности, выдвигая идею целого, с которой такое чувство естествен-
но связано».

Соотношение субъективной и объективной стороны эволюционного 
процесса в целом и социального прогресса, который человек призван орга-
низовывать, в  частности, составляет стратегию позитивизма, обо-
значенную Контом: «знать, чтобы предвидеть; предвидеть, чтобы управ-



125

лять», чему соответствуют «три главные характерные черты 
позитивизма: субъективный двигатель, объективный догмат и активная 
цель», что отражает возникающую при переходе от классической науки 
к  современной релятивистскую установку, в  соответствии с  которой 
точкой отсчета в координатах «субъективное — объективное» высту-
пает мыслящий и практически действующий субъект. Эволюция пози-
тивизма в творчестве преемников О. Конта имела основную направлен-
ность в  сторону разработки методологических аспектов переходного 
этапа в истории науки XIX в.

Джон Стюарт Милль (1806–1873) — британский философ, эконо-
мист и политический деятель, сторонником этического учения утили-
таризма. В предисловии к автобиографии он написал, что история его 
умственного развития поучительна, демонстрируя, каких огромных успе-
хов может достигнуть продуманное воспитание, направленное целиком 
на развитие мыслительных способностей ребенка. Результат этого — 
признанный вклад Дж. С. Милля в разработку индуктивной логики. Дан-
ная специализация осуществлялась им в широком контексте целостного 
видения мира, общества, самого человека и науки, в котором прочиты-
вается имплицитно заложенное органическое мировоззрение, маркирую-
щее себя отдельными категориями. В  установке Милля на философию 
науки зарождается логический этап позитивизма, который развернется 
с начала XX века.

Логика науки предстает у Милля в диалектическом ключе, что яв-
ляется теоретическим ядром рефлексии органического мировоззрения, 
и выражается в установке Милля на разработку метода «исследования 
и объяснения опыта двойным процессом индукции и дедукции» как проти-
воположно направленных интеллектуальных процедур. Вводимая Миллем 
классификация «законов эмпирических» и «общих законов» очень значима 
в рефлексии динамки науки как процесса прироста научного знания, за-
трагивая противоречие между эмпирическим и теоретическим уровнями 
научного исследования. По мысли Милля, разработка социологии «знаме-
нует конец эмпирического периода и даст возможность понимать науку, 
как стройное и связное ядро учения». Исследуя предмет социального по-
знания, Милль с особенной силой акцентирует принцип целостности, ибо 
в изучении функционирования общества очевидна всеобщая связь и взаим-
ная обусловленность составляющих его элементов. Изначальная слож-
ность социальной сферы познания проистекает из «законов человеческой 
природы», раскрываемых Миллем как органическое целое, ибо «человеческая 



126

а)

природа не есть машина, устроенная по известному образцу». Связывая 
сложность законов человеческой природы с атрибутом свободы, Милль 
непосредственно вводит центральную категорию диалектики, справед-
ливо используя ее для характеристики диалектичности античной фило-
софии, родившей «греческий идеал саморазвития». Историческая потреб-
ность преодоления механицизма побудила Милля заняться проблемой 
свободы. Методологическая установка позитивизма на эмпиризм обусло-
вила то, что в трактате «О свободе» Милль сосредоточен преимуще-
ственно на внешней свободе, отчетливо обозначая при этом причину 
актуализации проблемы свободы-ответственности в  индустриальную 
эпоху, ибо «могущество человека видоизменять явления природы находит-
ся очевидно в зависимости от приобретенного им познания ее законов». 
И в чем интуиция не подводит Милля от начала и до конца — это в стрем-
лении концептуально обосновать историческую потребность преодоления 
механистического мировоззрения.

Общий лейтмотив Милля и Конта: это идея организации прогресса 
общества на основе конкретно-научного социального познания с  целью 
«усовершенствования» человеческой природы, т. е. очевидна нарастающая 
потребность в философской антропологии, но в духе позитивизма эта 
потребность могла быть осознана исключительно социологически и на-
туралистически, что и  выразил предельно последовательно еще один 
крупный представитель классического позитивизма — Герберт Спенсер 
(1820–1903) — английский философ и социолог, основатель органической 
школы в социологии; идеолог либерализма.

Спенсер очевидно «искал себя», перепробовав разные виды деятель-
ности: работал учителем, инженером на строительстве железной до-
роги, журналистом. Он не имел систематического образования, делая 
ставку на самообразование. И когда в 1853 г. получил наследство, смог 
целенаправленно заняться философией и  наукой, соединив концепцию 
философии как обобщения всех наук с эволюционизмом. Причисление Спен-
сера к последователям Конта как основоположника позитивизма, про-
изошедшее при жизни Спенсера, весьма его раздражало, притом что он 
сам указывает на те принципы Конта, солидарность с которыми при-
знает: «источником всякого знания является опыт»; «всякое знание от-
носительно и не идет дальше знания одних феноменов»; требование, «что-
бы при объяснении различных классов явлений не прибегали к  помощи 
метафизических сущностей, рассматриваемых в качестве их причин»; 
вера «в неизменность законов природы, в  постоянство и  единообразие 



127

отношений между явлениями». Критикуя закон трех стадий и линейность 
классификации наук О.  Конта, Спенсер тем не менее выражает ему 
благодарность за «изобретенное им слово социология», за «учение о том, 
что воспитание отдельной личности должно согласовываться как в сво-
ей цели, так и в направлении с воспитанием человечества, рассматрива-
емого исторически». Особенно Спенсер подчеркивает, что он «обязан 
Конту ... своим понятием социального consensus», — понятием, которое, 
с одной стороны, выражает идею Конта искать научное основание со-
циального единства на всех трех стадиях человеческой истории, а, с дру-
гой стороны, это понятие «consensus» будет специально развито при-
менительно к динамике самой науки на последующих этапах развития 
позитивизма.

Вклад самого Спенсера в классический позитивизм состоит в том, 
что он стал практиковать то, о чем Конт и Милль толковали, конкрет-
но продемонстрировав к каким концептуальным построениям приводит 
последовательное воплощение духа «позитивной философии», которая не 
должна заниматься мировоззренческими умозрениями, а призвана выра-
батывать обобщающую целостную картину мира посредством открытия 
универсального закона как синтеза всех научных законов. Последователь-
но реализуя индуктивную стратегию, т. е. обобщая частные причинно-
следственные связи, открытые естествознанием в области органических 
и неорганических процессов, а также используя эмпирически описательный 
материал из области социального познания, Спенсер выводит универсаль-
ный закон «органического прогресса», который «состоит в переходе от 
односторонности строения к его разнородности» как основное содержа-
ние «внутренних изменениях социального организма» и всего существую-
щего. Специальный раздел своего учения Спенсер посвящает анализу «фак-
торов органической эволюции». Однако индуктивистский дух 
позитивизма не позволил ему преодолеть механистичность мировоспри-
ятия, что ярко выражено в редуционистском характере его концепции 
«органической эволюции», построенной на «доведенном до мелочей срав-
нение обществ с живыми организмами» и имеющей явно биологизаторскую 
направленность. В  результате позитивистское понимание философии 
как простого суммативного обобщения конкретно-научных данных спо-
собно только примитизировать жизнедеятельность человека в духе пло-
ского рационализма и бездуховной полезности. Отрицание позитивизмом 
значимости мировоззренческой функции философии и ее определяющей по 
отношению к науке методологической роли, не выводимой индуктивным 



128

а)

путем из эмпирического материала конкретно-научного знания, не по-
зволило этому философскому направлению во второй половине XIX в. за-
дать перспективные исторические горизонты развития науки. Первый 
этап позитивизма потому и называется классическим, что он совершен-
но прозрачно раскрыл как свои продуктивные стороны, связанные с акту-
ализацией возросшей после промышленного переворота значимостью на-
уки в культуре и, соответственно, с необходимостью повышения уровня 
зрелости ее самосознания, так и свои «ахилесовы пяты», связанные с сци-
ентистской абсолютизацией роли науки, претендующей на «верховенство 
в духовной жизни» и «окончательное миропонимание».

Редукционистский дух позитивизма, столь ярко продемонстрированный 
в концепции «органической эволюции» Спенсера посредством признания 
зависимости социологии от биологии на основе механической причинности, 
т. е. зависимости целого от суммирования его частей (социальный орга-
низм — общество, состоящее из отдельных индивидов), раскрывает в ка-
честве фундамента этого направления принцип физикализма, т. е. убеж-
денность в  том, что физика в  лице механики как своего классически 
развитого раздела, составившего содержание ньютоновской картины мира, 
выступает культурным образцом рационально организованной человеческой 
деятельности. Идеал физикализма подвел позитивизм, так как физика на 
волне революционных открытий рубежа XIX–XX вв. не удержавшись на 
пьедестале безупречного образца науки, и скатилась в состояние глубокого 
кризиса, в результате чего представители второй волны позитивизма — 
эмпириокритики впали в «идеалистическую истерику» по поводу того, что 
атом, открытие делимости которого подрывало все устои механистиче-
ского мировоззрения, дематериализовался, материя исчезла и мир — это 
комплекс наших ощущений, что закрепляет трактовку эмпирической сущ-
ности науки в контексте позитивизма.

Основные представители второго этапа развития позитивизма: 
австрийский естествоиспытатель, физик и философ Эрнст Мах (1838–
1916), швейцарский философ Рихард Авенариус (1843–1896) и французский 
математик Жюль Анри Пуанкаре (1854–1912). Оказавшись в революци-
онно-кризисной ситуации, махисты или они же эмпириокритики обна-
жают сущность позитивизма как философского направления вплоть до 
его онтологического субъективно-идеалистического основания, углубляясь 
при этом в природу науки, что способствует развитию ее самосознания, 
на основе преемственной связи с идеями классического позитивизма, и под-
готавливая переход к логическому позитивизму. Субъективный идеализм 



129

всегда подстерегается солипсизмом как его, доведенная до логической 
крайности, вульгаризация, заключающаяся в  том, что единственной 
реальностью признается одна индивидуальная душа, а все остальное — 
это виртуальная реальность. Э. Мах, чтобы избежать ловушки солип-
сизма, объявляет ощущения как элементы структуры бытия ни физиче-
скими, ни психическими, ни субъективными, ни объективными: они 
нейтральны. В основе этого подхода лежит принцип «экономии мышле-
ния», выработанный Махом, и отсюда вытекает идеал «чисто описа-
тельной» эмпирической науки. Подчеркивая, что ее задача «не философ-
ская, а чисто методологическая», он акцентирует проблему соотношения 
субъективного и объективного. Сам опыт при этом трактуется доволь-
но интересно как своеобразная организация наших ощущений не без вли-
яния биологизаторских идей классического позитивизма.

Данная трактовка обусловливает концептуальное единство второго 
этапа позитивизма с его установкой «изучать органическую, и в особен-
ности животную, жизнь как нечто целое, сосредоточивая свое внимание 
то более на физической, то более на психической ее стороне». В связи с чем 
махизм в учении Р. Авенариуса получает название «эмпириокритизм», что 
в развернутом содержании означает «критика чистого опыта». Авена-
риус подчеркивает, что отправной пункт познания  — это не  мышле-
ние или субъект, не материя или объект, а опыт в том виде, в каком он 
непосредственно познается людьми, и поэтому его метод заключается 
в чистом описании эмпирически данного. Он развивает позитивную фило-
софию как мышление о  всей совокупности данных опыта по принципу 
наименьшей траты сил, в чем заключается биологическая ценность по-
знания в противоположность абстрактной объективной истине, и раз-
рабатывает «принципиальную координацию субъекта и объекта»: «без 
субъекта нет объекта и без объекта нет субъекта». Наиболее экономное 
мышление о мире заключается в том, что «всякое бытие по содержанию 
своему должно мыслиться как ощущение, а по форме — как движение». 
Целью Авенариуса была разработка философии как строгой науки по-
добно природоведческим дисциплинам.

Проходившая в творчестве позитивистов на первых двух этапах 
пунктирная линия обращенности так или иначе к проблеме соотношения 
субъекта и объекта, субъективного и объективного достигает в фор-
муле «принципиальной координации субъекта и объекта», выработанной 
Авенариусом, определенной логической завершенности и  становится 
в  концепции позитивизма ключевым моментом понимания сущности  



130

а)

науки и внутреннего единства культуры, что выражается на этапе эм-
пириокритицизма в учении А. Пуанкаре. Поиск методологических основ 
преодоления кризиса в физике на этом этапе завершается обоснованием 
А. Пуанкаре принципа конвенционализма (лат. convention договор, согла-
шение), в  соответствии с  которым законы природы соотносительны 
с субъектом, и поэтому научное их выражение представляет собой со-
глашение в рамках научного сообщества как конкретная реализация «прин-
ципиальной координации субъекта и объекта». Пуанкаре обосновывает 
принцип конвенционализма методом от противного. Обозначив резуль-
таты соглашения между учеными как «предписания», он задается вопро-
сом: «Однако произвольны ли эти предписания? Нет, иначе они были бы 
бесплодны. Опыт предоставляет нам свободный выбор, но при этом он 
руководит нами, помогая выбрать путь, наиболее удобный».

Итак, научное знание — это результат соглашения внутри профес-
сионального научного сообщества, руководимого «мудростью опыта», 
который для эмпириокритиков есть комплекс наших ощущений. То, что 
это субъективно-идеалистическое в  своей основе содержание науки не 
есть произвол, доказывается ее очевидной плодотворностью. Пуанкаре 
обосновывал необходимость различать свободу и произвол. Эта проблема 
принципиально важна для социального субъекта, технологическая мощ-
ность деятельности которого радикально возрастает, и разрешать эту 
проблему возможно только в координатах соотношения субъективного 
и объективного факторов, когда человек стремится разобраться, что 
в его власти, а что от него не зависит в процессе его собственной деятель-
ности. Принцип конвенционализма основан на том, что ученые интел-
лектуально приспособлены и профессионально предназначены для разра-
ботки оптимального алгоритма деятельности, который позже будет 
назван Т.  Куном парадигмой, организующей внутреннюю целостность 
и единство культуры как системы способов человеческой жизнедеятель-
ности. При этом в соответствии с методологией субъективного идеа-
лизма махисты абсолютизируют относительность истины, соразмер-
ность которой коррелируется с  социальным субъектом как точкой 
отсчета качественной определенности и сущностного содержания миро-
здания, что исторически совпадает с разработкой А. Эйнштейном тео-
рии относительности и формированием релятивистской картины, при-
шедшей на смену механистической.

Однако при всей своей продуктивности махисты не сняли проблему 
развенчивания принципа физикализма как фундамента идеала позитив-



131

ного научного знания, во весь голос поставившего по сути центральную 
для научного знания проблему: что такое научная истина и  каковы ее 
критерии, — проблему, разрешение которой возможно только в субъект-
объектных координатах. Разрешение этой проблемы унаследовал третий 
этап, получивший название неопозитивизма, история которого разво-
рачивается уже целиком в XX в.

Рефлексия органического мировоззрения в контексте отечественной 
культуры не вылилась в односторонний сциентизм, способствуя выработ-
ке философско-антропологического проекта разрешения глобальных про-
блем современности в единстве научного, религиозного и художественно-
эстетического мировосприятия. Поэтому даже последователи 
позитивизма в России подчеркивали, что позитивизм «должен быть и был 
только философией науки, а он вообразил себя философией жизни».

Фрагменты произведений публикуются по изданиям:
Сен-Симон А. Избранные сочинения. Пер. Л.С. Цетлина. — М.-Л.: АН 

СССР, 1948. Т.1. — 468 с.
Сен-Симон А., Конт О. Катехизис промышленников. — М.: Либрокорм, 

2011. — 176 с.
Конт О. Дух позитивной философии (слово о положительном мыш-

лении). — Ростов н/Д: Феникс, 2003. — 256 с.
Милль Д.С. Огюст Конт и позитивизм. — М.: URSS, 2017. — 176 с.
Милль Дж. С. Утилитарианизм. О свободе. — СПб.: И.П. Перевоз-

ников, 1900. — 427 с.
Спенсер Г. Опыты научные, политические и философские. — Мн.: Со-

временный литератор, 1998. — 1408 с.
Мах Э. Познание и заблуждение. Очерки по психологии исследования. — 

М. Бином, 2003. — 456 с.
Авенариус Р. Критика чистого опыта. В популярном изложении А. Лу-

начарского; Новая теория позитивного идеализма. — М.: Переделкино — 
издат, 2014. — 224 с.

Пуанкаре А. О науке. — М.: Наука, 1990. — 735 с.

Из работы А. Сен-Симона  
«Письма женевского обитателя к современникам»

[...] Я уже не молод. Всю жизнь я очень деятельно наблюдал и раз-
мышлял, и целью моих трудов было ваше счастье; я создал план, ко-
торый, мне кажется, может быть вам полезен. [...] Какое прекрасное 



132

а)

занятие — труд на благо человечества! Какая величественная цель! 
Разве человек имеет лучшее средство приблизиться к божеству? [...] 
Взгляните на историю прогресса человеческого разума, и вы увидите, 
что почти всеми образцовыми произведениями его мы обязаны людям, 
стоявшим особняком и нередко подвергавшимися преследованиям. 
[...] Что может быть прекраснее и достойнее человека, чем направлять 
свои страсти к единственной цели повышения своей просвещенности! 
[...] Источники ничтожества и спеси, утолявшие жажду только невежд, 
воителей, завоевателей и истребителей человеческого рода, вы долж-
ны иссякнуть и ваш приворотный напиток не буде больше опьянять 
этих надменных смертных! Довольно почестей Александрам! Да здрав-
ствуют Архимеды! ... план заключает простую идею, могущую служить 
основой общей организации; он дает человечеству концепцию, кото-
рая позволяет ему безопасно подняться еще на одну ступень в области 
абстракции. [...] Со своим проектом я обратился непосредственно к че-
ловечеству, так как оно в целом должно интересоваться им. [...] Уче-
ный... это человек, который предвидит. Наука полезна именно тем, 
что она дает возможность предсказывать, и потому ученые стоят выше 
всех других людей. Все известные нам явления разделяются на раз-
личные категории. Вот принятый способ их деления: явления астро-
номические, физические, химические, физиологические. [...] мы пред-
ставляем собой организованные тела. [...] Я думаю, что всем классам 
общества будет хорошо при таком устройстве: духовная власть в руках 
ученых, светская — в руках собственников; власть же выбирать людей 
для выполнения обязанностей великих вождей человечества — в руках 
всего народа; заработная плата правителям — уважение. [...] Знай, что 
я посадил Ньютона рядом с собой и что я поручил ему направлять 
просвещение и повелевать жителями всех планет. [...] «Во всех ... со-
ветах председательствовать будет математик, получивший наибольшее 
число голосов. ... Каждый совет построит храм, в котором будет на-
ходиться мавзолей в честь Ньютона. Этот храм будет разделен на две 
части: первая, вмещающая мавзолей, будет украшена всеми средства-
ми, которые изобретут художники; вторая будет построена и украше-
на так, чтобы внушить людям представление о вечном обиталище тех, 
кто будет вредить прогрессу наук и искусств. [...] Как только будут 
произведены выборы в главный совет и в советы отдельных частей, 
бич войн покинет Европу, чтобы никогда не возвращаться в нее. [...] 
Так говорил со мной бог: разве человек мог бы создать религию, пре-



133

восходящую все существовавшие раньше? ... На каждого возложена 
обязанность постоянно направлять свои силы на пользу человечеству. 
... качества, по которым будут узнаваться люди, ... это будут таланты... 
[...] P. S. Я рассчитываю написать вам письмо, где рассмотрю религию 
как человеческое открытие, как единственный род политических уч-
реждений, стремящейся к  всеобщей организации человечества. ... 
Предположите, что вы узнали способ, которым была в какую-то эпо-
ху распределена материя, и что вы составили план вселенной, обо-
значив числами количество материи в каждой ее части. Вам станет 
ясно, что, применяя к этому плану закон всемирного тяготения, вы 
будете в состоянии предсказать с  той точностью, какую только по-
зволит состояние математических знаний, все последовательные из-
менения во вселенной. Это предположение поставит ваш ум в такое 
положение, когда все явления представятся ему в одинаковом виде, 
ибо, рассматривая на таком плане вселенной часть пространства, за-
нимаемую вашей личностью, вы вовсе не найдете разницы между 
явлениями, которые называли моральными, и теми, которые вы на-
звали физическими. [...]

Из работы А. Сен-Симона «Очерк науки о человеке»

[...] Частные науки суть элементы общей науки; общая наука, т. е. 
философия, должна была быть гадательной, пока гадательными были 
частные науки; она стала наполовину гадательной и позитивной, когда 
некоторые из частных наук стали позитивными, а другие оставались 
еще гадательными; она станет совершенно позитивной, когда все част-
ные науки станут таковыми. Это буде тогда, когда физиология и психо-
логия будут основаны на наблюдаемых и исследуемых фактах, ибо не 
существует явления, которое не было бы или астрономическим, или 
химическим, или физиологическим, или психологическим. Можно 
поэтому представить себе время, когда философия, преподаваемая 
в школах будет позитивной. ... С построением новой научной системы, 
очевидно, будут преобразованы системы религии, общей политики, 
морали, народного образования, а, следовательно, реорганизуется и ду-
ховенство. ...Я исследую изменения, которым подверглась ученая кор-
порация. Я последовательно рассмотрю ее организацию... [...] ...Речь не 
является прямым результатом человеческой организации [...], народы... 
в самом начале по развитию своей памяти и предусмотрительности 



134

а)

лишь весьма мало превосходили даже животное, наиболее близкое 
к человеку на лестнице организации. ... для нынешней социальной 
организации... [...] Можно охватить одной концепцией все члены ряда 
в развитии человеческого разума и сделать это весьма интересно, имен-
но, сравнивая общечеловеческое развитие ума и нравственности с ин-
дивидуальным. [...] ...То же самое произошло и с теизмом: основателем 
его был Сократ..., величайший из существовавших когда-либо людей. 
... Этот гениальный человек создал величайшую концепцию, какая 
только могла зародиться в человеческом разуме... Она слагается из двух 
простых общих идей: первая — что всякая система должна быть орга-
низована в единое целое, в котором второстепенные принципы выво-
дились бы из общего принципа... Вторая идея ..., что человек для 
обоснования своей научной системы, т. е. для согласования своих идей 
об устройстве вселенной и для прочного обоснования своих знаний 
о составе и ходе явлений, должен пользоваться то априорным, то апо-
стериорным методом. ... Одним словом, Сократ был изобретателем 
метода, и после него никто, не исключая и Бэкона, не поднимался до 
такой высоты мысли. [...] Причина же, могущая наиболее сильно дей-
ствовать на общество, — это изменение, совершенствование общей 
идеи, общей веры. ... Верование в единую причину было твердо обо-
сновано Сократом, но это верование подлежало совершенствованию, 
которое человеческий разум, как видим, осуществил после многове-
ковых трудов. Было два способа восприятия идеи единой причины. 
В одном главную роль играло воображение, в другом — наблюдение 
и рассуждение. Сначала человеческий разум наложил на идею «единая 
причина» печать воображения, ибо воображение развивается — как 
во всем человеческом роде, так и в отдельном индивиде. Я сказал выше, 
что развитие общечеловеческого разума шло тем же путем, что и раз-
витие индивидуального ума, и это наблюдение не должно быть упу-
щено, так как оно может осветить интересующий нас вопрос. Ребенок, 
ударившись о камень, сердится и говорит ему: злой камень! Его живое 
воображение направляет упреки по адресу камня, он рассматривает 
камень как одушевленное существо. В этом возрасте ощущается изо-
билие жизни и все представляется живым. В зрелом возрасте, наобо-
рот, изобилие жизни уже не чувствуется, склонность считать ее столь 
щедро распространенной в природе исчезает. Наконец, без дальнейших 
сравнений вполне естественно, что люди сначала одушевляли при-
чину всех явлений, происходящих во вселенной; вполне также есте-



135

ственно, что теперь они рассматривают эту причину как закон, и такое 
воззрение покоится на многих основаниях, из которых я сейчас укажу 
наиболее важные. ... Вера в бога только отодвигает трудность, ибо она 
не избавляет от изучения природы, не выясняет сущность законов, 
которым подчинен мир; эта вера оказывается совершенно лишней 
и станет абсолютно бесполезной, как только удастся в совершенстве 
познать эти законы. ... Когда размышляешь о богословской системе ... 
нельзя не осознать ... необходимости ее усовершенствовать во всех 
отношениях и страх перед адом заменить физиологическим доказа-
тельством того, что всякий, кто ищет счастья в направлении, вредном 
для общества, всегда подергается наказанию, неизбежно вытекающе-
му из законов организации. Вернемся теперь к главному сравнению, 
а именно — к сравнению кризиса, который пришлось пережить чело-
веческому разуму во время установления теизма, с кризисом, испы-
тываемым в настоящее время. [...] ...место политеизма заняла другая 
религия, более возвышенная по своей морали; и теперь можно с уве-
ренностью сказать, что в ближайшем будущем необходимо установит-
ся такая система веры, мораль которой буде гораздо выше христиан-
ской... [...] ...человеческому разуму необходимо знание общей идеи во 
всей ее цельности для того, чтобы заинтересоваться развитием част-
ностей... поэтому на протяжении всего труда надо часто восстанавли-
вать перед его умственным взором всю целостность предмета...

ЗАКЛЮЧЕНИЕ ... Наилучшее применение, которое мы могли бы 
дать в настоящее время своим умственным силам, это: 1) сообщить 
науке о человеке позитивный характер, основывая ее на наблюдениях 
и разрабатывая методом, употребляемом в других отраслях физики; 
2) ввести науку о человеке (построенную таким образом на физио-
логических знаниях) в народное образование и сделать ее главным 
предметом преподавания. Для достижения этой цели нужно составить 
следующие ряды: Первый ряд: сравнение между структурой неорганизо-
ванных и организованных тел. Результат этого сравнения — доказатель-
ство, что действия, производимые неорганизованными телами, и воз-
действие организованных тел на внешний мир пропорциональны 
степени совершенства в структуре тех и других. Второй ряд: сравнение 
различных организованных тел по степени их организованности. Резуль-
тат этого сравнения — доказательство: 1) что из всех известных нам 
тел человек наилучше, т. е. наиболее организован; 2) что чем более 
животное организовано, тем более оно разумно. Третий ряд: сравнение 



136

а)

ума животных в различные эпохи их существования. Результат этого 
сравнения — доказательство, что все животные способны совершен-
ствоваться пропорционально степени совершенства их первоначальной 
организации... Четвертый ряд: сравнение состояния человеческих зна-
ний в различные эпохи. Результат этого сравнения — доказательство, 
что человеческий ум беспрестанно прогрессировал и никогда не делал 
попятных шагов. ... [...] ... политика стала бы наукой наблюдения, и по-
литические вопросы трактовались бы, наконец, теми, кто изучает по-
зитивную науку о человеке, тем же методом и тем же способом, какие 
применяются теперь к вопросам, относящимся к другим явлениям.

Из «Письма к физиологам» (А. Сен-Симон)

... Только с вами я могу с наибольшей пользой объединиться для 
совместной работы по улучшению судьбы человеческого рода .... если 
вы решительно поддержите меня, то в несколько лет я совершу великий 
и полезный переворот в науке. История свидетельствует, что научные 
и политические революции чередовались между собой. Что они после-
довательно были одни для других то причиной, то следствием. ... [...] 
...Наука о человеке, основанная на физиологических знаниях, будет 
включена в народное образование, и те, которые будут выкормлены 
этой научной пищей, достигнув зрелого возраста, будут пользоваться 
при рассмотрении политических вопросов методом, употребляемым 
в других отраслях физики в применении к соответствующим явлениям. 
Между трудами XVIII и XIX вв. будет та разница, что вся литерату-
ра XVIII в. стремилась разрушать, между тем как литература XIX в. будет 
стремиться преобразовать общество. ...какими средствами можно уско-
рить прогресс наук? Вопрос, заключающий в себе другой: какими сред-
ствами можно восстановить спокойствие в Европе, преобразовать все 
общество европейских народов и улучшить судьбы человеческого рода?

Из работы А. Сен-Симона «Труд о всемирной истории тяготения»

[...] Вторая часть ...очерка: «Речь Сократа ученикам»; мы вложили 
в его уста мысли, которые он высказал бы, если бы предвидел все, что 
произошло с того времени до сих пор. ... Вера в несколько одушевлен-
ных причин, беспрерывно враждующих между собой, действующих 
независимо от Юпитера, их высшего главы, подшучивающих над ним, 



137

есть нелепость; если бы мир управлялся таким образом, то он был бы 
в состоянии хаоса. Для того чтобы во вселенной существовал тот див-
ный порядок, какой мы в нем наблюдаем, нужно, чтобы ею управляла 
она единая причина. [...] Вселенная состоит для каждого из нас из двух 
частей: одна — это «Я» каждого из нас и другая — та, что лежит вне 
этого «Я». Я назову большую часть большим миром и меньшую часть — 
малым. Между большим миром и малым ... постоянно происходят 
взаимодействие. Большой и малый мир представляют явления, абсо-
лютно сходные между собой; вся разница между ними только в раз-
мерах и длительности. Мы можем изучать вселенную двумя способами: 
можем изучать ее в малом и в большом мире. Эти два способа суще-
ственно разнятся между собой. Мы познаем большой мир главным 
образом по его действию от окружности к центру, а малый — по его 
действию от центра к окружности. Изучение вселенной в первом слу-
чае есть изучение a posteriori, а во втором — a priori. ... я стремлюсь 
привести всех людей к гармонии; это главная цель, которую должна 
себе ставить философия. [...] ...главную роль во вселенной играют 
малые миры, а большой мир был установлен великим порядком вещей 
только ради их удовлетворения. [...] До этого времени было невоз-
можно объединить приобретенные знания, координировать их, одним 
словом, систематизировать их. [...] ...комбинация мыслей нескольких 
людей не может дать единой концепции; и так как понятия единства 
и систематичности тождественны... будет эпоха, в которую человече-
ский ум построит научную позитивную систему ... координация глав-
ных частей этой системы будет выполнена одной личностью. [...] В си-
стеме предположительной принимается, что вселенной управляет 
единая, но одушевленная причина. .... В позитивной системе предпо-
лагается, что вселенной управляет один закон, и ученые вынуждены 
будут установить посредствующие идеи между причиной и следствием. 
[...] Вселенную уже не будут представлять себе состоящей из двух раз-
личных естеств — морального и физического. ... Только в астрономии 
физика и метафизика будут составлять одну и ту же науку.

Из работы А. Сен-Симона и О. Конта  
«Катехизис промышленников»

[...] ...Промышленник — это человек, работающий с целью про-
изводить или доставлять различным членам общества одно или  



138

а)

несколько материальных средств для удовлетворения их потребностей, 
или их физических наклонностей. ... Промышленный класс должен 
занимать первенствующее положение, ибо он наиважнейший из всех; 
ибо он может обойтись без всех других классов и ни один из них не 
может без него обойтись; ибо он существует своими собственными 
силами, своим личным трудом. Другие классы должны трудиться ради 
него, ибо он их создает и поддерживает их существование. Одним 
словом, так как все делается через посредство промышленности, то 
все должно делаться для промышленного класса. [...] ГЕНЕРАЛЬНЫЙ 
СОЮЗ промышленных и научных способностей. (Цель этого союза — 
установление промышленного режима). Промышленники и публи-
цисты образуют два отдельных комитета. Комитет промышленников 
заведует фондами общества. ... Комитет публицистов производит пред-
варительное исследование научных трудов, разрабатывающих идею 
установления промышленной системы. ... Общество будет просить 
всех ученых, художников и литераторов, как французских, так и ино-
странных, представлять ему те труды, которые трактуют об установ-
лении промышленного режима. [...] Общество, достигшее своей зре-
лости, предназначено отнюдь не для того, как это думают короли, 
чтобы всегда обитать в старых и жалких лачугах, служивших ему убе-
жищем в дни его младенчества; и не для того, чтобы жить вечно без 
крова, после того как оно лишилось старого, как думают народы, но 
для того, чтобы с помощью приобретенного опыта строить себе, упо-
требляя все собранные материалы, здание, наилучше приспособленное 
для его потребностей и его пользования. Таково великое и почтенное 
предприятие, выпавшее на долю нынешнего поколения.

[...] Чтобы возможно скорее вызвать к деятельности научные силы, 
предназначенные выполнить эту спасительную миссию, нужно было 
представить общее обозрение теоретических трудов, которые пред-
стоит совершить для преобразования общества, возведя политику 
в ранг наук, основанных на наблюдении. ... мы не боимся пригласить 
всех европейских ученых, именем общества, находящегося накануне 
долгой и ужасной агонии, от которой их вмешательство единственно 
в состоянии его предохранить, высказать откровенно и свободно свое 
мотивированное мнение относительно органических трудов, которые 
мы предлагаем их вниманию. Это обозрение слагается из трех серий 
трудов. Первая — имеет предметом создание системы исторических 
наблюдений об общем ходе человеческого разума, предназначенной 



139

служить позитивным основанием политики, с тем, чтобы совершенно 
очистить ее от ее теологических и метафизических черт, сообщив ей 
научный характер. Вторая — стремится основать полную систему по-
зитивного образования, подобающего возрожденному обществу, ко-
торое строится на принципе воздействия на природу или, другими 
словами, имеет целью усовершенствовать это воздействие, поскольку 
оно зависит от способностей действующего. Наконец, третья — за-
ключается в общем изложении коллективного действия, которое при 
настоящем состоянии всех знаний, просвещенные люди могут оказы-
вать на природу, чтобы ее видоизменять в своих интересах, направляя 
все свои силы к этой цели, рассматривая социальные комбинации, как 
средства ее достижения. [...]

Можно, таким образом, считать установленным наблюдением 
и рассуждением, что человеческий разум отправляется в неорганиче-
ской физике, главным образом, от частного к общему и, наоборот, от 
общего к частному в органической; что, бесспорно, успехи науки идут 
в течение долгого времени по этому пути, по крайней мере, с момента, 
когда она принимает положительный характер. ...Так как физика не-
органических тел должна была развиваться первой, правила положи-
тельной философии должны были первоначально основываться на 
наблюдении пути, свойственного этой науке. ...Применяя к социальной 
физике, являющейся только отраслью физиологии, только что уста-
новленный нами принцип, можно с достаточной ясностью доказать 
необходимость начинать в изучении развития человеческого рода с со-
гласования наиболее общих фактов, чтобы затем постепенно все более 
и более точно установить их зависимость. [...] Совершенствование 
изучения природы и изучения воздействия на природу не зависят ли 
друг от друга? Оба они не являются ли тесно связанными с состоянием 
социального организма и обратно? [...] Нужно поэтому... поставить себе 
задачей рассматривать сперва явление развития человеческого рода 
в его наибольшей общности, т. е. обозревать и связывать между собою 
наиболее важные успехи, которые он последовательно сделал в раз-
личных основных направлениях. Затем нужно стараться постепенно 
придать этой картине все возрастающую точность... Точно также в прак-
тическом отношении взгляд на социальное будущее, определенный 
сначала в общих чертах на основании первого изучения прошедшего, 
станет все более и более подробным по мере того, как знание пред-
шествовавшего хода человеческого рода все более и более разовьется.



140

а)

Из работы О. Конта «Дух позитивной философии 
(слово о положительном мышлении)»

[...] Закон интеллектуальной эволюции человечества, или закон трех 
стадий.

2. Согласно моей основной доктрине все наши умозрения, как 
индивидуальные, так и родовые, должны неизбежно пройти последо-
вательно через три различные теоретические стадии, которые могут 
быть здесь достаточно определены обыкновенными наименования-
ми — теологическая, метафизическая и научная. [...] В полной гармо-
нии с истинно младенческим состоянием нашего ума, человеческий 
разум в то время, когда он еще не способен разрешать простейшие 
научные проблемы, жадно и почти исключительно ищет начала всех 
вещей ... начальные, либо конечные основные причины различных 
поражающих его явлений и основной способ их возникновения, — 
словом, стремится к абсолютному знания. [...] ...Теологический метод 
должен был быть долгое время столь же необходимым, как и неиз-
бежным... [...] ... В метафизической стадии умозрительная часть ока-
зывается сначала чрезвычайно преувеличенной вследствие упорного 
стремления аргументировать вместо того, чтобы наблюдать... Чтобы 
лучше понять, в особенности в наше время, историческую силу тако-
го философского орудия, важно признать, что по своей природе оно... 
способно лишь проявлять критическую или разрушительную деятель-
ность даже в области теории и в еще большей степени в области со-
циальных вопросов, не будучи никогда в состоянии создать что-либо 
положительное... [...]. В силу своего противоречивого характера мета-
физический, или онтологический, образ мышления оказывается всег-
да перед неизбежной альтернативой: либо стремиться в интересах 
порядка к тщетному восстановлению теологического состояния, либо, 
дабы избежать угнетающей власти теологии, толкать общество к чисто 
отрицательному положению. ... и обусловлено это органическим бес-
силием, всегда свойственным этому философскому методу. [...]

III. Положительная или реальная стадия
1. Основной признак: Закон постоянного подчинения воображения 

наблюдению
[...] 12. ... Наш ум отныне отказывается от абсолютных исследова-

ний, уместных только в его младенческом состоянии, и сосредоточи-
вает свои усилия в области действительного наблюдения, принимаю-



141

щей с  этого момента все более и  более широкие размеры 
и являющейся единственно возможным основанием доступных нам 
знаний, разумно приспособленных к нашим реальным потребностям. 
[...] ...Переворот, характеризующий состояние возмужалости нашего 
ума, по существу заключается в повсеместной замене недоступного 
определения причин в собственном смысле слова — простым иссле-
дованием законов, т. е. постоянных отношений, существующих между 
наблюдаемыми явлениями. [...]

20. ... Бесспорная необходимость, которую важно признать во из-
бежание всякой напрасной затраты умственных сил, нисколько не 
мешает реальной науке допускать... достаточное философское един-
ство, равносильное тем единствам, какие временно создают теология 
и метафизика, и, сверх того, чрезвычайно их превосходящее как сво-
ей прочностью, так и полнотой. Чтобы понять возможность такого 
единства и оценить его природу, нужно сначала прибегнуть к блестя-
щему общему различению, установленному Кантом между двумя точ-
ками зрения — объективной и субъективной, свойственными всякому 
исследованию.

[...] ...Новая философия стала достаточно общей, чтобы принять 
истинно органический характер, безвозвратно заменяя теологию в ее 
социальной функции, также как и в ее умственном назначении. [...] 
О слове положительное: его различные значения определяют свойства 
истинного философского мышления... реальное в противоположность 
химерическому...; указывает контраст между полезным и негодным: 
в этом случае оно напоминает в философии о необходимом назначении 
всех наших здравых умозрений — беспрерывно улучшать условия на-
шего действительного индивидуального или коллективного существо-
вания, вместо напрасного удовлетворения бесплодного любопытства. 
...для определения противоположности между достоверным и сомни-
тельным: оно указывает, таким образом, характерную способность 
этой философии самопроизвольно создавать между индивидуумом 
и духовной общностью целого рода логическую гармонию взамен тех 
бесконечных сомнений и нескончаемых споров, которые должен был 
порождать прежний образ мышления. [...] ...в противопоставлении 
точного смутному. Этот смысл напоминает постоянную тенденцию 
истинного философского мышления добиваться всюду степени точ-
ности, совместимой с природой явлений и соответствующей нашим 
истинным потребностям. [...] ...как противоположность отрицатель-



142

а)

ному. В этом случае оно указывает одно из наиболее важных свойств 
истинной новой философии, представляя ее как назначенную по сво-
ей природе преимущественно не разрушать, но организовывать. Четы-
ре общие характерные черты, которые мы только что отметили, от-
личают ее одновременно от всех возможных форм, как теологических, 
так и метафизических, свойственных первоначальной философии. 
Последнее же значение, указывая, сверх того, постоянную тенденцию 
нового философского мышления, представляет теперь особенную 
важность для непосредственного определения одного из его главных 
отличий уже не от теологической философии, которая была долгое 
время органической, но от метафизического духа в собственном смыс-
ле, который всегда мог быть только критическим. Каково бы, в самом 
деле, ни было разрушительное действие реальной науки, это ее влия-
ние было всегда косвенным и второстепенным: сама ее недостаточная 
систематизация не позволяла ей до сих пор носить иной характер; 
и великая органическая функция, выпавшая ей теперь на долю, от-
ныне оказалась бы в противоречии с  таким побочным качеством, 
которое она, сверх того, делает излишним. Правда, здоровая фило-
софия коренным образом изгоняет все вопросы, неизбежно нераз-
решимые; но, мотивируя необходимость отбрасывать их, она избега-
ет надобности в  том или ином смысле их отрицать, что было бы 
противно тому систематическому упразднению, в силу которого долж-
ны пасть все мнения, действительно не поддающиеся обсуждению. 
[...] ...Самопроизвольное зарождение положительного духа... обуслов-
ленное всюду специальным воздействием практического рассудка на 
теоретический разум, первоначальный характер которого, таким об-
разом, изменялся все более и более. [...] Таким образом, совокупность 
нашей умственной эволюции и, в особенности, великое движение, 
совершившееся в Западной Европе, начиная от Декарта и Бэкона, 
отныне не допускают другого возможного исхода, как создать, наконец, 
после стольких необходимых предварительных подготовлений, ис-
тинно нормальный строй человеческого разума, сообщая положитель-
ному мышлению еще недостающие ему полноту и рациональность, 
дабы установить между философским гением и всеобщим здравым 
смыслом гармонию, которая до пор никогда не могла существовать 
в достаточной мере. ... В самом деле, с одной стороны, великий перво-
начальный кризис новейшей положительной философии оставил вне 
научного движения в собственном смысле слова только моральные 



143

и социальные теории, пребывающие поэтому в неразумной изолиро-
ванности под бесплодным господством теолого-метафизического духа; 
таким образом, именно в возвышении последних также на положи-
тельную стадию должно было бы состоять в наше время последнее 
доказательство истинного философского мышления, последовательное 
распространение которого на все другие основные явления уже до-
статочно подготовлено. [...] В каком бы то ни было вопросе положи-
тельное мышление всегда приводит к установлению точной элемен-
тарной гармонии между идеями существовании и идеями движения, 
откуда, в частности, относительно живых тел, вытекает постоянное 
соотношение идей организации с идеями жизни и  затем, при еще 
большем ограничении этого понятия, в применении его к социально-
му организму — постоянное единство между идеями порядка и идеями 
прогресса. Для новой философии порядок составляет всегда основное 
условие прогресса, и, обратно, прогресс является необходимой целью 
порядка; подобно тому, как в животной механике равновесие и по-
ступательное движение взаимно необходимы в качестве основы или 
цели. [...]

54. Не имея здесь возможности заняться моральной оценкой по-
ложительной философии, я должен, однако, отметить неизменную 
тенденцию, непосредственно вытекающую из ее собственного по-
строения, как научного, так и логического, возбуждать и укреплять 
чувство обязанности, выдвигая всегда идею целого, с которой такое 
чувство естественно связано. Этот новый образ мышления сам собою 
устраняет то роковое противоречие между интеллектуальными и нрав-
ственными потребностями, которое, начиная с конца средних веков, 
дает себя все более и более чувствовать. Отныне, напротив, все реаль-
ные умозрения, надлежащим образом систематизированные, будут 
беспрерывно содействовать тому, чтобы, поскольку это возможно, 
доставить всеобщее преобладание морали, так как социальная точка 
зрения необходимо станет научной связью и логическим регулятором 
всех других положительных взглядов. [...]

1. Закон классификации
69. Такой порядок должен по своей природе отвечать двум основ-

ным условиям, — догматическому и историческому, — точки сопри-
косновения которых необходимо выяснить прежде всего: первое со-
стоит в расположении наук согласно их последовательной зависимости, 
так чтобы каждая опиралась на предыдущую и подготовляла следую-



144

а)

щую, — второе предписывает располагать их сообразно ходу их дей-
ствительного развития, переходя всегда от более древних к более но-
вым. Сама собой получающаяся равномерность этих двух 
энциклопедических путей зависит вообще от основного тождества, 
неизбежно существующего между индивидуальной и коллективной 
эволюциями; последние, будучи одинакового происхождения и имея 
аналогичное происхождение и одну и ту же движущую силу, должны 
всегда представлять соответственные фазисы, за исключением един-
ственного различия в продолжительности, напряженности и быстро-
те, обусловленных несходством этих двух порядков явлений. [...]

70. Основной закон этого общего порядка, закон догматической 
и преемственно-исторической зависимостей... заключается в распре-
делении различных наук согласно природе изучаемых явлений, либо 
по их убывающим общности и независимости, либо по их возраста-
ющей сложности, откуда вытекают умозрения все менее и менее от-
влеченные и все более и более трудные, но также все более и более 
возвышенные и полные; последнее создается их более тесным отно-
шением к человеку или, вернее, к человечеству, которое является ко-
нечной целью всякой теоретической системы. ...явления становятся 
таким образом все более и более способными видоизменяться, пред-
ставляя все более и более широкую область для человеческого вмеша-
тельства. [...]

73. Таким образом, мы постепенно приходим к открытию неиз-
менной иерархии — одновременно исторической и догматической, 
одинаково научной и логической — шести основных наук: математи-
ки, астрономии, физики, химии, биологии и социологии; из них пер-
вая необходимо составляет исключительный отправной пункт по-
следней, являющейся единственной основной целью всякой 
положительной философии, рассматриваемой отныне как философия, 
которая образует, в силу своей природы, истинную неделимую, хотя 
нисколько не произвольную, систему, где всякое разложение в корне 
искусственно и которая относится, в конечном итоге, всецело к чело-
вечеству, единственному вполне универсальному понятию.

...Эта теория классификации должна быть рассматриваема в ко-
нечном счете как естественно нераздельная от изложенной в начале 
теории эволюции; поэтому настоящее сочинение само образует ис-
тинное целое, верное, хотя чрезвычайно уменьшенное, изображение 
обширной системы. [...]



145

Из работы Д.С. Милля «Огюст Конт и позитивизм»

[...] Метафизический вид мышления также способствовал пере-
ходу от политеизма к монотеизму и принес большую помощь позитив-
ному направлению в тяжелой борьбе последнего против господству-
ющей формы теологического воззрения. О. Конт, правда, значительно 
преувеличил значение метафизики в этом умственном перевороте, так 
как вследствие недостаточного употребления терминов, он приписы-
вает метафизическому виду мышления все то, что относится собствен-
но к диалектике и отрицательной критике. [...] То, что он действитель-
но разумел под задачею сделать науку позитивною, мы назовем вместе 
с Литтре задачею дать ей законченную научную форму... что знамену-
ет конец эмпирического периода и даст возможность понимать науку, 
как стройное и связное ядро учения. Вот чего еще не было сделано для 
социологии, а надежда выполнить эту задачу была с самых юных лет 
побудительным стимулом всех его философских трудов. [...] Фило-
софия науки ...есть ... не что иное, как та же сама наука, но рассматри-
ваема не в ее результатах или в установленных ею истинах, но в тех 
процессах, какими пользуется человеческий ум для их достижения, 
в тех признаках, по каким он размещает их по их отношениям и мето-
дическим расположениям для достижения большей ясности понятия 
и большего непосредственного удобства: одним словом, это логика 
науки. [...] Все конечные законы суть законы причинности. А един-
ственный всеобщий закон, лежащий вне сферы математики, есть закон 
всеобщей причинности, из которого следует, что всякое явление име-
ет свою феноменальную причину, т. е. имеет впереди себя другое яв-
ление, за которым оно неизменно и безусловно следует. На всеобщ-
ности этого закона и  основывается возможность установления 
правила индукции. [...] Итак, весьма вероятно, что твердое решение 
Конта воздержаться от употребления слова и идеи “причины” в зна-
чительной мере способствовало тому, что он был не в состоянии понять 
индуктивную логику, отклонив свое внимание от единственного ос-
нования, на котором она могла быть построена. [...] ...Конт не сделал 
ровно ничего для установления позитивного метода в науке о духе. .... 
Предоставил своим преемникам, Бэну и г. Спенсеру, отнесшихся к за-
даче с двойной точки зрения — физиологии и психологии, поместить 
психологическую ветвь позитивного метода, равно как и самое пси-
хологию на ее настоящее место в позитивной философии. [...] Никто 



146

а)

никогда не рассматривал себя или себе подобного, как простую ма-
шину, приводимую в движение божеством, или как жилище сущности, 
которая и была истинной виновницей того, что, казалось, делал сам 
человек. [...] Все теории, делающие из счастья человеческого рода 
конечную цель установлений, равно как и  правила деятельности, 
и взявшие себе в руководство наблюдение и опыт (такие теории суще-
ствовали во все эпохи свободного умозрения), — называются, правда, 
позитивными, каковы бы ни были их несовершенства в других отно-
шениях. [...] ...Займемся изучением его как основателя... социологи-
ческой системы. Первым вопросом является вопрос о методе, свой-
ственном этому изучению. Взгляд Конта на этот предмет высоко 
поучителен. Метод, пригодный для науки об обществе должен быть 
в сущности тот же, как и во всех других науках: исследования и объ-
яснения опыта двойным процессом индукции и дедукции. Но способ 
применения этих действий в социологии представляет свои особен-
ности. В общем индукция доставляет науке законы простейших явле-
ний, из которых дедукцией выводятся законы более сложных комби-
наций; пристальное наблюдение сложных явлений не дает общих 
законов, или дает только законы эмпирические; его научное значение 
состоит в поверке законов, полученных дедуктивным путем. Такой 
способ философствования не соответствует требованиям социологи-
ческого исследования. В социальных явлениях элементарными фак-
тами являются чувства и действия, управляемые законами человече-
ской природы, а факты социальные являются следствием человеческих 
действий и положений. Таким образом из того обстоятельства, что 
явления, представляемые человеком в обществе, являются следствием 
его природы, как существа индивидуального, можно было бы заклю-
чить, что способ, пригодный для постройки позитивной и социальной 
науки, должен состоять в дедукции из общих законов человеческой 
природы, пользуясь историческими фактами для их подтверждения. 
Именно так понимали социальную науку многие из людей, старав-
шихся сделать ее позитивною, а особенно школа Бентама. Конт счи-
тает это заблуждением. ... по мере того, как общество продолжает 
развиваться, явления его все более и более определяются не простыми 
склонностями всеобщей человеческой природы, но нарастающим 
влиянием прошедших поколений на последующие. ... К счастию (по-
тому что легко могло быть иначе) история человеческого рода, рас-
сматриваемое как целое, обнаруживает определенный ход, известный 



147

порядок развитии, хотя сама история не может доказать, что это был 
неизбежный закон, отличный от временной случайности. Здесь на-
чинается обязанность биологии (или психологии, сказали бы мы) 
в социальной науке. Всеобщие законы человеческой природы состав-
ляют часть данных в социологии, но в их употреблении нам надо при-
менить обратный метод дедуктивных физических наук; тогда как в этих 
последних частные опыты служат вообще к проверке законов, откры-
тых дедукцией, в социологии, напротив, законы выводятся из отдель-
ных опытов и поверяются дедукцией. [...] Обратное отношение, суще-
ствующее обыкновенно между дедукцией и  индукцией, не есть 
единственный пункт, по мнению Конта, на котором метод, свойствен-
ный социологии, разнится от метода наук мира неорганического. 
Общий порядок науки идет от частностей к целому. Метод социологии 
должен идти от целого к частностям. Нет всеобщего принципа, кото-
рый управлял бы ходом изучения за исключением принципа, требую-
щего идти от известного к неизвестному, выбирая с этой целью сто-
рону, наиболее доступную нашему наблюдению, чтобы дойти до 
факта. В явлениях социального состояния коллективное явление нам 
гораздо доступнее, чем отдельные части, из которых оно слагается. Это 
в высшей степени справедливо, даже для простого животного тела, 
а еще существеннее и вернее относительно идеи организма, а главным 
образом организма социального, чем организма индивидуального. 
Состояние каждой части социального целого находится в то же время 
в тесной связи с современным состоянием всех прочих частей. Рели-
гиозное верование, философия, наука, искусство, промышленность, 
торговля, судоходство, правление, все это находится во всеобщей 
тесной взаимной зависимости: и когда случается какое-нибудь значи-
тельное изменение в одном, мы можем сказать, что этому предшество-
вало или сопутствовало параллельное изменение и во всех других. [...] 
Вот почему необходимо при создании теории общества принимать 
в соображение одновременно все различные виды социальной орга-
низации. [...] Конт начинает рассмотрением общих свойств человече-
ской природы, благодаря которым делается возможным социальное 
существование. Человек имеет присущую ему склонность к обществу 
себе подобных и инстинктивно стремится к нему ради него самого, 
а не в виду каких-либо выгод, с ним связанных, которые должны во 
многих состояниях человечества представляться ему весьма сомни-
тельными. Вместе с тем человек обладает также некоторой, хотя и не-



148

а)

значительной степенью природного доброжелательства. С другой сто-
роны, эти социальные склонности по природе своей значительно 
слабее, чем склонности эгоистические, и социальный быт, существо-
вание которого главным образом поддерживается первыми, влечет за 
собою обыкновенный антагонизм между ними. ... В обоих отношени-
ях человеческая природа доступна большому улучшению. ...Борьба 
между этими двумя направлениями составляет постоянное явление 
в социальном строе. [...]

Интересы целого — соотношения вещей с конечными целями 
общественного союза — все менее и менее становятся доступными 
человеческому уму, сфера деятельности которого до такой степени 
сужена. («возрастающей специализацией занятий») ... Ум человека 
также неизбежно суживается, а его сознание относительно великих 
целей человечества также слабеет все более и более вследствие при-
вычки сосредоточиваться всеми мыслями на одном каком-нибудь 
предмете, например на классификации нескольких насекомых... Дей-
ствительно лекарство заключается в общем воспитании, которое долж-
но быть широко и либерально и в то же время служить подготовкой ко 
всем специальным занятиям: таково мнение Конта, но он думает, что 
одного воспитания юношества еще недостаточно... он требует уста-
новления нравственной и умственной власти, на которой лежала бы 
обязанность руководить мнениями людей, равно как просвещать и ох-
ранять их сознания; всякое суждение такой духовной власти во всех 
вопросах высокой важности должно заслуживать и пользоваться тем 
уважением и тем доверием, какое всеми оказывается общему мнению 
астрономов относительно предмета их специальности. Самая идея 
о такой власти требует, чтобы в нравственности и в политике мысли-
тели дошли, по крайней мере в главных пунктах до некоторого едино-
душия, как то встречается уже в других науках. Такое единодушие 
невозможно до тех пор, пока истинные методы позитивной науки не 
станут прилагаться ко всем предметам так же полно, как они прила-
гаются при изучении естественных наук. К этому однако нет действи-
тельных преград, и раз это будет достигнуто, — то вполне естественно, 
что за ним последует в той же мере и общее взаимное согласие. Неоспо-
римый авторитет, которым пользуются астрономы в астрономии будет 
составлять достояние также и философов позитивистов в важных со-
циальных вопросах; они будут ведать духовное управление под двумя 
условиями: они должны быть в своей сфере всецело независимы от 



149

временного управления и решительно устранены от всякого участия 
в этом последнем, но зато они пользуются совершенной свободой 
в деле воспитания. [...] Разбирая ... естественный порядок интеллек-
туального прогресса у людей, Конт замечает, что ... общий способ 
понимания вселенной непременно передаст свой характер и всем ее 
частным концепциям... [...] ...прогресс в промышленности и прогресс 
позитивной науки между собою соотносительны; могущество челове-
ка видоизменять явления природы находится очевидно в зависимости 
от приобретенного им познания ее законов. [...] ...когда позитивный 
метод, который в других отраслях нашего знания повел к возникно-
вению реальных наук, будет также приложен и к социологии, то все 
разногласие здесь тотчас должно прекратиться, и все положительные 
мыслители, занимающиеся социальными исследованиями, обнаружат 
такое же единодушие в своих теориях, какое существует между учены-
ми, занимающимися какой-либо одной из наук органического мира. 
... Метод какой-нибудь науки еще не есть сама наука и что если пре-
одолеть трудность открытия верных процессов, то остается еще боль-
шая трудность — приложить их к делу. Такое положение верно для всех 
наук, но оно особенно истинно для социологии. Так как факты здесь 
значительно сложнее и зависят от большого стечения сил, чем во вся-
кой иной науке, то трудность применения к ним дедуктивного метода 
также соответственно возрастает; вместе с тем значительное различие 
между одним случаем и другим в некоторых из обстоятельств, влияю-
щих на результат действия, делает то, что основание для непосред-
ственной индукции обыкновенно не выше эмпиризма. .... Когда же 
к этой значительной трудности прибавится еще другое большее за-
труднение, оттого, что предрасположение, или личные интересы, или 
классовые выгоды вступают в борьбу с беспристрастием суждения, — 
то надо отложить на бесконечно долгое время надежду... [...] Если про 
Конта и нельзя сказать, что он создал науку социологии, то по всей 
справедливости можно сознаться, что он первым сделал возможным 
ее создание.

Из работы Д.С Милля «Утилитариализм. О свободе»

[...] После себялюбия главная причина недовольства жизнью есть 
недостаток умственного развития. [...] Воля есть дитя желания, и вы-
ходя из-под власти своего родителя, подчиняется власти привычки; ... 



150

а)

чрез подчинение воли привычке образ действий человека получает 
большую твердость и большее постоянство, чем при подчинении воли 
желанию. [...]

[...] Глава III. Об индивидуальности, как об одном из элементов 
благосостояния.

В предшествующей главе мы представили основания, по которым 
абсолютно необходима для людей полная свобода мнений и полная 
свободы их выражения, — мы видели, к каким пагубным последстви-
ям как для умственной, а так, вследствие этого, и для нравственной 
природы человека, влечет за собой непризнание этой свободы или 
несостоятельность людей добыть себе эту свободу вопреки ее непри-
знания. [...] ...Наивозможное гармоническое развитие всех его (чело-
века) способностей в одно полное и состоятельное целое... развитие 
индивидуальности .... Два необходимые условия, “свобода и разноо-
бразие личных положений” — ...только при совместном существовании 
этих условий может развиваться “индивидуальная сила и многосто-
роннее разнообразие”, которые, комбинируясь вместе, и образуют 
“оригинальность”. [...] Человеческая природа не есть машина, устро-
енная по известному образцу и назначенная исполнять известное 
дело, — она есть дерево, которое по самой природе своей необходимо 
должно расти и развиваться во все стороны, сообразно стремлению 
внутренних сил, которые и составляют его жизнь. [...] Есть еще грече-
ский идеал саморазвития, с которым сливается, но которого не за-
меняет платонический и христианский идеал господства над самим 
собою. [...] ...индивидуальность имеет высокую цену, — что разноо-
бразие во всяком случае есть благо, если бы даже оно состояло в от-
ступлении от общепринятого не только к лучшему, но и к худшему. ... 
Общее стремление подвести всех людей под один тип с каждым днем 
все более и более растет, и если мы раз допустим, что все живое будет 
подведено под один однообразный тип, тогда уже будет поздно сопро-
тивляться, тогда всякое отступление от общего типа сделается нече-
стием, безнравственностью, чудовищностью, противоестественно-
стью. Если люди не будут иметь разнообразия перед глазами, то они 
скоро утратят и самую способность к разнообразию. [...]

Глава IV О пределе власти общества над индивидуумом
[...] Где тот предел, до которого должно простираться самодержавие 

индивидуума? Где должна начинаться власть общества? Какая часть 
индивидуальной жизни должна составлять полное достояние индиви-



151

дуальности, и какая должна подлежать ведению общества? И индиви-
дуум, и общество, не переступят должных пределов, если будут про-
стирать свою власть только на о, что их ближе касается. [...] В  тех 
действиях, которые вредны для интересов других людей, индивидуум 
подлежит ответственности и может быть справедливо подвергнут со-
циальным или легальным карам, если общество признает это нужным. 
[...] В конце концов государство всегда бывает не лучше и не хуже, чем 
индивидуумы его составляющие. Если оно предпочитает администра-
тивное искусство или, лучше сказать, эту кажущуюся способность, 
которая приобретается практическим занятием подробностями како-
го-нибудь дела, — если оно это предпочитает широкому и высокому 
индивидуальному развитию и умалить таким образом своих граждан, 
чтобы сделать их послушным в своих руках орудием для достижения 
хотя бы даже и благих целей, то не замедлит оно убедиться, что с ма-
ленькими людьми нельзя сделать ничего великого, и что превосходная 
его машина, для совершенства которой оно всем пожертвовало, ни 
к чему не пригодна по причине отсутствия жизненной силы, которую 
оно задавило, чтоб облегчить ход своей машины. [...]

Из работы Г. Спенсера «Опыты научные, политическиеи  
философские»

[...] Во времена Макинтоша вещи объяснялись гораздо более 
гипотезой искусственного создания, нежели гипотезой самобытного 
развития, — что большинство людей делает, впрочем, и в наше время. 
Тогда думали, что каждая планета была собственноручно пущена в ход 
Творцом, с той именно степенью быстроты, какая требовалась для 
уравновешивания солнечного притяжения. ...Но что общества не ис-
кусственно создаются, это до того очевидно, что кажется удивитель-
ным, как могла такая истина ускользнуть от внимания наблюдателей. 
[...] Факт, что “конституции не создаются, а сами вырастают”, — не 
что иное, как осколок гораздо более крупного факта, что во всех сво-
их видах и разветвлениях общество представляет собою возрастание, 
а не искусственное произведение. Давно уже вырабатывалось и от 
времени до времени появлялось в литературе смутное понятие о не-
которой аналогии между политическим телом и телом живого инди-
вида. Но это понятие естественно должно было быть чем-то неопре-
деленным и  более или менее фантастичным. При отсутствии 



152

а)

физиологической науки и в особенности тех широких обобщений, 
которых она достигла только в последнее время, невозможно было 
различить истинные параллелизмы. [...] При отсутствии обширных 
обобщений биологии было... невозможно проследить истинные со-
отношения социальных организаций с организациями другого раз-
ряда. Мы ставим себе задачей показать здесь те аналогии, которые 
раскрывает нам в  этом отношении новейшая наука. ... Общества 
сходятся с индивидуальными организмами в четырех выдающихся 
особенностях. 1) В том, что начинаясь соединением небольшого чис-
ла частей, они нечувствительно увеличиваются в объеме до такой 
степени, что некоторые из них наконец достигают размера, в десять 
раз большего, нежели их первоначальный размер. 2) В том, что имея 
вначале до того простое строение, что массу их можно было бы считать 
совершенно бесстройной, они принимают по мере возрастания сво-
его все более и более сложное строение. 3) В том, что хотя в первона-
чальном неразвитом их состоянии почти не существует взаимной 
зависимости частей, части эти постепенно приобретают взаимную 
зависимость, которая наконец делается так велика, что жизнь и дея-
тельность каждой части обусловливаются жизнью и деятельностью 
прочих частей. 4) В том, что жизнь и развитие общества независимы 
от жизни и развития какой-либо из составляющих его единиц, так как 
они рождаются, развиваются, действуют, воспроизводятся и умирают 
каждая сама по себе, между тем как политическое тело, состоящее из 
них, переживает одно поколение за другим, увеличиваясь в массе 
своей, совершенствуясь в своем строении и в деятельности своих от-
правлений. Эти четыре параллельные черты тем более покажутся нам 
значительными, чем более мы будем вдумываться в них. Пункты же, 
в которых общества сходятся с индивидуальными организмами, пред-
ставляют в то же время и пункты, в которых различные индивидуаль-
ные организмы сходятся между собою и расходятся со всеми другими 
вещами. [...] С другой стороны, главнейшие различия между обще-
ствами и индивидуальными организмами следующие: 1) Общества не 
имеют специфических внешних форм. ...2) Тогда как живая ткань, из 
которой состоит индивидуальный организм, образует сплошную мас-
су, живые элементы, из которых состоят общества, не образуют такой 
же сплошной массы, а более или менее широко рассеяны по известной 
части земной поверхности. ... 3) ...живые элементы индивидуального 
организма по большей части безотлучно остаются каждый на своем 



153

месте, а  элементы социального организма одарены способностью 
передвигаться с места на место. ... 4) ... в теле животного только из-
вестный род ткани одарен чувствительностью, в  обществе же все 
одарены ею. ... Итак, мы указали на пункты сходства и пункты раз-
личия между общественными и индивидуальными организмами. Не 
приводит ли нас это обозрение к заключению, что пункты различия 
служат только к тому, чтобы выставить в более ярком свете пункты 
сходства? [...] Итак, вот общий очерк доказательств, оправдывающий 
доведение до мелочей сравнение обществ с живыми организмами. 
Что те и другие постепенно увеличиваются в массе своей, мало-по-
малу осложняются, а  части их в  то же время приходят в большую 
взаимную зависимость, что те и другие продолжают жить как целые, 
между тем как поколения составляющих их единиц одно за другим 
появляются и исчезают, — все это поразительные особенности, ко-
торые проявляются политическими телами наравне со всеми живыми 
телами и в которых оба рода тел, сходясь между собой разнятся от всех 
прочих явлений. [...]

Из работы Э Маха «Познание и заблуждение. 
Очерки по психологии исследования»

[...] Для меня физическое и психическое по существу своему тож-
дественны, непосредственно известны и даны и только различаются 
по точке зрения, с которой их рассматривают. [...] ...изучать органи-
ческую, и в особенности животную, жизнь как нечто целое, сосредо-
точивая свое внимание то более на физической, то более на психиче-
ской ее стороне. [...]

Ошибочно было бы также думать, будто я нападаю или хочу даже 
совсем отменить инстинктивно развитые на хорошей эмпирической 
основе ходячие понятия, как субъект, объект, ощущения и т. д. Но 
с этими туманными понятиями, достаточными для практики, нельзя 
начать никакой методологической работы, необходимо сначала ис-
следовать, какие функциональные зависимости признаков привели 
к этим понятиям... [...]

...по происхождению своему «законы природы» суть ограничения, 
которые мы предписываем нашим ожиданиями по указаниям опыта. 
[...] Все живые существа, обладающие памятью, нуждаются в том, что-
бы ожидания при данных условиях соответствовали их самосохранению. 



154

а)

Непосредственным и простейшим биологическим потребностям пси-
хическая организация удовлетворяет уже инстинктивно, установляя 
механизмом ассоциаций целесообразные для огромного большинства 
случаев функциональные готовности. Но с появлением сложных ус-
ловий существования, когда удовлетворение потребностей часто бы-
вает возможно лишь окольным путем, этим потребностям может удов-
летворить только богато развитая психическая жизнь. Отдельные шаги 
этого окольного пути с сопровождающими их обстоятельствами, как 
таковыми, получают тогда посредственный интерес. Каждый научный 
интерес мы можем рассматривать как посредственный биологический 
интерес к некоторому шагу на указанном окольном пути. Но близок 
или далек данный случай от непосредственного биологического ин-
тереса, нашей потребности соответствует всегда только правильное, 
соответствующее обстоятельствам ожидание. [...]

Из работы Р. Авенариуса «Критика чистого опыта: 
в популярном изложении А. Луначарского»

[...] Научная мысль с напряжением работала в последние десяти-
летия над превращением психологии в науку. Независимая от какой-
нибудь метафизики, основанная на самонаблюдении эмпирическая 
психология, дополненная этнографическим, коллективно-описатель-
ным, историческим материалом предлагалась как совершеннейшая 
форма психологии как науки, но при этом между нею и другими есте-
ственными науками оставалась непроходимая пропасть; связать в не-
что единое психические и физические факты казалось чем-то несооб-
разным. ... Между тем рост сознательности в вопросах общенаучной 
методологии подготовил почву для новой биологической психологии, 
первым представителем которой и выступил Авенариус. [...]

2. БИОЛОГИЧЕСКАЯ ПСИХОЛОГИЯ «Механистическое миро-
воззрение прочно именно тем, что оно стремится все явления пере-
вести на язык зрения, при том усовершенствованный, принявшей 
форму геометрии и чистой механики. ... Материалист утверждает, что 
физиологический ряд, как бы принуждает психологический быть та-
ким, а не иным, он господин, потому что он причина, психический 
ряд — раб, ибо он следствие. Для иного идеалиста-Вундтианца поло-
жение пожалуй обратное. Новейший позитивист не может разбирать-
ся в  этом нелепом вопросе. В природе для него нет причины, нет 



155

следствия. ...старое представление о причине совершенно не нужно 
современной науке, оно крайне неопределенно. [...] ... причина вовсе 
не есть ... побудитель, и следствие совсем не что-нибудь зависимое, 
в смысле волевой подчиненности; нет, когда мы говорим, что функции 
а зависит от функций в, это значит лишь, что по первым мы можем 
точно судить о вторых и наоборот. Тоже признаем мы первоначально 
и относительно психофизиологического параллелизма. [...] Та часть 
человечества, которая приводит в ясность естественную, органически 
человеческую цель: стать хозяином природы, подчинить себе природу 
силою разума, естественно стремится неуклонно и неутомимо про-
вести всюду идею закономерности природы... [...] ...прерывистый 
и  капризный ряд психических явлений обусловлен непрерывным 
и доступным точному измерению рядом физиологическим. Под словом 
обусловлен мы не разумеем отношения повелевающего к повиную-
щемуся, сущности к видимости, а лишь отношение функции, которую 
мы для удобства берем за независимую переменную к другой парал-
лельной функции. Такой метод исследования явлений сознаний может 
быть назван психофизиологическим методом в психологии. [...] Явле-
ния жизни мозга, очевидно, должны быть поняты, как явления, род-
ственные жизни вообще, а т. к. жизнь вообще мы рассматриваем как 
сложный процесс самосохранения или приспособления к среде, как 
процесс саморегулирующегося подвижного равновесия, и на процес-
сы, которым параллельно соответствуют психические явления, как на 
отдельные акты саморегуляции. Это и сделал Авенариус с блестящим 
успехом. Для построения биологической психологии, на основании 
биологического метода, т. е. признания за мозговыми явлениями ха-
рактерных особенностей живого организма вообще, он сделал чрез-
вычайно много: он 1) дал отчетливую картину жизни мозга, причем 
оказалось, что в основе ее лежит один типичный акт, параллельно чему 
особый типичный акт лежит в основе явлений сознания; 2) он дал 
новую, крайне простую и плодотворную классификацию психических 
явлений, позволяющую понять их биологически. Идя по стопам Аве-
нариуса, физиологи, детально изучая биологию мозга, имеют пре-
красные шансы построить полную, точную и  высоко конкретную 
картину жизни человека во всех ее проявлениях. [...]

7. АДАПТИВНЫЕ ХАРАКТЕРЫ
[...] ... наука согласно эмпириокритицизму не может и не должна 

ставить вопроса о сущности мира, о истинно сущем в явлениях и т. д. 



156

а)

Всякое содержание опыта — сущее, все сознаваемое есть бытие, но из 
этого всебытия мы выделяем и организуем объективное представление 
о мире, т. е. строим такую картину мира, в которой все элементы опы-
та занимают свои места стройно и без противоречий, притом картину, 
удовлетворяющую всякий нормальный ум. ... Вопрос значит сводится 
не к тому, чтобы руководствуясь колебаниями экзистенциала, найти 
наиболее экзистенциально ценное, т. е. истинно сущее, а к тому, что-
бы организовать весь мир опыта. ... Изгнание экзистенциальной харак-
теристики из познания есть дело позитивизма, всякая метафизика 
целиком основывается на экзистенциале (теория сил, сущностей 
и т. п.). [...]

8. ПОЗИЦИОНАЛ. ЧИСТЫЙ ОПЫТ.
[...] Авенариус насчитывает три отличительные черты, характерных 

для всякого опыта: 1) Все, что люди относят к опыту, принимается ими 
за нечто существующее или существовавшее; 2) оно признается ими 
за нечто ими воспринимаемое или воспринятое; 3) оно выдается ими 
за нечто пассивно воспринятое, найденное, за нечто данное им, а не 
созданное их воображением. Между тем ясно, что далеко не все, ха-
рактеризуемое в сознании того или другого лица высоким экзистен-
циалом (напр. Скрытые духи для анимиста) или позиционалом вещ-
ности (напр. яркая галлюцинация) может считаться за правомерный 
элемент чистого опыта. Таковым может считаться лишь то, что стро-
жайшим образом удовлетворяет третьему условию. В этом же отноше-
нии пробным камнем может служить лишь коллективная взаимопро-
верка. Путем такой критической коллективной проверки результатов 
индивидуального опыта мы очищаем их и подымаем до степени чи-
стого опыта. [...]

ЗАКЛЮЧЕНИЕ
[...] В пределах чистого опыта уже невозможна борьба верных или 

неверных представлений, а лишь более и менее удобных, более и менее 
экономных концепций опыта; победа остается, конечно, за более 
удобными, т. е. за все более экономными. [...]

Из работы А. Пуанкаре «О науке»

[...] Однако произвольны ли эти предписания? Нет, иначе они были 
бы бесплодны. Опыт предоставляет нам свободный выбор, но при этом 
он руководит нами, помогая выбрать путь, наиболее удобный. Наши 



157

предписания, следовательно, подобны предписаниям абсолютного, 
но мудрого правителя, который советуется со своим государственным 
советом. Некоторые были поражены этим характером свободного со-
глашения, который выступает в некоторых основных началах наук. 
Они предались неумеренному обобщению и к тому же забыли, что 
свобода не есть произвол. Таким образом, они пришли к тому, что 
называется номинализмом, и пред ними возник вопрос, не одурачен ли 
ученый своими определениями и не является ли весь мир, который он 
думает открыть простым созданием его прихоти. При таких условиях 
наука была бы достоверна, но она была бы лишена значения. Если бы 
это было так, наука была бы бессильна. Но мы постоянно видим перед 
своими глазами ее плодотворную работу. Этого не могло бы быть, если 
бы она не открывала нам чего-то реального; но то, что она может по-
стичь, не суть вещи в себе, как думают, наивные догматики, а лишь 
отношения между вещами; вне этих отношений нет познаваемой дей-
ствительности. [...]

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1.	 Какая историческая потребность способствовала рождению позити-
визма?

2.	В чем заключается предмет позитивизма?
3.	Какой принцип является основополагающим на этапе классического 

позитивизма?
4.	Какой тип мировоззрения рефлексируется представителями классиче-

ского позитивизма?
5.	В чем заключался творческий замысел А. Сен-Симона?
6.	Каков смысл понятия «позитивное» в трактовке О. Конта?
7.	 Как соотносятся закон трех с157тадий и классификация наук в учении 

О. Конта?
8.	Основоположником какой науки признан О. Конт?
9.	На разработке каких проблем специализируется Дж.С. Милль, вклю-

чаясь в эволюцию позитивизма?
10.	 В чем заключается редукционизм концепции Г. Спенсера?
11.	 Каковы исторические предпосылки трансформации классического 

позитивизма в махизм?
12. Как Э. Мах и Р. Авенариус трактуют опыт?



158

а)

НЕОКАНТИАНСТВО

Неокантианство — направление в европейской философии, возникшее 
в  Германии в  1865 г. и  получившее широкое распространение в  Европе 
вплоть до1930 г. Общая цель неокантианства — развить и преобразовать 
трансцендентальную философию Канта и, в частности, реформировать 
кантовскую гносеологию для методологического обоснования научного 
знания, а затем и культуры как системы знаний вообще.

Исторической причиной его формирования послужил разрыв в середи-
не  XIX  века и,  в  дальнейшем, только углубляющаяся пропасть между 
философией и естественными науками. В результате возникала двоякая 
угроза: научно несостоятельной философии, с  одной стороны, и  фило-
софски ««беспризорной» науки  — с  другой. Кроме того, призыв «назад 
к Канту», провозглашенный О. Либманом и ставший лозунгом всего не-
окантианства, трактовался его представителями как формула отказа 
и преодоления объективного историзма Гегеля, с помощью трансценден-
тализма Канта. Однако гносеология Канта являлась для них лишь от-
правным принципом — по-разному интерпретируя Канта, они так или 
иначе радикально реформировали его учение.

В рамках неокантианства выделяются несколько основных течений 
и школ, которые развились из различных интерпретаций противоречивых 
положений кантовской философии.

1. Психофизиологиеское неокантианство (Гельмгольц, Ланге), кото-
рое пыталось осмыслить учение Канта об априорных формах сознания на 
основе достижений физиологии органов чувств, превращая априорность 
в единство психофизической организации познающего субъекта.

2. Психологическое неокантианство (Корнелиус, Нельсон) пыталось 
истолковать учение Канта психологически, интерпретируя субъект по-
знания как эмпириеский субъект.

3. Реалистическое неокантианство (Риль, Кюльпе), сохраняющее «вещь 
в себе» в качестве предпосылки познавательного процесса и критикующее 
метафизику; наиболее близко к традиционному пониманию Канта.

4. Трансцендентально-логическое неокантианство  — (марбургская 
школа — Г. Коген, П. Наторп, Э. Кассирер, Ластвиц, Штаммлер, Фор-
лендер, Штаудингер, Штадлер и ряд теоретиков 2-го Интернационала — 
К. Шмидт, М. Адлер, Бернштейн и др.).

5. Трансцендентально-психологическое неокантианство — (“неофих-
теанство”, “юго-западная”, фрайбургская или баденская школа,  —  



159

В.Виндельбанд, Г.Риккерт, Ласк, Кон, Христиансен, Мюнстерберг и др.). 
Из этой школы вышли Баух и один из лидеров неогегельянства Кронер.

Как неокантианцы начинали философскую деятельность Фолькельт 
и Либерт, а также Н. Гартман и М. Хейдеггер.

В России непосредственными последователями марбургской школы 
были В. Сеземан, В. Савальский, а баденской — С. Гессен, П. Новгородцев, 
Б. Кистяковский. Во Франции неокантианство выступило в форме неокри-
тицизма (Ренувье).

В двух главных направлениях неокантианства — марбургской и ба-
денской школах — реформирование кантовской гносеологии осуществля-
ется в предельно широком контексте: здесь уже субъект познания вы-
ступает как безличный процесс развития культуры, то есть как 
самополагание человеческого разума. Отказ от фундаментального кан-
товского понятия «вещи в себе», автоматически снимал остроту и зна-
чимость противопоставления чувственности, рассудка и  разума, как 
априорных форм познавательной деятельности; активность рассудка, 
полагающего, по Канту, форму, а не содержание знания, приобретает 
в этих школах неокантианства значение метода обоснования культурно-
исторической реальности вообще. Поэтому история отождествляется 
здесь с культурой, а разработка проблем философии культуры имеет ярко 
выраженный логико-гносеологический характер.

Выступая против психологизма в философии, представители мар-
бургской школы стремились истолковать бытие как содержание логиче-
ской формы, при этом, согласно трансцендентальному методу, они были 
вынуждены не противопоставлять его субъекту познания, а рассмотреть 
внутри него, в  области трансцендентального. Такое бытие Г.  Коген  
и П. Наторп нашли в науке, рассматривая ее как объективно-упорядо-
ченную форму человеческой культуры вообще; таким образом, введенный 
ими термин «ориентирование на науку» означал не что иное как «соот-
несение с  объектом». Разум выступает здесь производным от науки, 
а именно ее методом, но сам метод оказывается логическим основанием 
науки. Источником этого логического круга является абсолютизация 
разума, но не прямо, а через абсолютизацию понятия науки. В этой аб-
солютизации они усматривают свое главное отличие от логики и раци-
онализма Гегеля.

Мышление оказывается здесь десубстантивировано, и  возникает 
задача сконструировать его из него самого, когда мышление дано только 
в форме науки. Упразднение «вещи в себе» как источника аффицирования 



160

а)

чувственности превращает мышление в  единственное определение  
объекта. Иными словами, метод построения объекта становится самим 
объектом, а логика развертывания мысли — логикой действительности. 
Но если объект есть становление, значит познание его (то есть логическое 
определение объекта) не включает в себя его вещного определения, а лишь 
формулировку его как своей задачи. Таков смысл понимания представи-
телями марбургской школы «вещи в себе» как предельного понятия. Дви-
жение объекта изначально логизируется, оборачивается чистой логикой, 
разумом, который «замещает» понятие бытия. Однако у  них этот  
разум — не гегелевская абсолютная идея, а принцип логического созидания 
(das Princip des Ursprung), в котором мышление тождественно объекту, ибо 
объект им порождается. Поскольку «творческое созидание» как логическое 
начало есть объективация человеческой сущности в факте науки и в этом 
только смысле объект, постольку логика (закон) этого объекта есть логи-
ка не предмета, но теоретической деятельности, и притом «чистой».

В этических и  социологических исследованиях марбургской школы 
получила теоретическое обоснование концепция этического социализма. 
Этика обосновывалась марбургской школой в соответствии с ее понима-
нием трансцендентального: практический и  теоретический разум не 
противопоставляются один другому  — они становятся лишь разными 
видами трансцендентального, то есть логического бытия. Как действу-
ющее существо человеческий индивид подчинен категории долженство-
вания. Значит, история для него имеет существование в виде социально-
го идеала. Этический социализм и  есть логика этического бытия. 
Осуществление «свободы» — это сама логика процесса движения, регули-
руемая «социальным идеалом», это принцип, которому подчиняется дви-
жение человеческой истории. Соответственно, общественные движения, 
классовая борьба суть лишь частные и неполные проявления этого прин-
ципа — стремления к социальному идеалу.

В баденской школе главным предметом исследования является сам 
трансцендентальный субъект. Если марбургская школа начинает с ото-
ждествления объекта и  его отображения в  науке (в культуре) и  тем 
самым отрицает проблему отношения субъекта и  объекта, то здесь, 
напротив, ставится вопрос о том, как субъект осуществляет это ото-
ждествление, что в первом приближении выглядит как восстановление 
в правах классического кантовского гносеологического дуализма. Таким 
образом, и здесь проблема познания сразу же превращается в проблему 
обоснования человеческой культуры, однако современная наука, по их 



161

мнению, не может рассматриваться как фундаментальное основание 
человеческой истории, потому что она не менее преходяща, чем любая 
другая область культуры (см. В. Виндельбанд. Прелюдии.). Более того, 
эта же проблема парадоксальным образом связана со специфической трак-
товкой представителями баденской школы самого предмета философии 
и ее задач. В качестве последнего выступает проблема отношения «Я» 
к «миру», что в гносеологическом плане равносильно отношению субъекта 
к объекту. Соответственно, задача философии — «показать, каким об-
разом субъект и объект объединяются в едином понятии о мире, показать 
нам место, занимаемое нами в мировом целом». Именно в этом и Вин-
дельбанд и  Риккерт усматривали главное отличие философии от всех 
специальных наук и, более того, неизменность самого понятия философии. 
Осмысливая это единство «Я» и «мира», они подвергли критике объекти-
визм и субъективизм в философии и науке. Главная ошибка этих способов 
философствования заключается, по Риккерту, в том, что используемое 
ими понятие о мире является слишком узким, оно не выходит за пределы 
действительного бытия, являющегося лишь частью мира, который вклю-
чает в себя еще и ценности. Но каково их происхождение и онтологический 
статус? Что есть устойчивого в человеческой культуре, благодаря чему 
последняя объективируется? Кант обосновал невозможность трансцен-
дентного объекта («вещи в себе») как объекта познания. Тем не менее 
познание есть отношение субъекта к объекту. Однако именно потому, 
что они коррелятивны, необходимо нечто «третье» как предпосылка воз-
можности самого этого отношения. Но это третье, поскольку оно есть 
предпосылка познания, должно стоять за его пределами, выступать как 
нечто первичное по отношению к логическому. Это «третье» Виндельбанд 
находит в понятии ценности, понимаемом в смысле фихтевского должен-
ствования: ценность есть истина, которая «оправдывает» совпадение 
субъекта и  объекта познания. Таким образом, единство «Я» и  «мира» 
оказывается возможным только как единство действительности и цен-
ности. Мировая проблема как главная проблема философии конкретизи-
руется теперь так — понять взаимное отношение обеих частей мира, 
найти связь между ценностью и действительностью. Риккерт всячески 
подчеркивал «надсубъектный», абсолютный и трансцендентный характер 
ценностей, интерпретируя их как своеобразный принцип бытия, познания 
и  деятельности. Условием соединения действительности и  ценности 
становится, с его точки зрения, особая форма бытия ценностей — их 
значимость, а проявляют они себя в этом мире как объективный «смысл».



162

а)

Субъект, начинающий с действительности, все равно — трансцен-
дентной или имманентной ему, есть психологический субъект, то есть 
вещь среди вещей. Ему в философии Риккерта принципиально противо-
поставлен гносеологический субъект, который есть субъект чистой ло-
гической формы, или категорий. Истина, или знание, отождествляется 
с миром логической формы. Значимость, или ценность, как гносеологиче-
ское определение истины, есть собственно объективное, и в этом смысле 
трансцендентное определение. Однако в таком виде она выступила бы 
как метафизическая реальность. Отнесение же ценности к гносеологи-
ческому субъекту, для которого ценность выступает как суждение, — акт 
его активности, обращает истину вновь в психологическую реальность, 
хотя бы эта психология и была трансцендентальной.

При этом лишь сама оценка, в  которой смысл проявляется, пред-
ставляет собой реальный психический акт; смысл же сам по себе выходит 
за пределы психического бытия. Это то, что не есть ни бытие, ни цен-
ность, но сокрытое в  акте переживания значение ценности; то, что 
указывает на ценность. Тем самым смысл приобретает роль своего рода 
посредника между бытием и ценностями и составляет отдельное «цар-
ство смысла».

Заключительным разделом философии баденской школы стала раз-
работка теории культуры и учения о методе. Определяя философию как 
«учение об общезначимых ценностях», и Виндельбанд и Риккерт считали, 
что для обнаружения их многообразия в культуре, она должна обратить-
ся к истории, ибо последняя являет собой процесс осознания и воплощения 
ценностей. При этом особое значение они придавали вопросу о специфике 
метода исторических наук, которые, по словам Виндельбанда, являются 
«органоном философии». В работах Виндельбанда только наметился но-
вый взгляд на историческое знание, однако систематическое развитие он 
получил в исследованиях Риккерта. Продолжая идею своего предшествен-
ника о том, что науки различаются не по предмету (как это было у Диль-
тея с его «науками о природе» и «науками о духе»), а по методу, — так, 
что «номотетические» науки рассматривают действительность с точ-
ки зрения всеобщего, выражаемого с  помощью естественных законов, 
а «идиографические» науки — с точки зрения единичного в его историче-
ской неповторимости, Риккерт заключил, что это различие вытекает 
из применения ими разных принципов отбора и упорядочения эмпирических 
данных. В силу того, что действительность представляет собой «непре-
рывную разнородность» и иррациональность, познание ее может осущест-



163

вляться только как преобразование, а  не отражение. Каждая из наук 
располагает некоторыми априорными процедурами, которые она исполь-
зует при отборе своего материала из многокачественной действитель-
ности и преобразовании его в понятие. Образование понятий при этом 
может осуществляться двумя способами: 1) путем ориентации на общее, 
когда из всего многообразия выбираются лишь повторяющиеся моменты 
(“генерализирующий” метод); 2) путем ориентации на индивидуальное, 
когда отбираются моменты, составляющие индивидуальность рассма-
триваемого явления (“индивидуализирующий” метод). Первый способ 
соответствует естественным наукам, а второй — истории, предметом 
которой является культура как особая сфера опыта, в которой индиви-
дуальность исторического является индивидуальностью ценности. А по-
скольку история изучает исключительно индивидуальные явления, по-
стольку в  ней, по мнению представителей баденской школы, вообще 
невозможны объективные связи и законы.

Таким образом, по силе влияния, остроте, дискуссионности и миро-
воззренческой значимости неокантианство не только оставило позади 
себя другие современные ему философские школы и течения, но и вышло за 
рамки «чистой» философии в своих претензиях на роль некоего фундамен-
тального мировоззрения, определяющего все без исключения области куль-
турной и социальной жизни, вплоть до теологии, этики, социологии и по-
литики.

Фрагменты произведений публикуются по изданиям:
Виндельбанд В. Избранное: Дух и история. Пер. с нем. — М.: Юрист, 

1995. — 687 с.
Риккерт Г. Науки о природе и науки о культуре//
Культурология. ХХ век: Антология. — М.: Юрист, 1995. — 703 с.
Коген Г. Теория опыта Канта. Пер. с нем. — М.: Академический про-

ект, 2012. — 618 с.
Наторп П. Избранные работы / Сост. В.А. Куренной. — М.: Изда-

тельский дом «Территория будущего», 2006. — 384 с.

Из работы В. Виндельбанда «Философия культуры  
и трансцендентальный идеализм»

[...] Ибо философское понимание культуры начинается лишь там, где 
кончается психологическое или историческое установление фактическо-
го ее содержания; оно отвечает на quaestio juris, причем руководствуется 



164

а)

единственно лишь точкой зрения имманентной предметной необхо-
димости. Но в этом именно и заключается, по моему мнению, крити-
ческий метод Канта; и вытекающий отсюда основной способ пони-
мания культурных функций и есть трансцендентальный идеализм. [...] 
Не подлежит никакому сомнению, что в своем критическом анализе 
Кант всегда исходил из вопроса, каким образом в выросшем из опыта 
индивидуальном сознании возможны априорные синтетические суж-
дения, т. е. такие функции разума, всеобщая и необходимая значимость 
которых должна распространяться на весь опыт. Исходя из этого, его 
идеализм и прозвали впоследствии субъективным. Но столь же несо-
мненно, что плодом кантовской критики всегда было выявление тех 
разумных оснований, на которых зиждятся великие области культуры: 
«Критика чистого разума» дала основную структуру науки, как ее на-
шел и понимал Кант; «Критика практического разума» и построенная 
на ней «Метафизика нравов» — царство разумных целей в морали 
и праве; «Критика способности суждения» — определение сущности 
искусства и эстетического творчества жизни; и тогда только можно 
было поставить дальнейший критический вопрос, какие из характе-
ризующих культурные ценности моментов чистого разума содержатся 
в религиозной форме общественной жизни. Этот путь, совершенный 
Кантом от постановки им проблемы до ее решения, есть путь фило-
софии от XVIII до XIX в., от Просвещения до романтизма. Развитие 
это, с предметной точки зрения, состояло в  замене естественного 
человека историческим, с методической точки зрения — в замене пси-
хологии историей как органоном критики. Это самое развитие по-
вторила затем снова послекантовская философия, пройдя путь от 
Фриза к Гегелю. Но что же стоит в центре всего этого развития? Бес-
смертная заслуга Канта — открытие им синтетического сознания.

Критика чистого разума раз и навсегда установила невозможность 
для зрелого философского сознания мыслить мир так, как он являет-
ся наивному сознанию, т.  е. «данным» и отраженным в  сознании.  
Во всем том, что нам представляется данным, кроется уже деятельность 
нашего разума: на том факте, что мы сначала создаем для себя вещи, 
и основывается наше познавательное право на них. Нам нужно сна-
чала присвоить, приспособить к себе тот мир, который мы должны 
пережить, потому что мы можем пережить всегда лишь часть мира, 
один только отрезок его и то лишь в упорядоченной связи, принципы 
же отбора и связи заложены в структуре нашего сознания, в котором 



165

они и должны быть найдены. Мир, который мы переживаем, есть наше 
дело. Пока что нельзя еще сказать, чтобы идея эта была особенно нова 
или глубока. Что эмпирическое сознание может воспринять лишь не-
большой отрезок громадного мира и что каждый из нас представляет 
себе этот отрезок на свой лад, соответственно предшествующей исто-
рии своей жизни, — об этом давно уже и много говорилось, и, чтобы 
открыть это, не нужен был Кант. Но громадное значение его критиче-
ского принципа покоится на в сущности поразительно простом след-
ствии из этого психологического факта. Если общезначимые суждения, 
составляющие фактически то, что мы называем «опытом», вообще 
должны иметь место, то это возможно лишь благодаря тому, что все 
эти эмпирические ассоциации и апперцепции пронизывает транс-
цендентальный синтез, т. е. в самих вещах кроющаяся, от движений 
эмпирического сознания независимая связанность элементов. Эти 
связи элементов суть формы «трансцендентальной апперцепции», 
и учение, что все решительно предметы порождены этим общезначи-
мым синтезом и что кроме них ничего другого не существует, и есть 
трансцендентальный идеализм. Не только в данной связи, но и во-
обще для сохранения и дальнейшего развития трансцендентального 
идеализма необходимо особенно резко подчеркивать, что кантовское 
понятие «сознания вообще» нельзя истолковывать ни в психологиче-
ском, ни в метафизическом смысле, но что оно относится исключи-
тельно лишь к предметным предпосылкам общезначимых суждений. 
С другой стороны, однако, столь же необходимо резко и недвусмыс-
ленно уяснить себе отношение трансцендентальной апперцепции 
к деятельности человеческого разума. У самого Канта, по крайней мере 
если следовать буквальному смыслу его слов, отношение это еще да-
леко не ясно. Этот труднейший вопрос критицизма, вопрос его жизни 
и смерти, не получил еще у него своего разрешения. Известно ведь, 
сколько различных, даже противоположных мнений высказано было 
относительно того, как следует понимать эти априорные формы раз-
ума: обусловлены ли и в какой мере обусловлены они существом че-
ловека? В теоретической философии Кант до самого последнего вре-
мени придерживался выставленного им в  диссертации «De mundi 
sensibilis etc.» учения, согласно которому пространство и время пред-
ставляют собою специфически человеческие формы созерцательного 
представления: сначала он отсюда психологически вывел их априорную 
значимость для всего «нашего» опыта, затем в «Критике чистого раз-



166

а)

ума» он точно таким же образом ограничил применение категорий 
«миром явлений», основываясь исключительно на том обстоятельстве, 
что подлежащее категориальному синтезу многообразие может быть 
созерцательно дано человеку лишь в пространстве и времени: сами по 
себе категории значимы и для других видов созерцательного пред-
ставления, как, с другой стороны, формы аналитического мышления 
должны обладать разумной значимостью для любого содержания и для 
всякого мышления вообще. Не будем доискиваться, допустимо ли 
мыслить отношение пространства и времени к «нашему созерцатель-
ному представлению» так, как его мыслил Кант, и мог ли сам Кант 
желать такого антропологического обоснования для математических 
истин, которые должны ведь были на нем покоиться: несомненно то, 
что для дедукции «основоположений» оказалось необходимым при-
менить и вместе с тем ограничить категории наглядно данным чело-
веку во времени и пространстве многообразием, что только таким 
образом можно было дойти до систематической структуры науки, до 
понимания этой основной ценности теоретической культуры. Точно 
так же обстоит дело и в практической философии — только Кант идет 
здесь обратным путем. Если при анализе знания он исходит из ощу-
щения и созерцательного представления и от этих антропологических 
элементов поднимается затем к всеобщему и разумному, т. е. к кате-
гориям, то в «Критике практического разума» (правда, предваритель-
но подготовив почву в  «Основах метафизики нравственности») он 
начинает с закона чистой воли, значимость которого распространя-
ется на «все разумные существа», придает ему затем характер катего-
рического императива через отнесение его к двойной чувственно-
сверхчувственной сущности человека и,  наконец, в  «Метафизике 
нравов» дедуцирует отдельные обязанности через отнесение этой ос-
новной заповеди к  эмпирическим условиям индивидуальной или 
общественной жизни человека. Таким образом, и  здесь, в области 
нравственности и права, мы имеем дело с тем же основным методом: 
и эта великая область культуры постигается как вторжение всеобъем-
лющего и всеобщего царства разума в разумную жизнь человека. От-
сюда [...] для трансцендентальной философии вытекает ясно опреде-
ленный методический принцип: сначала необходимо вскрыть 
общезначимые предпосылки разумной деятельности, на которых 
в конце концов покоится все то, что мы называем культурой, затем 
с помощью предметного анализа установить, какие из этих предпо-



167

сылок определяются специфически человеческими, в широком смыс-
ле слова эмпирическими, условиями: полученный остаток будет таким 
образом содержать в себе одну только всеобщую сверхэмпирическую 
необходимость самого разума. Это абсолютное априори обладает само 
по себе безусловной значимостью: входя в эмпирическое сознание, 
оно не только становится нормой для субъекта, желающего познавать, 
действовать, творить, но получает также и зависящую от особенностей 
эмпирического сознания спецификацию, причем спецификация эта 
проходит последовательно различные ступени индивидуализации, 
начиная с родового сознания вплоть до индивидуализированной фор-
мы субъекта в пространстве и во времени. В последней форме мы как 
индивиды переживаем все то, что мировой разум оставляет в нашем 
конечном сознании, и отсюда путем обратного восхождения и посте-
пенного исключения всего эмпирического мы должны снова прийти 
к царству всеобщих значимостей во всей их чистоте.

[...] Уже из этих кратких замечаний о методическом проведении 
принципа трансцендентальной философии должно было стать ясным 
тесное родство этого принципа с проблемой философии культуры. 
Ибо под культурой мы в конечном итоге унимаем не что иное, как 
совокупность всего того, что человеческое сознание в силу присущей 
ему разумности вырабатывает из данного ему материала: центральным 
же пунктом трансцендентальной философии является выставленное 
Кантом положение, согласно которому во всем том, что мы привыкли 
принимать за данное, поскольку оно представляет собой общезначи-
мый опыт, присутствует уже трансцендентальный синтез соответствен-
но законам «сознания вообще», соответственно сверхэмпирическим, 
предметно значащим формам разума. К этому взгляду Канта привела 
критика науки, более всего отвечавшей его метафизической потреб-
ности и потому более всего интересовавшей его, и на этой критике он 
построил затем свое опровержение догматической метафизики и обо-
снование метафизики явлений в форме «чистого естествознания». Тот 
самый принцип, с помощью которого Кант показал, какое знание 
невозможно и какое возможно, позволяет нам также методически 
разграничить отдельные науки соответственно создающим их пред-
меты различным принципам отбора и систематизации. Таким образом 
он составляет непременную основу всякой гносеологии.

Эта деятельность разума, дающая начало науке и представляющая 
собой воссоздание мира из закона интеллекта, имеет точно ту же 



168

а)

структуру, что и всякое практическое и эстетическое творчество куль-
турного человека. Здесь поэтому коренится предметное единство 
трансцендентального идеализма как философии культуры. Нигде это 
порождение предметов из закона сознания не сказывается с  такой 
явной самоочевидностью, как в практической области (и только в этом 
смысле и можно говорить в трансцендентальной философии о при-
мате практического разума); что нравственная деятельность стремит-
ся обработать данный нам мир природы (в широком смысле этого 
слова, включающем в  себя также и  человеческую инстинктивную 
и эмоциональную жизнь) согласно закону разумной воли, что издан-
ного мира мы здесь путем отбора и систематизации создаем новый 
и вьющий мир — это столь самоочевидно, что не нуждается ни в каком 
пояснении. То же самое встречаем мы и в правовой области: разум 
создает в праве новый порядок человеческих взаимоотношений, по-
следний смысл которого вытекает в принципе из категорического 
императива, повелевающего обеспечивать свободу личности в сфере 
ее социальной деятельности. Вся сфера эстетической жизни точно так 
же подчинена основным формам изоляции и синтетического возрож-
дения. Всякое художественное творчество порождает свои предметы 
из активности сознания, которую Кант называл силой «воображения» 
гения, приписывая ей оригинальность и образцовость, а тем самым 
и объективную сообщаемость; даже импрессионист, желающий огра-
ничиться простой передачей «виденного» им, отграничивает, выби-
рает и формирует данные своего переживания, т. е. творчески обра-
батывает их. Всякое же наслаждение художественным произведением 
есть не что иное, как вторичное переживание того изолирования и вос-
создания, которое художник однажды уже совершил со своим матери-
алом. Даже наслаждение красотами природы не лишено этих момен-
тов синтетического порождения предмета: они сказываются здесь 
в выборе места, в нахождении действенных линий и отношений. На-
конец, что касается религии, то в несколько измененном виде к ней 
относится все то, что уже сказано было нами о науке, о нравствен-
ности и праве, об искусстве. Ибо религия не соответствует (как я это 
показал в «Прелюдиях») никакой особой области разумных ценностей: 
все содержимые в ней элементы абсолютных ценностей распределя-
ются между тремя царствами — истины, добра и красоты. Ее эмпири-
ческое своеобразие как особой культурной формы сводится к социо-
логическому расширению психической жизни за пределы союза 



169

эмпирических субъектов, к включению в него мифических сил, пере-
живаемых самым различным образом —соответственно стадии раз-
вития данной религиозной группы, начиная с примитивного анимиз-
ма и  кончая богословским сверхнатурализмом или мистической 
неизреченностью. Ее специфические функции лишены особого транс-
цендентального знания, свои разумные основания она заимствует 
у логических, этических или эстетических содержаний. Единственное 
разумное основание, присущее именно религии как таковой, сводит-
ся к  требованию пережить совокупность всех разумных ценностей 
в абсолютном единстве, не достижимом ни для одной из форм наше-
го сознания в отдельности.

Таковы те предметные основания, которые вместе с формальным 
схематизмом кантовского мышления принудили его применить по-
следовательно принцип синтеза, открытый им сначала для обоснова-
ния науки, и к другим областям культуры: так само внутреннее раз-
витие проблемы привело к тому, что критицизм, по методу своему 
возникший сначала из проблемы науки, невольно получил более ши-
рокое значение философии культуры, даже стал философией культу-
ры par excellence. В сознании творческого синтеза культура познала 
самое себя, ибо в глубочайшей сущности она и есть не что иное, как 
этот творческий синтез.

Навсегда знаменательным останется тот факт, что эта глубочайшая 
мысль, охватывающая и освещающая собою всю громадную область 
культуры, была осознана впервые таким скромным и совсем не бле-
стящим человеком, каким был кёнигсбергский мудрец. [...]

Из работы В. Виндельбанда «Что такое философия?»

Названия имеют свою судьбу, но редкое из них имело судьбу столь 
странную, как слово «философия». Если мы обратимся к истории 
с вопросом, что собственно есть философия, и справимся у людей, 
которых называли и теперь еще называют философами, об их воз-
зрениях на предмет их занятий, то получим столь разнообразные 
и бесконечно далеко отстоящие друг от друга ответы, что попытка 
выразить это пестрое многообразие в одной простой формуле и под-
вести всю эту неопределенную массу явлений под единое понятие 
окажется делом совершенно безнадежным. Правда, эта попытка пред-
принималась не раз, в частности историками философии; они старались 



170

а)

при этом отвлечься от тех различных определений содержания фило-
софии, в которых отражается обычное стремление каждого философа 
вложить в саму постановку своей задачи квинтэссенцию добытых им 
мнений и точек зрения; таким путем они рассчитывали достигнуть 
чисто формального определения, которое не находилось бы в зависи-
мости ни от изменчивых воззрений данной эпохи и национальности, 
ни от односторонних личных убеждений и потому было бы в состоянии 
охватить все, что когда-либо называлось философией. Но будет ли при 
этом философия названа жизненной мудростью, наукой о принципах, 
учением об абсолюте, самопознанием человеческого духа или еще 
как-нибудь, определение всегда окажется либо слишком широким, 
либо слишком узким; в истории всегда найдутся учения, которые на-
зываются философией и тем не менее не подходят под тот или иной 
из установленных формальных признаков этого понятия.

[...] Следовательно, философия, несмотря на свое несовершенство, 
заслуживала бы наименования науки, если бы можно было установить, 
что все, именуемое философией, стремится быть наукой и при пра-
вильном решении своей задачи может ею стать. Но дело обстоит  
не так. Определение философии как науки вызывало бы уже сомнение, 
если бы можно было показать, а показать это можно и уже показыва-
лось, что задачи, которые ставят философы и не иногда, а видя в этом 
свою главную цель, никогда не могут быть решены путем научного 
познания. Если утверждение о невозможности научного обоснования 
метафизики, впервые высказанное Кантом, а затем повторенное в са-
мых различных вариантах, справедливо, то из области «науки» ис-
ключаются все те «философии», которым присуща метафизическая 
тенденция;

[...] Но и среди тех, для кого философия есть познание, многие 
ясно сознают, что достигнуть этого познания посредством научного 
исследования им не удастся: не говоря уже о мистиках, для которых 
вся философия есть только озарение, — как часто в истории повторя-
ется признание того, что последние корни философского убеждения 
не могут быть обнаружены в научных доказательствах! Областью, куда 
должна бросить свой якорь философия, поднимаясь над волнами на-
учного движения, считают то совесть с ее постулатами, то разум как 
проникновение в непостижимые глубины жизни, то искусство как 
органон философии, то гениальное восприятие, исконная «интуиция», 
то божественное откровение; ведь даже о Шопенгауэре, человеке, 



171

в котором многие современники видят философа par excellence, гово-
рится, что его учение не может быть усвоено или доказано посредством 
методической работы, а открывается лишь всеобъемлющему «взору», 
который, созерцая все познанное наукой, способен истолковать его.

[...] Различие между научной и ненаучной философией — искони 
излюбленная полемическая фраза. Впервые Платон и Аристотель 
противопоставили свою философию как науку софистике как нена-
учному, полному непроверенных предпосылок, мнению; по иронии 
истории теперь это соотношение перевернуто: позитивистские и ре-
лятивистские представители современной софистики противопостав-
ляют свое учение в качестве «научной философии» тем, кто еще хранит 
великие достижения греческой науки. Но и из не участвующих в этом 
споре философию не признают наукой те, кто видит в ней только 
«историю человеческих заблуждений».

[...] Непредубежденный взор историка признает философию слож-
ным и изменчивом культурным явлением, которое нельзя просто втис-
нуть в какую-либо схему или рубрику; он поймет, что в этом ходячем 
подчинении философии науке содержится несправедливость как  
по отношению к философии, так и по отношению к науке: по отно-
шению к первой — так как этим ставятся слишком узкие границы ее 
уходящим вдаль устремлениям; по отношению ко второй — так как на 
нее возлагается ответственность за все воспринимаемое философией 
из других многочисленных источников.

[...] Науки можно различать либо по их предмету, либо по их ме-
тодам, но ни то, ни другое не может служить общим признаком для 
всех систем философии. Что касается предмета философии, то на-
ряду с системами философии, признающими своим объектом все, что 
есть или даже «может быть», существуют другие, не менее значитель-
ные, которые сильно сужают область своего исследования, ограничи-
вая ее, например, «последними основами» бытия и мышления, уче-
нием о духе, теорией науки и т. п. Целые области знания, составляющие 
для одного философа если не единственный, то главный предмет 
философии, решительно отвергаются другим в  качестве предмета 
философии. Есть системы, стремящиеся быть только этикой, есть 
и другие, которые, сводя философию к теории познания, относят ис-
следование моральных проблем к компетенции наук, занимающихся 
психической и биологической эволюцией. Одни системы превращают 
философию в психологию, другие — тщательно отграничивают ее  



172

а)

от психологии как эмпирической науки. Многие «философы» — до-
сократики оставили нам лишь ряд наблюдений и теорий, которые мы 
теперь отнесли бы к физике, астрономии, метеорологии и т. д., но ни 
в коем случае не сочли бы философскими по своему характеру; во 
многих более поздних системах какой-либо оригинальный взгляд на 
природу то становится интегральной частью системы, то принципи-
ально исключается из области философского умозрения. Центр тяже-
сти каждой средневековой философской системы — интерес к вопро-
сам, которые теперь составляют предмет богословия. Философия 
Нового времени все более отказывается от их рассмотрения. Одни 
мыслители считают вопросы права или искусства важнейшими про-
блемами философии, другие — решительно отрицают возможность их 
философского исследования. О философии истории древние системы, 
а также большинство метафизических систем до Канта не имели по-
нятия; в настоящее же время она стала одной из важнейших дисциплин. 
Вследствие этой разнородности предметов философии историк фило-
софии сталкивается с весьма серьезной, как будто еще не подвергнутой 
рассмотрению трудностью, а именно с тем, до какой степени и в каких 
пределах в историю философии можно включать учения и воззрения 
философа, оставляя в стороне тот биографический интерес, который 
они имеют для характеристики его личности. Здесь возможны, как мне 
кажется, только два последовательных пути: либо следовать за всеми 
странностями истории в наименовании различных явлений и предо-
ставить историческому изложению как «философскому» интересу 
свободу блуждать от одного предмета к другому, либо положить в ос-
нову определенную дефиницию философии и сообразно с ней вы-
бирать и исключать отдельные учения. В первом случае за «историче-
скую объективность» придется расплачиваться запутывающей 
разнородностью предметов и отсутствием связи между ними, во вто-
ром — достигнутые единство и ясность будут носить отпечаток одно-
сторонности, позволяющей привносить личное убеждение исследо-
вателя в схему исторического развития. [...]

[...] Поэтому нельзя с исторической общезначимостью говорить 
ни об особом способе научного изучения, применение которого со-
ставляет сущность философии, ни о том, что эта сущность всегда вы-
ражается в стремлении, хотя бы и несовершенном, к такому методу. 
Ибо, с одной стороны, все те, для которых философия есть нечто 
большее, чем научная работа, весьма последовательно не хотят во-



173

обще ничего знать о ее методе, с другой же стороны, именно те, кото-
рые хотят сделать философию наукой, слишком часто поддаются же-
ланию навязать философии испытанные в отдельных областях методы 
других наук, например математики или индуктивного естествознания. 
И наконец, как далек от всеобщего признания особый метод фило-
софии там, где он действительно был установлен! Диалектический 
метод немецкой философии для большинства людей — только стран-
ное и нелепое фокусничество, и если Кант думал, что он установил 
для философии «критический» метод, то историки еще поныне не 
выяснили между собой, что он подразумевал под ним. [...] Но чтобы 
это изучение сохраняло разумный смысл, даже если оно не способно 
установить общее понятие философии, необходимо исходить из того, 
что само изменение, которое название «философия» претерпело в те-
чение ряда веков, должно быть не произвольным и случайным, а иметь 
разумный смысл и самостоятельное значение. Если, несмотря на все 
странности индивидуальных отличий, история названия «философия» 
представляет собой результат важного развития, связанного с культур-
ной жизнью европейского мира, то история этого названия, как и всех 
понимаемых под этим отдельных явлений, сохраняет самостоятельный 
и ценный смысл не только несмотря на это изменение, но именно 
благодаря ему.

Так дело и обстоит, и только уяснив историю понятия «филосо-
фия», можно определить, что в будущем сможет в большей или мень-
шей степени притязать на причастность к ней. [...] Известное изрече-
ние Платона часто передается следующим образом: «Несчастья 
человечества прекратятся только тогда, когда властители будут фило-
софствовать или философы властвовать, т. е. не раньше, чем соеди-
нятся в одних руках философия и политическая власть». Как легко это 
высмеять, если под «философствованием» понимать метафизические 
мечтания, а при слове «философы» думать о непрактичных профес-
сорах и одиноких ученых! Но переводить надо правильно. Тогда ока-
жется, что Платон требовал только, чтобы власть находилась в руках 
образованных людей, и мы поймем, может быть, как пророчески 
предвосхитил он этим изречением развитие европейской жизни. [...] 
Вся история греческой мысли, от размышления Фалеса о последней 
основе вещей вплоть до логики Аристотеля, составляет одно великое 
типическое развитие, темой которого служит наука. Эта наука направ-
лена поэтому на все, что вообще способно или кажется способным 



174

а)

стать объектом познания: она обнимает всю Вселенную, весь пред-
ставляемый мир. [...]

[...] Зародившись в оппозиции к опекаемой церковью науке, эта 
новая философия должна прежде всего показать, как она хочет соз-
дать свое новое знание. Она исходит из исследований о сущности 
науки, о процессе познания, о приспособлении мышления к его пред-
мету. Если эта тенденция носит вначале методологический характер, 
то постепенно она все более превращается в теорию познания. Она 
ставит вопрос уже не только о путях, но и о границах познания. Про-
тиворечие между метафизическими системами, учащающееся и обо-
стряющееся как раз в это время, приводит к вопросу о том, возмож-
на ли вообще метафизика, т.  е. имеет ли философия, наряду со 
специальными науками, свой собственный объект, свое право на 
существование.

И на этот вопрос дается отрицательный ответ! Тот самый век, 
который в гордом упоении знанием мечтал построить историю чело-
вечества, опираясь на свою философию, — восемнадцатый век — уз-
нает и признает, что сила человеческого знания недостаточна для того, 
чтобы охватить Вселенную и проникнуть в последние основы вещей. 
Нет больше метафизики — философия сама разрушила себя. К чему 
еще ее пустое имя? Все отдельные предметы розданы особым наукам — 
философия подобна поэту, который опоздал к дележу мира. Ибо со-
единять в одно целое последние выводы специальных наук — не значит 
еще познавать Вселенную — это трудолюбивое накопление знаний 
или художественное их комбинирование, но не наука. Философия 
подобна королю Лиру, который роздал своим детям все свое имущество 
и затем должен был примириться с тем, что его, как нищего, выбро-
сили на улицу. [...]

Итак, будучи сначала вообще единой нераздельной наукой, фило-
софия, при дифференцированном состоянии отдельных наук, стано-
вится отчасти органом, соединяющим результаты деятельности всех 
остальных наук в одно общее познание, отчасти проводником нрав-
ственной или религиозной жизни, отчасти, наконец, тем центральным 
нервным органом, в котором должен доходить до сознания жизненный 
процесс всех других органов. Составляя первоначально саму науку 
и всю науку, философия позднее представляет собой либо результат 
всех отдельных наук, либо учение о том, на что нужна наука, либо, 
наконец, теорию самой науки. Понимание того, что называют фило-



175

софией, всегда характерно для положения, которое занимает научное 
познание в ряду культурных благ, ценимых данной эпохой. Считают 
ли философию абсолютным благом или только средством к высшим 
целям, доверяют ли ей изыскание последних жизненных основ ве-
щей, — все это выражается в  том смысле, который соединяется со 
словом «философия».

Философия каждой эпохи есть мерило той ценности, которую 
данная эпоха приписывает науке: именно потому философия являет-
ся то самой наукой, то чем-то, выходящим за пределы науки, и когда 
она считается наукой, она то охватывает весь мир, то становится ис-
следованием сущности самого научного познания. Поэтому, сколь 
разнообразно положение, занимаемое наукой в общей связи культур-
ной жизни, столь же много форм и  значений имеет и философия, 
и отсюда понятно, почему из истории нельзя было вывести какого-
либо единого понятия философии. [...]

В том и состоит величие Канта, что, возвысившись посредством 
невыразимо трудной и сложной работы мысли над философскими 
предрассудками своего времени, он пришел к пониманию того, на-
сколько для оценки истинности представления безразличен есте-
ственно необходимый процесс его осознания. Способ, посредством 
которого индивиды, народы, весь человеческий род доходят по пси-
хологическим законам до установления определенных представлений 
и до веры в их правильность, не дает нам никаких указаний для абсо-
лютной оценки их истинности. Естественно необходимый ход пред-
ставлений может как у отдельного человека, так и у всех людей вести 
так же легко к заблуждению, как и к истине; он царит повсюду, и по-
тому его наличность не свидетельствует в пользу значения одних пред-
ставлений в противоположность другим.

Если поэтому и Кант, отказавшись от прежней метафизики, чув-
ствовал себя прежде всего вынужденным определить философию как 
метафизику не вещей, а знания, то для него эта теория познания была 
не историей индивидуального или культурного развития и не генети-
чески-психологической теорией, а критическим исследованием. Все 
равно каким образом, по какому поводу и по каким законам в сознании 
личности или рода выработались те суждения, которые изъявляют 
притязание на всеобщее и необходимое значение; философия спра-
шивает не об их причинах, а об их основаниях, она не объяснение, 
а критика. [...] Здесь нам важно только выявить с достаточной полнотой 



176

а)

то совершенно новое понятие философии, которое было открыто его 
Критикой. Поскольку она — теория, она направлена только на иссле-
дование того, по какому праву известным представлениям и соедине-
ниям представлений приписывается некая высшая необходимость 
и общезначимость, выходящие за пределы необходимости их эмпири-
ческого возникновения. Представления приходят и уходят; как это 
совершается, пусть объяснит психология. Философия исследует, како-
ва их ценность с критической точки зрения истины. [...]

[...] Многие мыслители пытались вновь превратить философию 
в  теорию познания, и  большинство из них вернулись либо путем 
самостоятельных изысканий, либо путем воспроизводства уче-
ний XVIII в. к тенденции психологизма. Не отсутствовали даже голоса, 
снова пытавшиеся свести философию к исследованию того, что имеет 
значение для практических жизненных целей людей. Все эти попытки 
наталкиваются на одну из двух опасностей: они уничтожают либо ха-
рактер философии как науки вообще, либо же ее характер как особой 
науки, строго отграниченной от всех других. В первом случае они дела-
ют из философии логический «роман», состоящий из понятий, во вто-
ром — превращают ее в рагу из отбросов психологии и истории культу-
ры. Самостоятельной наукой философия может остаться или стать 
только в том случае, если она в полном и чистом виде сохранит кантов-
ский принцип. Не отрицая исторической эволюции слова «философия» 
и не отнимая ни у кого права называть философией все, что ему забла-
горассудится, я лишь пользуюсь этим правом, вытекающим из отсут-
ствия точного исторического значения, если, опираясь на изложенное 
здесь историческое рассмотрение вопроса, считаю возможным понимать 
под философией в систематическом (а не в историческом) смысле кри-
тическую науку об общеобязательных ценностях. Определением «наука 
об общеобязательных ценностях» устанавливается предмет философии; 
определением «критическая наука» — ее метод.

Я убежден, что это понимание есть не что иное, как всестороннее 
развитие основной идеи Канта. [...]

Из работы Г. Риккерта «Науки о природе и науки о культуре»

Проблеме, о которой сейчас пойдет речь, мы дадим название про-
блемы исторического образования понятий, так как под понятием, 
расширяя общепринятое словоупотребление, мы подразумеваем вся-



177

кое соединение (Zusamen-fassung) существенных элементов какой-
нибудь действительности. Подобное расширение правомерно, по-
скольку ясно, что понимание еще не равнозначно генерализированию. 
Итак, нам нужно теперь найти руководящий принцип таких понятий, 
содержание которых представляет собой нечто особенное и индиви-
дуальное. От решения этой проблемы зависит не только логический 
характер исторической науки, но в сущности и оправдание деления 
на науки о природе и науки о культуре. Это деление правильно, если, 
как я думаю, удастся показать, что то же самое понятие культуры, 
с помощью которого мы смогли отделить друг от друга обе группы 
научных объектов, сможет определить и принцип исторического, или 
индивидуализирующего образования понятий. Таким образом, нам 
теперь, наконец, предстоит показать связь между формальным и ма-
териальным принципом деления и понять сущность исторических 
наук о культуре.

[...] Эта связь между культурой и историей дает нам вместе с тем 
возможность сделать еще один шаг дальше Она не только показывает 
нам, почему для культурных явлений недостаточно естественнонауч-
ного, или генерализирующего рассмотрения, но также и то, каким 
образом понятие культуры делает возможным историю как науку, т. е. 
каким образом благодаря ему возникает индивидуализирующее об-
разование понятий, создающее из простой и не доступной изображе-
нию разнородности охватываемую понятиями индивидуальность. 
В сущности, значение культурного явления зависит исключительно от 
его индивидуальной особенности, и поэтому в исторических науках 
о культуре мы не можем стремиться к установлению его общей «при-
роды», но, наоборот, должны пользоваться индивидуализирующим 
методом. [...] Отсюда вытекает, что и для исторических наук о культу-
ре действительность распадается на существенные и несущественные 
элементы, а именно — на исторически важные индивидуальности 
и просто разнородное бытие. Тем самым мы приобрели, по крайней 
мере в самой общей, хотя еще и неопределенной форме, искомый нами 
руководящий принцип исторического образования понятий, т. е. пре-
образования разнородной непрерывной действительности при со-
хранении ее индивидуальности и особенности. Мы можем теперь 
различать два рода индивидуального: простую разнородность 
(Andersartigkeit) и индивидуальность в узком смысле слова. Одна ин-
дивидуальность совпадает с  самой действительностью и не входит  



178

а)

ни в какую науку. Другая представляет собой определенное понимание 
действительности и потому может быть охвачена понятиями.

[...] Итак, понятие культуры дает историческому образованию по-
нятий такой же принцип выбора существенного, какой в естественных 
науках дается понятием природы как действительности, рассмотрен-
ной с точки зрения общего. Лишь на основе обнаруживающихся в куль-
туре ценностей становится возможным конституировать понятие до-
ступной изображению исторической индивидуальности.

На этот способ образования понятий так же, как и на различие 
обоих видов индивидуального, логика до сих пор не обращала вни-
мания, что объясняется тем, на мой взгляд, весьма существенным 
обстоятельством, что исторические понятия, содержащие в себе исто-
рические индивидуальности и выявляющие их из разнородно-инди-
видуальной действительности, не выступают так отчетливо и ясно, 
как естественнонаучные. Причину этого мы уже знаем. В противо-
положность общим понятиям, они редко выражаются в абстрактных 
формулах или определениях. Заключающееся в них содержание боль-
шей частью окутано в исторической науке наглядным материалом. 
Они дают нам его в наглядном образе, который часто почти что со-
вершенно скрывает его и для которого они дают схему и контуры; 
мы же принимаем затем этот образ за главное и рассматриваем его 
как отображение индивидуальной действительности. Этим и объ-
ясняется непонимание того логического процесса, который лежит 
в основе исторических трудов, только отчасти носящих наглядный 
характер, и который решает, что существенно с исторической точки 
зрения; непонимание, часто даже переходящее в отрицание в истории 
какого бы то ни было принципа выбора. Поскольку в этом последнем 
случае вполне справедливо полагали, что простое «описание» еди-
ничного еще не представляет собой науки, то и возникла мысль под-
нять историю на ступень науки, а так как тогда был известен только 
один принцип образования понятий, то истории и был рекомендован 
генерализирующий метод естественных наук. Идя этим путем, нель-
зя было, конечно, понять сущность исторической науки. Этим игно-
рированием индивидуализирующего принципа выбора объясняется 
также то сочувствие, которое часто бессмысленные попытки пре-
вратить историю в  естествознание встречали со стороны логики, 
оперировавшей с  одним лишь принципом генерализирующего  
выбора.



179

Вероятно, многие историки не согласятся с тем, что изложенный 
здесь логический принцип правильно передает сущность их деятель-
ности, т. е. делает впервые только возможным отделение исторической 
индивидуальности от несущественной разнородности; они будут на-
стаивать на том, что задача их сводится к простой передаче действи-
тельности. Ведь один из их величайших учителей поставил им цель 
описывать все так, «как оно было на самом деле».

[...] Конечно, по сравнению с трудами историков, произвольно 
искажавших факты или прерывавших изложение субъективными 
выражениями похвалы и порицания, требование Ранке соблюдать 
«объективность» справедливо, и именно в противоположность таким 
произвольным историческим конструкциям следует подчеркивать 
необходимость считаться с фактами. Но отсюда, однако, не следует, 
даже если Ранке и был такого мнения, что историческая объектив-
ность заключается в простой передаче голых фактов без руководя-
щего принципа выбора. В  словах «как оно было на самом деле» 
(eigentlich) заключается, как и  в  «идиографическом» методе, про-
блема. Это напоминает нам одну известную формулировку сущности 
естественнонаучного метода, вполне соответствующую формуле Ран-
ке. Если, по Кирхгофу, цель механики состоит в «исчерпывающем» 
(vollstandig) и возможно простейшем описании происходящих в при-
роде движений, то этим точно так же еще ничего не сказано, ибо весь 
вопрос в том и заключается, что именно делает «описание» исчер-
пывающим и в чем состоит его «возможная простота». Такие опре-
деления только затушевывают проблемы, а не разрешают их; и как 
ни должна ориентироваться логика на труды великих ученых, она все 
же не должна на этом основании рабски следовать им в их определе-
ниях сущности их собственной деятельности. Вполне правильно 
говорит Альфред Дове, что Ранке избежал одностороннего искажения 
и оценки фактов не благодаря безразличию, но благодаря универсаль-
ности своего сочувствия (Mitgefuhl); так что даже сам великий мастер 
«объективной» истории, судя по этому замечанию лучшего его зна-
тока, является в исторических трудах своих «сочувствующим» чело-
веком, что принципиально отличает его от естествоиспытателя, в на-
учной работе которого «сочувствие» не может играть никакой роли. 
Для историка, которому, как этого желал Ранке, удалось бы совер-
шенно заглушить свое собственное я, не существовало бы больше 
вообще истории, а только бессмысленная масса просто разнородных 



180

а)

фактов, одинаково значительных или одинаково лишенных всякого 
значения и из которых ни один не представлял бы исторического 
интереса.

Свою «историю», т. е. свое единичное становление, если все суще-
ствующее рассматривать независимо от его значения и вне какого бы 
то ни было отношения к ценностям, имеет всякая вещь в мире, совер-
шенно так же, как каждая вещь имеет свою «природу» т. е. может быть 
подведена под общие понятия или законы. Поэтому один уже тот факт, 
что мы желаем и можем писать историю только о людях, показывает, 
что мы при этом руководствуемся ценностями, без которых не может 
быть вообще исторической науки. То, что ценности обыкновенно не 
замечаются, объясняется исключительно тем, что основывающееся на 
культурных ценностях выделение существенного из несущественного 
большей частью совершается уже авторами, дающими историку его 
материал, или представляется историку-эмпирику настолько «самою 
собой понятным», что он совсем не замечает того, что здесь на самом 
деле имеет место. Определенное понимание действительности он сме-
шивает с самой действительностью. Логика должна ясно сознать сущ-
ность этого само собой разумеющегося понимания, ибо на этой самой 
понятной предпосылке основывается своеобразие индивидуализирую-
щей науки о культуре в противоположность генерализирующему по-
ниманию индифферентной по отношению к ценностям природы.

Мы видим теперь, почему нам раньше важно было подчеркнуть, 
что только благодаря принципу ценности становится возможным от-
личить культурные процессы от явлений природы с точки зрения их 
научного рассмотрения. Только благодаря ему, а не из особого вида 
действительности, становится понятным — отличающееся от содер-
жания общих естественных понятий (Naturbegriff) — содержание ин-
дивидуальных, как мы теперь уже можем сказать, «культурных поня-
тий» (Kulturbegriff); и  для того, чтобы еще яснее выявить все 
своеобразие этого различия, мы вполне определенно назовем теперь 
исторически-индивидуализирующий метод методом отнесения к цен-
ности в противоположность естествознанию, устанавливающему за-
кономерные связи и игнорирующему культурные ценности и отнесе-
ние к ним своих объектов.

Смысл этого ясен. Скажите историку, что он не умеет отличать 
существенное от несущественного, он воспримет это как упрек своей 
научности. Он сразу согласится с тем, что должен изображать только 



181

то, что «важно», «значительно», «интересно», или еще что-нибудь в этом 
роде, и будет с пренебрежением смотреть на того, кто рад, когда червей 
находит дождевых. Все это, в такой форме, до того само собой понятно, 
что не требует даже особого акцентирования. И все же здесь кроется 
проблема, которая может быть разрешена только тем, что мы ясно со-
знаем отнесение исторических объектов к связанным с благами куль-
туры ценностям. Там, где нет этого отнесения, там события неважны, 
незначительны, скучны и не входят в историческое изложение, тогда 
как естествознание не знает несущественного в этом смысле.

[...] Тем не менее понятие отнесения к ценности следовало бы 
прояснить еще и с другой стороны, в особенности же отграничить его 
от таких понятий, с которыми его легко можно смешать, для того, 
чтобы не показалось, что истории ставятся здесь задачи, несовмести-
мые с ее научным характером. Согласно широко распространенному 
предрассудку, в частных науках не должно быть места никаким точкам 
зрения ценности. Они должны ограничиваться тем, что действитель-
но существует. Обладают ли вещи ценностью или нет — историку нет 
до этого дела. Что можно возразить на это? [...] Ценности не пред-
ставляют собой действительности, ни физической, ни психической. 
Сущность их состоит в их значимости, а не в их фактичности. Но 
ценности связаны с действительностью, и связь эта, как мы уже знаем, 
имеет два смысла. Ценность может, в о - п е р в ы х, таким образом 
присоединяться к объекту, что последний делается — тем самым — 
благом, и она может также быть связанной с актом субъекта таким 
образом, что акт этот становится тем самым оценкой. Блага же и оцен-
ки могут быть рассматриваемы сточки зрения значимости связанных 
с ними ценностей, т. е. когда стараются установить, заслуживает ли 
какое-нибудь благо действительно наименования блага и по праву ли 
совершается какая-нибудь оценка. Однако я упоминаю об этом толь-
ко для того, чтобы сказать, что исторические науки о культуре при 
исследовании благ и людей — оценивающих субъектов, не могут дать 
на подобные вопросы никакого ответа. Это заставило бы их высказы-
вать оценки, а оценивание (Werten) действительно не должно никогда 
входить в чисто историческое понимание действительности. Здесь 
кроется несомненно правомерный мотив стремления изгнать из эм-
пирических наук точку зрения ценности.

Следовательно, тот метод «отнесения к ценности», о котором мы 
говорим и который должен выражать собой сущность истории, следует 



182

а)

самым резким образом отделять от метода оценки, т. е. значимость 
ценности никогда не является проблемой истории, но ценности игра-
ют в ней роль лишь постольку, поскольку они фактически оценива-
ются субъектами и поскольку поэтому некоторые объекты рассматри-
ваются фактически как блага. Если история, следовательно, и имеет 
дело с ценностями, то все же она не является оценивающей наукой. 
Наоборот, она устанавливает исключительно то, что есть. [...] Так, 
например, историк как таковой не может решить, принесла ли Фран-
цузская революция пользу Франции или Европе или повредила им. 
Но ни один историк не будет сомневаться в том, что собранные под 
этим термином события были значительны и важны для культурного 
развития Франции и Европы и что они поэтому как существенные 
должны быть упомянуты в европейской истории. Короче говоря, оце-
нивать—значит высказывать похвалу или порицание. Относить к цен-
ностям — ни то, ни другое.

Итак, к этому только и сводится наше мнение. Если история вы-
сказывает похвалу или порицание, то она преступает свои границы 
как науки о бытии (Seinswissenschaft), ибо похвала или порицание 
могут быть обоснованы только с помощью имеющегося критерия 
ценностей, значимость которых уже доказана, а такое доказательство 
не может быть целью истории. Конечно, никто не может запрещать 
историку производить оценку исследуемых им явлений. Необходимо 
только иметь в виду, что оценивание не входит в понятие историче-
ского образования понятий и что отнесение событий к руководящей 
культурной ценности выражает исключительно лишь историческую 
важность или значительность их, совершенно не совпадающую с их 
положительной или отрицательной ценностью. Объективная ценность 
совсем не интересует историка, поскольку он только историк [...].

Из работы Е. Когена «Теория опыта Канта»

(20) [...] История становится теперь высшим понятием, которое 
охватывает одновременно философию и науку. Но теперь, когда мы 
их охватываем в единстве, в понятии научного разума, идеал познания 
истории философии получает объективную определенность. Так исто-
рия научного разума возникает как идеал всякого познания. [...]

(45) Их, эти чувственные вещи, принимают только за то, что они 
оказываются нужными и полезными в математике. Все чувственные 



183

вещи и сами небесные тела — ничто в качестве примеров (шхрабегу-
цата) для математического мышления, так что они в подражании гео-
метрическому изображению становятся образами. Вещи являются 
четными и нечетными, поскольку они для нас служат в качестве об-
разов, в которых мы обозначаем и исчисляем 5 идеи четного и нечет-
ного, о чем нам и напоминают эти вещи. Таким образом, вещи явля-
ются не просто фантазией, но, как феномены, они  — полезные 
образы и примеры, поскольку, как «пробуждающие мышление», они 
привлекают нас к исследованию вещей и направляют к математиче-
ским изображениям.

(20)–(25) Поэтому вопрос звучит так: чем является познание по 
отношению к науке? [...] Так впервые становится понятным, что и бла-
го вступает в область познания: наука придает познанию значение 
основного мерила. Так как если должны были быть найдены верные 
признаки для понятия знания, то при этом оно не должно было оста-
ваться в положении, когда мышление отделено от восприятия.

(5)–(20) Подобное «средство побуждения» разума содержит часть 
и способ восприятия, которое побуждает мыслить числа, а также вос-
приятие, которое делает узнаваемыми геометрические образы, так как 
оба являются «средством отвращения» от чувственного и «ведут к на-
блюдению бытийствующего». Но они оба выводятся из восприятия, 
поскольку только в  самом восприятии находится их побуждение. 
А именно внутри самого восприятия разделяются пути, один из кото-
рых ведет к мышлению, к разуму, к науке. Так, у самого Платона путь 
ведет от восприятия к мышлению. И он сам объясняет это как «невоз-
можность мыслить, если бы мышление не побуждалось восприятием». 
Следовательно, решающим началом систематического философство-
вания, связывающим Платона с Кантом, является то, что различие 
чувственности и разума, ощущения и мышления не находится в непо-
средственном начале и первоначале наивысшей способности, а  за-
ключается единственно в разности их вклада в содержание и ценность 
познания. Спорить следует не о том, удается ли духу снизойти до че-
ловека, но о том, что он означает в собственной ценности, в отличие 
от чувственности, и что вносит в науку как особый вклад.

(30)–(40) Конечно, не только исключительно ощущение дает тре-
буемую пищу для мышления; а  то, что без связи с чувственностью 
мышление не могло бы развиваться, — этот поворот платоновскому 
идеализму смог придать Протагор, для которого мысль о тем не менее 



184

а)

ни в коем случае не является особенной. Только вместе с этим частич-
ным признанием чувственности идеализм впервые начинает стано-
виться плодотворным и для самой этической проблемы, но, прежде 
всего, и непосредственно — для понимания понятия науки, посколь-
ку наука является наукой о  телах, а в  теле и в ощущении, кажется, 
заключен тем самым свет науки. Истинным началом истории критики 
познания есть и остается самая фундаментальная мысль во всем ее 
развитии: платоновское положение о  различении в  восприятиях. 
А именно: один способ восприятия «не побуждает наше мышление 
к исследованию», другой, напротив, «решительно требует такого ис-
следования».

(10)–(15) Напротив, тем, что Кант направляет философский во-
прос на математическое естествознание, он уточняет его, прежде все-
го, как вопрос не просто о познании, под которым каждый может ю 
понимать что-то свое, но о естественнонаучно-математическом по-
знании. В этом уточнении не только не осталась существовать возмож-
ность распространить философский вопрос на другие способы и об-
ласти познания, но из него впервые возникает возможность сделать 
уточнение вопроса с переводом на те, другие способы и области. И пу-
тем сравнения способов познания и оценки их достоверности само 
философское познание получает свой метод и свою систему.

(15) Отношение сознания к содержанию является в созерцании 
видом того, что мы, соответственно этому отношению, обозначаем 
содержание как «данное». И все же содержание ни в коем случае не 
рассматривается как данное в себе, но только в отнесенности сознания 
к своему содержанию. Эта отнесенность сознания обнаруживает дан-
ность и обосновывает ее. И данное дается только как «неопределенный 
предмет», как явление.

(15–35) Априори скорее само измеряется в трансцендентальном 
исследовании: «насколько способ познания возможен априори». Ответ: 
только если мы его сами из себя вложим в вещи. Только на этом пути 
нет по крайней мере ничего «бессмысленного» в стремлении к строго 
необходимому и неограниченно всеобщему. Это выражение «сами из 
себя» определилось теперь более точно. Его всеохватное выражение 
является высшим основоположением единства сознания, как единства 
опыта. И это высшее основоположение требует вновь основоположе-
ний, а те в свою очередь требуют условий чувственности к своей пред-
посылке, в качестве которых мы познаем пространство и время. Как 



185

предварительные условия синтетических основоположений, они по-
этому являются формальными чувственными условиями опыта. Теперь 
не может быть больше вопроса, являются ли эти условия также врож-
денными; так как хотя мы и знаем, что определенные свойства созна-
ния, в конце концов, обозначаются через пространство и время, со-
знание сейчас больше не зависит от этого. Эти свойства сознания как 
сознательности не должны быть способны произвести науку. И толь-
ко с одним этим последним вопросом связан наш интерес; интерес 
к врожденному -предварен, таким образом, интересом к тем условиям, 
которые конституируют единство опыта. Конечно, единство опыта 
есть и н остается единством сознания. Но как единство опыта, единство 
сознания не является единством личностного, психологического ш 
сознания, которое связывает врожденно е и приобретенное, единством 
научного сознания, которое требует объективных условий своей воз-
можности.

В то время как мы вводим двусмысленный термин возможности, 
возникает вопрос: по отношению к чему? Кто желает измерить воз-
можное? Нельзя более ставить вопрос: возможно для кого? или толь-
ко: возможно для чего? И ответ на этот вопрос дается в объективном 
обозначении «его возможности»: опыт, математическое естествознание 
является той областью, которая измеряет условия, делающие ее воз-
можной, и в которых, согласно их возможности, она измерима.

(10)–(20) [...] Можно было бы в кантовском смысле сказать: как 
пространство является формой для внешнего созерцания, время — для 
внутреннего, так трансцендентальная апперцепция является, во-
первых, формой для категорий, и затем для них же и одновременно для 
форм созерцания, или для единства обоих видов условий. Самосозна-
ние является общим трансцендентальным условием, согласно которо-
му мы осуществляем чистую рассудочную деятельность в многообразии 
созерцания. Поэтому самосознание освобождается от личной индиви-
дуальности и обозначается как «общее самосознание». Синтетическая 
апперцепция является формой, которая во всех отдельных видах по-
мысленных в категориях единств обозначает и составляет общее. Транс-
цендентальное единство апперцепции объединяет многообразие, как 
понятие, в объект. И объективное единство самосознания состоит 
в синтетическом единстве многообразия в категории.

(10)–(20) Формы, осмысленные как методы, делают возможным 
единство системы из ее отдельных звеньев; в теоретической области 



186

а)

они определяют также требуемое ей единство. Если должно возникнуть 
«единство опыта», то методы должны быть взаимосвязанными, при 
этом оставаясь в качестве отдельных методов. Это значение единения 
априорных методов следует в дальнейшем иметь в виду. Единство со-
знания не является ни единством категорий, ни единством созерцаний, 
но в качестве единства синтеза многообразия созерцания оно являет-
ся связью обоих этих методов. И так как те находят свое выражение 
в «синтетических основоположениях», то единство сознания является 
единством основоположений.

(10)–(2) Научно зафиксированная объективность требует единства 
сознания только в значении единства основоположений, таким об-
разом здесь не может больше скрываться ничего личностного, ничего 
психологического. Основоположения являются фундаментом есте-
ственных законов, «всеобщими естественными законами». Естествен-
ные законы объективируются в силы, а в силах объективируются пред-
меты природы. Таким образом, основоположения являются 
фундаментом вещей. Так как методы принадлежат законам, осново-
положения требуют в качестве своих методических условий методы 
созерцания и методы мышления; говоря конкретно, методы многооб-
разного и синтетических единств. Осмысленные в качестве элементов 
основоположений, они не могут быть в дальнейшем представлены как 
субъективные факторы, напротив, в них обосновывается объективный 
характер основоположений, ценность всеобщих естественных законов 
для конституирования объектов.

(5) Природа есть опыт, это — математическое естествознание, воз-
можность которого покоится в «общих законах природы» синтетиче-
ских основоположений. В этой возможности опыта, следовательно, 
заключается любая необходимость природы. Это — сумма трансцен-
дентального ознакомления с  априорными условиями опыта. И это 
ознакомление удовлетворяет научный смысл, для которого природа 
является не данной чувствам вещью, но большим знаком вопроса, 
который ставят чувства и который рассудок должен постепенно снять.

(5)–(20) Таким образом, если мы идее вещи в себе придадим про-
странство, то с самого начала в мышлении, отличающемся от анали-
тического суждения, должны встретить дальнейшее различение, ко-
торое соответствует различию в понятии о предмете. Здесь в начале 
этого нового рассмотрения необходимо прийти к решению: либо по-
стичь и отклонить требование вещи в себе как симптом непонимания 



187

трансцендентальных вопросов, либо отыскать мышление, с помощью 
которого этот новый вид вещи мог бы мыслиться. Аналитически — это 
возможно, синтетически — это не может быть помысленно. Своео-
бразие этого мышления выясняется самым определенным образом, 
когда мы сумеем определить его предмет. Просто понятие не может 
быть этим предметом, скорее он относится к опыту, поскольку желал 
бы раскрыть его случайность. Но, с другой стороны, вещь этого мыш-
ления не может принадлежать опыту, как один из его предметов, по-
скольку в таком случае она осталась бы случайной. Меж тем, однако, 
опыт сам по себе должен мыслиться как целое, и, следовательно, как 
вещь: так опыт сам по себе становится искомой вещью в себе, не как 
вещь аналитического мышления, а как предмет опыта; опыт сам по 
себе мыслится как предмет. Эта идея не должна только мыслиться, это 
была бы только аналитическая возможность: она должна доказывать-
ся как неотвратимая, как неизбежная.

(5)–(15) Вследствие этого вещь в себе не может мыслиться в каче-
стве предмета, каковой в созерцании оформляет категория, так как 
если даже категории в их совокупности и находятся в распоряжении 
этого отдельного вида предмета, тем не менее созерцание отсутствует, 
а вещь в себе без него никогда не сможет стать предметом. И все же 
вещь в себе является видом вещи, таким образом, и кажущимся видом 
предмета. Так давалась бы вещь, которая не созерцаема, но лишь 
мыслима; которая в своем результате в качестве понятия полностью 
себя реализует. Это есть значение вещи в себе как идеи.

(45) Созерцание и мышление являются условиями, которые свя-
зываются именно в познании; если же их необходимо охарактеризовать 
соответственно специфическим 45 результатам, то их следует разделять. 
Рассудок — не интуитивен, но исключительно интеллектуален. То, что 
может сделать созерцание, никогда не может быть замещено мышле-
нием. И созерцание также не интеллектуально. То, что должно делать 
мышление, созерцание сможет сделать лишь невнятным, но не про-
извести. Ноумен обозначает это различие.

(10)–(15)Вещь в себе, безусловное, пограничное понятие, идея, 
регулятивный принцип, все они получают свою трансцендентальную 
значимость от своего значения, как цель, от своего использования 
в  телеологическом способе исследования природы. Целевая мысль 
является регулятивным принципом описания природы, она, таким 
образом, является пограничным понятием, которое описание при-



188

а)

роды систематически связывает с теорией природы. Целевой принцип 
является также единственно допустимым выражением безусловного, 
которое возникает ввиду случайности математического опыта. [...]

Понятие системы философских убеждений приобретает у Канта 
решающее значение в двойном отношении.

Методически, в построении системы он ищет тот «дух основатель-
ности», в качестве «источника» которого «в Германии» он превозносит 
Вольфа. В системе находит свой образец точность понятийных опре-
делений. С другой стороны, система представляет «последовательность 
всегда мышления» в качестве «величайшей обязанности философа». 
Во взаимосвязи понятий и  теорем глубина сохраняет свои корни, 
а чистота — свою «сочность». Не каждый творчески мыслящий фило-
соф решался на построение собственной системы. Платон не смог ее 
создать из-за своего стиля; его произведения искусства находятся по-
середине между назидательными стихами его предшественников и ар-
хитектоникой его великого ученика. Творчество же Аристотеля едва 
дошло до нас в своей целостности, так что мы не можем решить, несет 
ли и стилистически окончательный облик его учения такой отпечаток, 
который мог бы соответствовать дуалистическому содержанию этого 
учения. Декарт и Лейбниц до известной переписки с друзьями и про-
тивниками не смогли включиться в полемическую борьбу; вряд ли они 
могли насладиться неторопливым развитием мысли, по меньшей мере, 
что касается выводов и следствий.

Кант, напротив, с провиденциалистским инстинктом гения при-
ступил к возведению здания своего учения. Его не беспокоили детали 
этого построения и возможность их последующих улучшений: был бы 
только завершен критический каркас учения. В триединстве «Критик» 
заключена система. «Критика чистого разума» является «пропедевти-
кой», поскольку она есть основоположение метода, метода системы. 
Когда же это выражение систематического разграничения ошибочно 
принимали за бессознательное признание слабости, тогда критик 
всякой метафизики вынужден защищаться и в своей первой «Крити-
ке» прокламирует основание и единство своей системы.

Интерес Канта к системе был обусловлен не только методически 
и морально; в целом, построения подобной системы требовала его 
историческая точка зрения, его оценка всех своих предшественников. 
«Итак, все метафизики торжественно и закономерно освобождены от 
своих занятий до тех пор, пока они не ответят удовлетворительно на 



189

вопрос: как возможны априорные синтетические познания?». Все 
проблемы метафизики в данном вопросе он пожелал наделить её ве-
рительными грамотами и её основной сущностью. До него метафизи-
ка существовала как искусство: с ним она стала наукой.

Но наука повсюду является системой теорем. Следовательно, со-
гласно своей исторической оценке, отличительный характер его фило-
софии требует систематики проблем. Трансцендентальная философия 
по своей сути есть систематика. Поскольку в нее входят пограничные 
понятия идей, этика в своей области не является bonum vаcans [бес-
полезным благом]. И эстетика методически не является безразличной 
и лишней ни для телеологии природы, ни для морального учения 
о цели, она также закрепила за собой прочное место в членении за-
вершенных единств, которые «стремятся к умопостигаемости». Мето-
дическое единство всех основных критических понятий, категорий 
и идей требует для их выражения системы.

Неслучайно последователи Канта выполняют его основное требо-
вание по совершенствованию системы; о  таковом заявляют Фихте 
и Шеллинг. Если мы принимаем и изучаем кантовскую систему в ка-
честве методического основания философствования, то мы должны 
познать правомерность и необходимость главных понятий философ-
ствования, отвергнув то, что предлагалось Кантом в качестве фило-
софии и в качестве системы. Поэтому сейчас в критической системе 
мы хотим ориентироваться на основные методические понятия. Уже 
слово «критика» определяет методическое отличие ото всех ранних 
систем.

Критика не есть исследование познавательных возможностей — 
это, вероятно, могло бы быть воспринято и как психология — но, 
объективно, есть исследование науки, чистого разума как чистой на-
уки. Философия не является «доктриной», но является критикой; она 
не сама порождает науку о предметах природы, но учит вскрывать 
заблуждения, и делает то, без чего была бы невозможна никакая наука: 
позитивно определять «горизонт» познания. Через то, что философия, 
таким образом, отказывается от претензии на доктрину, она заслужи-
вает права называться «цензурой», одновременно реализуя в качестве 
проверяющей инстанции понятие «возможность опыта».

Благодаря тому, что критика сдержанно относится к содержанию 
опыта, благодаря тому, что она делается предпосылкой своего образо-
вания, что философия как таковая порождает и формулирует особые 



190

а)

законы и особое содержание опыта несамостоятельно, благодаря тому, 
что критика предпосылает факт науки, с которым связана действитель-
ность, вытекает следующее предположение: критика приобретает по-
зитивное значение для ценности и содержания опыта.

Соотношение математики и философии особенно с XVII столетия 
является спорным; то, что последняя как-то взаимодействует с первой 
чувствуется повсюду; но неясно, как это происходит и как это следу-
ет мыслить. Название главного произведения Ньютона обнаружива-
ет эту неясность, которая в посмертно опубликованном кантовском 
опусе о «Переходе» порицается. Но и в «Критике» присутствует мысль, 
что математика и философия должны быть взаимосвязаны, чтобы 
создать науку о природе; в наследии Канта эта тема варьируется в по-
вторяющихся рассуждениях и  указаниях. Значение синтетических 
основоположений для опыта состоит в том, что в них в определении 
соотношения между философией и наукой критика становится по-
зитивной.

Таким образом, критика означает, прежде всего, предупреждение: 
не следует ставить философию на одну плоскость с математикой или 
естествознанием. Философия не может производить вещи, или, как 
гласит заимствованное из математики выражение, их «конструиро-
вать», но прежде всего она их осмысляет и проверяет то, как констру-
ируются объекты и законы математического опыта. Это предупреж-
дение одновременно содержит в  себе и  понимание, и  утешение: 
математическое естествознание не покоится лишь на математике 
и опыте, оно является и самостоятельной частью философии. Крити-
ка рекомендует познавать и исследовать эту часть, и философ, идущий 
таким путем, всей душой ощущает дух в объекте своей критики.

Позитивное содержание критики имеет решающее значение, 
в первую очередь, для задачи и характера системы. Сборник пред-
писаний и предупреждений мы не смогли бы назвать системой. Но 
и правила, в том виде, как они составлены Декартом, не могут быть 
содержанием системы. Если мы, напротив, признаем, что математи-
ческое естествознание нуждается в предпосылке субстанционально-
го мышления, и что оно достигло бы подобного через критику, то 
критика благодаря такому научному содержанию была бы в состоянии 
выполнить задачу системы. Поскольку теперь субстанциальное мыш-
ление есть ее собственная теорема, а собрание таких теорем придает 
философии как критике характер системы.



191

Ядром критической системы является критика. Критический иде-
ализм в понятии опыта объединяет идеализм и реализм. Критика 
раскрывает основные понятия, которые реализм как наука заимству-
ет у философии, и она, с другой стороны, показывает идеализму, что 
он нуждается прежде всего в опыте, при помощи которого он может 
и должен стать плодотворным. Математическое естествознание явля-
ется тем реальным и объективным, которое, в первую очередь, может 
быть предметом идеализма. Идеализму следует добиваться единства 
с эмпирическим реализмом. Признание разума в науке — это первый 
признак настоящего идеалиста. Кто, согласно басне о собаке и луне, 
мелочно придерживается факта и рабочей области науки, тот избега-
ет поприща критического идеалиста. [...]

[...] Среди кантианцев представлением об отношение философии 
к математическому естествознанию занимался, главным образом, 
Якоб Фридрих Фриз, частично и Йоганн Фридрих Гербарт. И это — ве-
ликая заслуга обоих, они продолжили ту традицию, которой сами же 
дали толчок и в рамках которой работали. В то время как субъектив-
ные идеалисты стремятся создать науку для выполнения своих огром-
ных задач, отвергая связь критики с доктриной, для любого научного 
реалиста прежде всего существует незыблемое математическое есте-
ствознание, с которым могла бы иметь отношение философия. Вы-
воды о том, как связаны философия и математическое естествознание, 
у тех и у других отсутствуют, как бы они и не расходились в частностях. 
Психологические интересы настраивают преисполненных обширны-
ми знаниями мыслителей на простую задачу критики. Вместо того, 
чтобы обнаружить собственную ценность философии в открытии 
и проверке тех мотивов, которыми обладает наука и которыми она 
оперирует, вместо того, чтобы, следовательно, придерживаться на-
личия науки и исследовать ее условия, они исходят из того, что про-
ектируют картины душевных процессов в познании, ищут в них само-
стоятельность философской работы и вновь наполняют метафизику 
собственными измышлениями, вместо того, чтобы целомудренно 
принять основания науки, и в их критической характеристике под-
твердить производящее содействие метафизики. Но признавая, по 
меньшей мере, самостоятельное значение науки, они не находят все 
же связи науки и философской работы. У них отсутствует понятие 
критики как критического метода. Этот метод является трансценден-
тальным.



192

а)

Понятие трансцендентального метода реализуется в различении 
трансцендентального и метафизического априори. Убеждение в том, 
что философия обладает априорным богатством понятий и знаний, 
было настолько сильно у ряда смелых самостоятельных мыслителей, 
что они упустили точный смысл априори, который определил транс-
цендентальное ограничение. И все же было бы несправедливо в от-
ношении Фихте считать при его ненаучной смелости, что для него 
различие между априори и апостериори было временным и, вообще, 
относительным. Это не только справедливо — не приписывать Фихте 
подобной поверхностности — так как он выше благодаря своему глу-
бокому обоснованию последних условий мышления в любом сознании; 
это помогает нашему пониманию критико-систематического метода, 
так как становясь на позицию метафизического априориста, мы дис-
танцируемся от трансцендентального априори. «Это никакая не 
душа, — говорит Фихте иронически в «Анналах философского тона», — 
и ничего нет в душе до опыта. Если рассмотреть этот вид открытого, 
то все, что имеется для него, а также он сам, возможно только в опыте 
(апостериори). Если же рассмотреть то, что является необходимо обо-
снованным по сути, то таковым является априори».

Так четко обосновал свою позицию Фихте по поводу объективной 
ценности априори; и тем не менее он не смог избежать заблуждения, 
считая «общий опыт в качестве условия самосознания». Основание 
для подобного, чреватого последствиями, ошибочного утверждения 
находится в том, что априори — как бы глубоко он его ни пытался по-
стигнуть в деятельности сознания, в любой объективности исходящих 
от Я установлений — он смог определить только в метафизическом 
смысле как основание духа, как главное условие самосознания. И чем 
более он старался определить Я как чистое, и чем дальше он при этом 
отдалялся от личного Я, тем более он заслуживает упрека, выдвину-
того еще Гегелем, в том, что он «идет от чистого Я к эмпирическому».

Это метафизическое восприятие априори, которое обосновывало 
априори в сознании, оставалось определяющим и для сторонников, 
и для противников. Метафизическим априори дорожат противники, 
считая его наиболее сильным положением у Канта. Подобную точку 
зрения разделяют не только идеалисты, но также Фриз и Гербарт, как 
и Шопенгауэр, который воспринимает пространство как способ апри-
орного умственного аффицирования. Характерными в  этой связи 
являются шутливые возражения Лотце: он сравнивает «теоретико-по-



193

знавательные исследования» с «затачиванием ножа» с одной стороны, 
что было бы бессмысленным, «если им не намереваются ничего ре-
зать», а также — со «звучанием инструментов перед началом концерта.

Из работы П. Наторпа «Философия и психология»

Что по вопросу об отношении между философией и психологией 
не существует единомыслия, не представляет, конечно, ничего удиви-
тельного, если вспомнить, что и сами понятия как той, так и другой 
все еще в высшей степени спорны. Что представляют собой мои по-
нятия о философии и психологии и как в зависимости от этого скла-
дываются для меня отношения между ними, я имел случай неодно-
кратно высказывать раньше; не сумею я обойти этого молчанием 
и в настоящей статье. Чтобы не ограничиться, однако, одним только 
повторением и чтобы по мере возможности способствовать в то же 
время взаимному пониманию, я хотел бы попытаться в дальнейшем, 
руководствуясь строгим принципом подразделения, полностью пере-
числить все возможные понимания понятия философии, с одной сто-
роны, и понятия психологии — с другой, а затем проследить, что из 
всех этих различных принципиально возможных определений по не-
обходимости вытекает для вопроса о взаимоотношениях между той 
и другой. Если таким путем мы и не разрешим нашего вопроса окон-
чательно и еще оставим место для выбора между несколькими возмож-
ностями, то все же мы этим достигнем того, что в данном случае яв-
ляется единственно важным, а именно: выяснения самой постановки 
вопроса. Переходя в первую очередь к понятию философии, мы замеча-
ем, что по крайней мере в одном пункте все разногласия исчезают: все 
согласны, что задача ее заключается в сведении каким бы то ни было 
образом всей целокупности доступного нам познания к одному единству. 
Но единство это не дано, а лишь должно быть найдено; естественно 
поэтому предположить, как это обыкновенно и предполагается, что 
задача философии, во всяком случае, состоит в  теоретическом по-
строении конструкции, причем построение это мыслится различно: 
прежде всего как построение опытное, а затем — и как сверхопытное.

Но опыт как наука есть, в сущности, не что иное, как сведение 
данного к единству, то есть он представляет собою теоретическое по-
строение. Что же в  таком случае отличает философию, если и она 
является теоретическим и притом, возможно, еще и эмпирическим 



194

а)

построением, от опыта в научном смысле? Очевидно, то, что фило-
софия стремится обнять не только какую-нибудь отдельную доступную 
опыту область, а всю сферу опыта в его целом, чтобы таким путем 
представить его, поскольку это вообще возможно, в  теоретическом 
единстве, то есть, другими словами, философия стремится, если это 
возможно, постичь не столько произвольно отмежеванные относи-
тельные единства, сколько — последнее, абсолютное единство всех 
относительных единств подвластной опыту сферы. [...]

[...] Этому пониманию философии как гипотетического постро-
ения если и не абсолютного, то по крайней мере относительно наи-
высшего единства познания на основе отдельных эмпирических наук 
и при посредстве приемов, принципиально от приемов этих наук 
не отличающихся, противостоит другое понимание, которому за-
дачи философии представляются совершенно особенными и глу-
боко отличными от задач опытной науки, имеющими свои особые 
принципы и метод и как бы лежащими в совсем другом проблемном 
измерении. Согласно этому последнему взгляду, эмпирия как тако-
вая, как бы свободно ни расширять ее приемы построения, не в со-
стоянии привести дальше, чем к кажемуся и в лучшем случае лишь 
временному, гипотетическому завершению в единстве мысли. По 
направлению периферии познания, которая как раз по наиболее 
строгому взгляду на смысл самой эмпирии должна была бы мыс-
литься не замкнутой, а подвижной и притом расширяющейся до 
бесконечности, эмпирия эта, конечно, не может никогда привести 
к неизменно-значимым результатам; и история науки, продолжают 
приверженцы этих взглядов, на каждом шагу подтверждала: что 
в каком бы пункте или круге наука ни делала попыток самоограни-
чения, везде ее поступательное движение само пробивало произ-
вольно отмеченную межу и в новых решениях всегда наталкивалось 
лишь на новые проблемы. [...]

[...] Этому пониманию философии, как отрешения от опыта 
в смысле трансцендентности, Кант, быть может, и не первый в стро-
гом смысле слова, но, во всяком случае, впервые с полной принци-
пиальной ясностью противополагает другой путь возвышения над 
опытом, который он обозначает словом «трансцендентальный»: 
единство познания, по Канту, следует искать не в предмете — без-
различно, будет ли то предмет, овладеваемый одними эмпириче-
скими приемами, или же предмет, мыслимый хотя и находящимся 



195

вне пределов всей плоскости эмпирии, но все же реально существу-
ющим и достижимым каким-либо особенным путем, — а в опыте, 
правда, но не в его периферической безграничности, а, напротив 
того, в  обратном его направлении, в  направлении к  его центру, 
к корням его, к глубочайшим из доступных его источников, к его 
в  конце концов необходимо единому и  изначально творческому 
методу. При этом следует оговориться, что опыт этот надо понимать 
в самом широком смысле, то есть обнимающим также и практиче-
ский, и эстетический, и всякий возможный опыт вообще. Таким 
образом, всякое теоретическое построение предмета всегда оста-
ется задачей опытного исследования, понятого в научном смысле 
в самом широком значении этого слова. До этой, направленной на 
познание предмета конструктивной работы, эмпирии философия 
не может иметь никакого касательства; даже тогда, когда эмпирия 
с виду как будто и беспомощна (на самом деле эта беспомощность 
никогда еще не была долговечной), философия не должна брать ее 
дела в свои руки и желать довести его до конца уже за пределами 
опыта, как если бы она располагала совершенно выходящими по 
своему объекту за границы «возможного опыта» познавательными 
средствами и методами построения. Но зато остается еще другая 
возможная и необходимая задача — это сконструировать никогда 
не завершенную и не могущую быть завершенной саму конструкцию 
опыта в его целостности, чтобы таким образом обрести не его пе-
риферическое, предметное, а его последнее центральное и методи-
ческое единство. Вот единственная еще остающаяся закономерной 
задача познания, которая, по Канту, может справедливо притязать 
на звание философии; исключительно путем этого именно познания 
возможно овладеть последним закономерно-достижимым, то есть 
внутренним, единством познания. [...]

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. Чем вызван и что означает лозунг «назад к Канту»?
2. Отношение В. Видельбанда предшествующей философии.
3. В чем, по мнению представителей неокантианства, состоит «коперни-

канский переворот» Канта в философии?
4. Что в оценке В. Видельбанда и Г. Когена является центральным пунктом 

трансцендентальной философии?



196

а)

5. Что такое критика и какова, по мнению представителей неокантианства 
ее роль в философии и познании?

6. Какое новое определение философии формулируют В. Виндельбанд, 
Г. Риккерт и П. Наторп и какова ее связь с наукой.

7. Что такое ценность и какое место это понятие занимает в философии 
Баденской школы неокантианства?

8. Каково отношение между действительностью, ценностью и смыслом 
в философии Г. Риккерта? Что такое «царство смысла»?

9. Что такое благо, оценка и значимость в философии неокантианства?
10. С чем связано разделение наук на «науки о природе» и «науки о культуре»?
11. Что такое «номотетические» и «идеографические» науки и какая мето-

дология составляет основу этих наук?
12. Какова, по мнению представителей неокантианства, роль оценки и про-

блема истины в исторической науке?
13. Почему, согласно неокантианству, невозможна история как объективное 

и общее знание?

У ИСТОКОВ ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМА:

Серен Кьеркегор

Серен Кьеркегор (Søren Kierkegaard 1813–1855) — датский философ 
теолог и писатель, считается одним из основателей экзистенциализма. 
Родился в  семье зажиточного коммерсанта в  Копенгагене, где царила 
глубоко религиозная атмосфера. В 1830 году Сёрен поступил на теологи-
ческий факультет Копенгагского университета. Студенческая жизнь 
была довольно бурной и разгульной, он быстро приобретает славу универ-
ситетского денди и любителя театра. С. Кьеркегор окончил университе-
та в 1840 году. В это же время он страстно влюбился в девушку из хоро-
шей семьи по имени Регина Ольсен (Regine Olsen). Любовь эта была 
вполне счастливой и взаимной, в сентябре 1840 года они уже обручены, но 
11 августа 1841 года Кьеркегор неожиданно разрывает помолвку. Вот 
так он рассуждал; «Благодаря женщине в  жизнь приходит идеальное. 
И кем был бы мужчина без него? Многие мужчины благодаря девушкам 
стали гениями, иные из них благодаря девушке стали святыми. Однако 
никто еще не стал гением благодаря той девушке, на которой женился; 
поступив так, он сможет стать лишь финансовым советником. Ни один 



197

мужчина не стал еще героем благодаря девушке, на которой женился; 
благодаря этому он может стать лишь генералом. Ни один мужчина не 
стал поэтом благодаря девушке, на которой женился, ибо посредством 
этого он становится лишь отцом. Никто еще не стал святым с помощью 
девушки, полученной в жены, ибо кандидат в святые не получает в жены 
никого; когда-то он мечтал о  своей единственной возлюбленной, но не 
получил ее. Точно так же кто-то стал гением, героем, поэтом — благо-
даря девушке, которая не досталась ему в  жены. Или, может быть, 
кто-то все же слышал о человеке, который стал поэтом благодаря своей 
жене? Женщина вдохновляет, покуда мужчина не владеет ею. Вот прав-
да, лежащая в основе поэтической и женской фантазии». После неожи-
данного и тяжело сказавшегося на его душевном состоянии разрыва с не-
вестой, Кьеркегор в 1841 г. на один год ездил в Берлин, где в университете 
слушал лекции по философии и теологии, в том числе позднего Шеллинга. 
В противовес немецкому классическому идеализму и развитию, которое 
придал ему Гегель, Кьеркегор настаивал на вторичности рациональности 
и первичности чистого существования (экзистенциальности), которое 
после определённого диалектического пути развития личности должно 
найти свой смысл в вере. Философия Гегеля — это учение об отвлеченных 
сущностях, постигаемых с помощью общих понятий. Кьеркегора же ин-
тересует бытие индивидуальности в цепочке ее внутренних неповторимых 
переживаний.

Степень магистра датский философ получил в 1841 году, защитив 
диссертацию «О понятии иронии, с постоянным обращением к Сократу», 
посвященную концепциям иронии у древнегреческих авторов и романтиков. 
Можно выделить два периода его творчества — с 1840 по 1846 г. и с 1849 г. до 
смерти, из них второй носил уже религиозный характер. Он оставил по-
сле себя огромное количество произведений. Его литературное наследство 
опубликовано в 28 томах, из которых 14 составляют дневники. Работы 
С. Кьеркегора отличаются исключительной психологической точностью 
и  глубиной. В  результате финансового кризиса его прежнее состояние 
растаяло. К тому пасмурному октябрьскому дню 1855 года, когда он упал 
на улице и был без сознания привезен в больницу, Кьеркегор был практиче-
ски полностью разорен. Он отказался принять последнее причастие из 
рук пастора и умер там же, в больнице, 11 ноября 1855 года. Однажды 
он написал: Если бы я мог заказать эпитафию на свою могилу, то не же-
лал бы ничего другого, кроме надписи: «Этот Одиночка». Жаль, что эту 
категорию сегодня никто не понимает...»



198

а)

Центральной проблемой философии Кьекегора становится человек 
и его существование (экзистенция). Кьеркегор был первым, кто ввел 
в философскую традицию в качестве самостоятельной категории по-
нятие «экзистенции», то есть наличного существования. Экзистенция, 
по его словам,— лишь «аббревиатура», общепринятое сокращение, — 
своего рода сжатая шифровка не поддающегося объективации бытия 
человека, которое только сам он и может открыть «изнутри», точ-
нее — эмоционально пережить. Самое сложное — это познать чело-
века: существование человека есть тайна. Наука и рациональные ме-
тоды здесь бессильны. Человек и  его экзистенция  — вне науки. 
Познание возможно путем рефлексии и  чувств. Существование не 
может быть выражено с  помощью понятий. Смысл существования 
становится ясен, когда человек переживает сложные переломные 
моменты, когда возникает необходимость в выборе. Кьеркегор счита-
ет, что обычно человек ведет неистинное существование (ведет дела, 
копит деньги и т. п.). От этого нужно отказаться в пользу свободы. 
Рассматривая «существование» как глубинную характеристику чело-
века, раздираемого противоречиями конечности и бесконечности, Кьер-
кегор предлагает новые средства анализа диалектики несчастного 
сознания — категории «страх», «отчаяние», «решимость» и др. Экзи-
стенциалисты XX в. Хайдеггер, Ясперс, Сартр заимствовали впослед-
ствии их у Кьеркегора.

В диалектике датского философа, человек предстает не в виде некой 
абстрактно-теоретической завершенности, но, скорее, в  постоянной 
изменчивости и глубинной внутренней противоречивости. Но коль скоро 
внутреннее противоречие оказывается непременным свойством челове-
ческой природы вообще, свойством, которое не может быть преодолено 
или как-то гармонизировано, снято, — сама эта человеческая сущность 
всегда остается глубоко трагичной. Другое дело, что на пути к Богу, на 
пути к истинной религиозности человек может проходить через разные 
ступени, на каждой из которых внутренняя трагедия его жизни разы-
грывается по-своему. С точки зрения Кьеркегора, существует три основ-
ных типа экзистенции, или три стадии человеческого существования: 
эстетическая, этическая и религиозная, причем разложены они именно 
в этой последовательности.

Эстетическая стадия — чувственный способ жизнедеятельности, 
когда человек живет ради сиюминутных удовольствий. «Эстетический 
человек» живет в  мгновении, стараясь получить от жизни максимум 



199

удовольствий, оказываясь игрушкой в руках стихии собственных чувств, 
эмоций и  страстей. Он следует стадному инстинкту. Он плывет по 
течению и смиряется с обстоятельствами, не думая о том, что может 
что-то изменить в своей жизни. Он просто не знает, что у него есть 
выбор. Эстетический человек и обращен к внешнему миру, погружен в мир 
чувств. Символом это стадии является Дон Жуан. Но чем сильнее такой 
человек наслаждается чувственным удовольствиям, тем сильнее стано-
вится его разочарование. В  какой-то момент может наступить пре-
сыщение и  скука, и  тогда, в  состоянии тупика, возможен переход на 
этическую стадию.

На этической стадии преобладает не безудержное стремление 
к  наслаждениям, а  чувство долга. Символом этой стадии является 
Сократ. Человек добровольно подчиняется нравственному закону. Здесь 
главное — оставаться самим собой, следуя нормам нравственности. 
Это стадия зрелости, ответственности, способности принимать 
самые рискованные и трудные решения. Всякий мой выбор — это лиш-
ний кирпичик в построении моей личности, еще один, дополнительный 
штрих, создающий неповторимый рисунок моей индивидуальности. 
Однако в  отличие от «эстетического человека», для которого его 
собственная персона распадается на ряд потенциальных возможно-
стей, «этический человек» считает, что реализация «я»  — это за-
дача, которая вполне осуществима. Мы выбираем свое «я» вполне 
свободно, однако конкретные задачи, создающие поле выбора, выдви-
гаются наличными обстоятельствами самой жизни. Сущность чело-
веческого существования — в акте свободного выбора, благодаря ему 
человек может стать самим собой.

Высшая стадия жизни  — религиозная. На этот стадии человек 
должен следовать воле Бога, даже переступая через моральный закон. 
Символом этой стадии является Авраам. Кьеркегор обращается к би-
блейской истории, о том как Авраам услышал голос Бога, который по-
велевал ему принести в жертву единственного и любимого сына Исаака. 
Отчаяние и трепет овладели Авраамом. С одной стороны, отец должен 
оберегать своих детей, а другой, верующий человек должен повиновать-
ся Богу. Авраам следует призыву Бога, принести в жертву своего сына 
Исаака. Авраам готов преступить через нравственное правило. Общее 
правило нравственности не всегда является обязательным для человека. 
Человек уникален и неповторим; и в каждом конкретном случае он дол-
жен решать сам как поступить. Конфликт двух императивов ставит 



200

а)

верующего перед трагическим выбором, однако существует один принцип, 
позволяющий сделать выбор  — надо любить Бога. Истинная вера не 
является результатом усвоения религиозной традиции, она результат 
абсолютно свободного и ответственного выбора в ситуации абсолют-
ного одиночества. «Я никоим образом не думаю, что вера — это нечто 
незначительное, напротив, она есть самое высокое». Только в вере на-
чинается подлинная экзистенция, увиденная философом как встреча 
единичной личности и Бога.

По мнению Кьеркегора, «земной» человек ведет неистинное существо-
вание (думает о богатстве, материальном достатке, о земном благопо-
лучном существовании). Философ также выступает и против тех, чьи 
таланты направлены на науку и  искусство, на расширение границ по-
знания, на заботу о здешнем мире. Переход на религиозную стадию осу-
ществляется через кризисное состояние, когда сталкиваются чувства 
и разум. Религиозный человек понимает, что он не совершенен. Он знает, 
что он грешен и нуждается в Боге. Он верит всем сердцем, что Бог его 
простит. Бог — совершенен, человек — нет. В некоторые моменты жиз-
ни человеком овладевает страх. Страх  — это трепетное состояние 
опасения перед чем-то таинственным, загадочным, мистическим. В мо-
мент страха человек начинает понимать, что такое существование 
и несуществование. Страх ставит человека перед выбором между верой 
и безверием. Человек может выбрать веру. Осуществив такой выбор, он 
найдет себя, выберет свое подлинное Я, которое является конечным и бес-
конечным. Отказавшись от разума, человек находит свое спасение в вере. 
«Вера начинается там, где прекращается мышление». В  своих трудах 
датский философ часто рассуждает о значении веры в жизни человека. 
«Вера — это чудо, и все же ни один человек не исключен из нее; ибо то, 
в чем соединяется всякая жизнь, — это страсть, вера же поистине есть 
страсть».

Кьеркегор не признает объективность истины. «Истина есть субъ-
ективность»; «убедительность только в субъективности, искать объ-
ективность — значит заблуждаться». Критерий истины — искренность 
и  страстность, с  которой человек принимает какую-то идею, верит 
в нее. Подобно Тертуллиану, датский мыслитель считал, что чем абсур-
днее догмы веры, тем лучше.

Мир кажется Кьеркегору враждебным человеку. «Существование 
в целом пугает меня, а мое собственное существование наименее объяс-



201

нимая вещь из всего». Человек выбирает свое бытие, а значит его экзи-
стенциальная реальность не столько необходимость, сколько возмож-
ность. Датского мыслителя можно назвать идейным вдохновителем 
экзистенциализма. Рассматривая «существование» как глубинную ха-
рактеристику человека, раздираемого противоречиями конечности и бес-
конечности, Кьеркегор предлагает новые средства анализа диалектики 
несчастного сознания — категории «страх», «отчаяние», «решимость» 
и др. Экзистенциалисты XX в. Хайдеггер, Ясперс, Сартр заимствовали 
впоследствии их у Кьеркегора. Труды и идеи Кьеркегора оказали значи-
тельное влияние на европейскую и мировую философию и литературу. Ему 
многим обязаны Г.Ибсен, М.Унамуно, А.П.Чехов, Н.А.Бердяев, К.Барт, 
М.Хайдеггер и К.Ясперс.

Основные произведения Кьеркегора: диссертация «Понятие иронии, 
рассмотренное с постоянным обращением к Сократу» (1841 г.); «Или — 
или» (1843 г.); «Страх и трепет» (1843 г.), «Повторение» (1844 г.); «На-
зидательные речи» (1844 г.); «Понятие страха» (1844 г.); «Философские 
крохи» (1845 г.); «Заключительное ненаучное послесловие к философским 
крохам» (1846 г.), «Болезнь к смерти» (1849 г.).

Фрагменты произведений публикуются по изданиям:
Антология мировой философии в 4-х томах. Т.3. — М.: Мысль, 1971. 

С. 708–730.
Кьеркегор С. Страх и трепет. — М.: Республика, 1993. — 109 с.

Из работы «Или-или»

СОСТОЯНИЕ ЭСТЕТИЧЕСКОЙ СТАДИИ] Что такое поэт? Не-
счастный человек, таящий в сердце тоску; уста его устроены так, что 
исходящие из них крики и стоны превращаются в дивную музыку. 
А люди толпятся вокруг поэта, твердя ему: «Пой, пой еще!», иначе 
говоря: «Пусть душа твоя терзается новыми муками, лишь бы уста твои 
были красноречивы как прежде, — ведь крики только огорчили бы 
нас, тогда как музыка, музыка прекрасна!». Тут же появляются и кри-
тики, восклицая: «Отлично сделано, так все и должно быть по законам 
эстетики» ...Да, теперь я вижу ясно, что вам представляется только два 
выхода, вы должны решиться или на то, или на другое, но, откровен-
но говоря, сделаете ли вы то или другое, вы одинаково раскаетесь... 
Можешь ли ты представить себе что-нибудь ужаснее такой развязки, 



202

а)

когда существо человека распадается на тысячи отдельных частей по-
добно рассыпавшемуся легиону изгнанных бесов, когда оно утрачи-
вает самое дорогое, самое священное для человека — объединяющую 
силу личности, свое единое, сущее Я?[...]

[ПЕРЕХОД К ЭТИЧЕСКОЙ СТАДИИ] Не раз говорил я тебе 
и вновь повторяю, вернее, восклицаю: выбор необходим, решайся: 
«или — или» ... Издевающийся над ближним издевается, однако, и над 
самим собой, и подобное отношение к жизни, характеризуемое фразой 
«или — или, безразлично» служит лишь печальным доказательством 
твоей душевной развинченности ...[...] Главная задача человека не 
в обогащении своего ума различными познаниями, но в воспитании 
и совершенствовании своей личности, своего Я... Выбор сам по себе 
имеет решающее значение для внутреннего содержания личности: 
делая выбор, она вся наполняется выбранным, если же она не выби-
рает, то чахнет и гибнет. Одну минуту может еще казаться, что выби-
раемое остается как бы вне самого выбирающего, что душа последне-
го сама по себе не имеет никакого отношения к предмету выбора 
и может остаться индифферентной к-нему. Минута эта, однако, может 
существовать лишь в отвлеченном смысле, как момент мышления, 
а не реальной действительности; поэтому, чем дольше останавлива-
ешься над ней, тем меньше она в строгом смысле существует. Выби-
раемое находится в самой тесной связи с выбирающим, и в то время, 
когда перед человеком стоит жизненная дилемма «или — или», самая 
жизнь продолжает ведь увлекать его по своему течению, так что, чем 
более он будет медлить с решением вопроса о выборе, тем труднее 
и сложнее становится этот последний, несмотря на неустанную дея-
тельность мышления, посредством которого человек надеется яснее 
и определеннее разграничить понятия, разделенные «или — или». 
Смотря на эти слова с такой точки зрения, нелегко впасть в искушение 
шутить ими: в этом именно случае видно, что внутреннее движение 
личности не оставляет времени на эксперименты мысли, что личность 
непрерывно и неудержимо стремится вперед, закладывая по пути ос-
нования то тому, то другому, и что вследствие этого выбор становится 
все труднее и труднее — придется ведь разрушать ранее заложенные 
основания [...]

Строго говоря, всюду, где только речь идет о выборе, там выдви-
гаются и этические вопросы, и  единственный абсолютный выбор, 
это — выбор между добром и злом, благодаря которому человек разом 



203

вступает в область этики. Выбор же эстетика или совершается непо-
средственно и потому не выбор, или теряется во множестве предметов 
выбора [...].

Из работы «Страх и трепет»

Не только в мире действия, но также и в мире идей наше время 
представляет собой настоящую распродажу. Все что угодно можно 
приобрести тут за свою цену, так что возникает вопрос, останется ли 
вообще в конце концов кто-нибудь, кому еще захочется быть покупа-
телем. Всякий спекулятивный регистратор, добросовестно отмечаю-
щий величественную поступь новой философии, всякий приват-до-
цент, репетитор, студент, всякий кто только прикоснулся к философии 
или оказался в самом ее центре, отнюдь не останавливается на том, 
чтобы во всем сомневаться, но идет дальше[...]

Я могу мысленно войти в героя, но только не в Авраама; стоит мне 
достигнуть этой высоты, как я падаю вниз, поскольку то, что мне здесь 
предлагается, это парадокс. Но я никоим образом не думаю поэтому, 
что вера это нечто незначительное; напротив, она есть самое высокое; 
наконец, со стороны философии нечестно предлагать нечто иное, что 
способно было бы занять ее место и унижать веру. Философия не 
может и не должна давать нам веру, однако она должна понимать самое 
себя и знать, что именно она предлагает, и она не должна ничего от-
нимать, и уж во всяком случае не должна обманывать людей, притво-
ряясь, будто это — ничто [...]

А что же сделал Авраам? Он пришел ни слишком рано, ни слиш-
ком поздно. Он взобрался на осла, он медленно ехал по дороге. И в те-
чение всего этого времени он верил; он верил, что Бог не потребует 
у него Исаака, между тем как сам он был все же готов принести его 
в жертву, если это потребуется. Он верил силой абсурда; ибо, по всем 
человеческим расчетам, речь не могла идти о том, в этом-то и со-
стоял абсурд, чтобы Бог, потребовав от него этого, в следующее мгно-
вение вдруг отказался от своего требования. Он поднялся на гору, 
и даже в то самое мгновение, когда блеснул нож, он верил, верил, что 
Господь не потребует Исаака. Конечно же он был потрясен исходом, 
однако благодаря двойственному движению он снова оказался в сво-
ем первоначальном состоянии и потому принял Исаака радостнее, 
чем в первый раз. Давайте пойдем дальше: положим, что Исаак был 



204

а)

действительно принесен в жертву. Авраам верил. Он верил не в то, 
что будет блажен когда-то в иной жизни, но в то, что здесь, в этом 
мире, он должен быть счастлив. Бог мог дать ему нового Исаака, 
вновь вернуть к жизни принесенного в жертву. Он верил силой аб-
сурда; ибо все человеческие расчеты давно уже кончились. Печаль 
может сделать человека безумным, это бывает, и это достаточно тяж-
ко; и бывает сила воли, которая способна до крайнего предела идти 
против ветра, чтобы только сохранить рассудок, даже если при этом 
сам человек становится несколько странным, такое тоже случается, 
и я не собираюсь опровергать это; однако то , что можно потерять 
свой рассудок и с ним всю конечность, представителем которой он 
выступает, а  затем силой абсурда получить обратно как раз ту же 
самую конечность, этому моя душа ужасается; но я не утверждаю 
поэтому, что все это нечто незначительное, напротив, в этом-то и со-
стоит единственное чудо[...]

Бесконечное самоотречение это последняя стадия, непосредствен-
но предшествующая вере, так что ни один из тех, кто не осуществил 
этого движения, не имеет веры: ибо лишь в бесконечном самоотрече-
нии я становлюсь ясным для самого себя в моей вечной значимости, 
и лишь тогда может идти речь о том, чтобы постичь наличное суще-
ствование силой веры.

СУЩЕСТВУЕТ ЛИ ТЕЛЕОЛОГИЧЕСКОЕ УСТРАНЕНИЕ ЭТИ-
ЧЕСКОГО? 

Этическое, как таковое, есть нечто всеобщее, а всеобщее это то, 
что применимо к каждому, что может быть, с другой стороны выраже-
но так: оно имеет значимость в каждое мгновение. Оно имманентно 
покоится в себе самом, не имеет ничего помимо себя, что могло бы 
составить его τέλος* ̋ цельʺ (греч.), но является τέλοςʹом для всего, что 
находится вне его, и если этическое восприняло все это внутрь себя, 
ему уже не пойти дальше. Будучи определенным как непосредственно 
чувственное и душевное, единичный индивид является таким единич-
ным, которое имеет свой τέλος во всеобщем, а потому его этической 
задачей будет необходимость постоянно выражать себя самого, ис-
ходя из этого, так, чтобы отказаться от своей единичности и стать 
всеобщим. Как только единичный индивид пытается сделать себя 
значимым в своей единичности перед лицом всеобщего, он согреша-
ет и может лишь, признав это, снова примириться со всеобщим. Но 
всякий раз, когда единичный индивид, войдя во всеобщее, ощущает 



205

стремление утвердиться в качестве единичного, он оказывается в со-
стоянии искушения, из которого может выбраться, лишь с раскаяни-
ем отдавая себя как единичного всеобщему [...].

Вера это как раз такой парадокс, согласно которому единичный 
индивид в качестве единичного стоит выше всеобщего, единичный 
оправдан перед всеобщим, не подчинен ему, но превосходит его, прав-
да таким образом, что единичный индивид, после того как он в каче-
стве единичного был подчинен всеобщему, теперь посредством этого 
всеобщего становится единичным, который в качестве единичного 
превосходит всеобщее.

Ну а повесть об Аврааме содержит как раз такое телеологическое 
устранение этического. И не было недостатка в умных головах и ос-
новательных ученых, которые находили для нее подходящие аналогии. 
Их мудрость сводится к  замечательному тезису о том, что в основе 
своей всё одно и то же. Если же присмотреться внимательнее, я весь-
ма сомневаюсь в том, что в целом мире найдется хотя бы одна един-
ственная аналогия, за исключением позднейшей аналогии, которая 
ничего не доказывает, ибо неизменным остается одно: Авраам пред-
ставляет собой веру и вера находит себе в нем естественное выражение, 
в нем, чья жизнь является не просто самым парадоксальным из всего, 
что может быть помыслено, нет, она настолько парадоксальна, что ее 
вообще нельзя помыслить. Он действует силой абсурда; ибо это дей-
ствительно абсурд, что он, в качестве единичного индивида, стоит 
выше, чем всеобщее. Этот парадокс не может быть опосредован; ведь 
как только Авраам начинает это делать, ему приходится признать, что 
он пребывает в состоянии искушения, а если это так, он никогда не 
станет приносить в жертву Исаака, или же, если он уже принес его 
в жертву, он должен будет в раскаянии вернуться ко всеобщему. Силой 
абсурда он снова обретает Исаака [...].

Благодаря своему действию он перешагивает через все этическое, 
и вне его он обретает более высокий τέλος, в отношении к которому он 
и устраняет этическое. Хотел бы я знать, каким образом можно при-
вести действие Авраама в отношение ко всеобщему; можно ли найти 
какое-либо другое соприкосновение между тем, что делает Авраам, 
и всеобщим, помимо того что Авраам переступил через это всеобщее? 
Поступок Авраама это не что-то спасающее народ или идею государ-
ства; Авраам делает это не для того, чтобы умиротворить разгневанных 
богов. Если бы речь вообще могла идти о Божьем гневе, гнев этот был 



206

а)

бы обращен именно против Авраама, но все действие Авраама никак 
не связано со всеобщим, это его собственное, частное предприятие. 
Потому если трагический герой велик через свою нравственную добро-
детель, Авраам велик через свою, чисто личную добродетель. И в Ав-
раамовой жизни нет никакого более высокого выражения этических 
требований, чем тó, что отец должен любить сына. Об этическом в зна-
чении нравственной жизни вообще не может идти и речи. В той мере, 
в какой всеобщее вообще присутствовало здесь, оно было сокрыто 
именно в Исааке, как бы спрятано в его чреслах, и это всеобщее долж-
но было кричать устами Исаака: ʺНе делай этого, ты все погубишь!ʺ

Но почему же тогда Авраам делает это? Ради Господа и что со-
вершенно тоже самое ради себя самого. Он делает это ради Господа, 
поскольку Бог требует доказательства его веры, и он делает это ради 
себя самого, чтобы суметь представить такое доказательство. Един-
ство этих аспектов абсолютно точно выражено словом, которым 
всегда обозначается это отношение: это испытание, искушение. Ис-
кушение: что это значит? Обычно мы называем искушением то, что 
удерживает человека от исполнения своего долга; однако здесь само 
этическое является искушением, которое может удержать его от ис-
полнения воли Божьей. А что же тогда здесь долг (Pligt)? Долг это как 
раз и есть выражение для обозначения воли Божьей...Вера это чудо, 
и все же ни один человек не исключен из нее; ибо то, в чем соединя-
ется всякая человеческая жизнь, это страсть, вера же поистине есть 
страсть.

С одной стороны, вера является выражением высшего эгоизма 
(это ужасное, совершаемое им, он делает ради самого себя), с другой 
же стороны, она является выражением наиболее абсолютной предан-
ности (когда это делается ради Бога). Вера никак не может быть 
опосредована и введена внутрь всеобщего, поскольку в этом случае 
она оказалась бы снятой. Вера есть такой парадокс, и  единичный 
индивид вообще не способен сделать себя понятным для кого‐либо 
другого.

Эстетика позволяет, даже требует от единичного индивида молча-
ния, если благодаря такому молчанию он может спасти другого. Это 
уже достаточно доказывает, что Авраам не находился внутри сферы 
эстетики. Его молчание происходит вовсе не для того, чтобы спасти 
Исаака, да и вообще вся его задача: ради самого себя и ради Бога при-
нести Исаака в жертву с точки зрения эстетики возмутительна; ибо 



207

эстетика способна понять меня, когда я приношу в жертву себя само-
го, но не тогда, когда я ради самого себя приношу в жертву другого. 
Эстетический герой был нем. Между тем этика осуждала его, посколь-
ку он был нем силой его случайного бытия в виде единичного инди-
вида. Его человеческое предварительное знание было тем, что предо-
пределяло его к молчанию. Этого этика допустить не может, ведь 
всякое подобное человеческое знание есть всего лишь иллюзия, а эти-
ка требует бесконечного движения, она требует явленности. Эстети-
ческий же герой может говорить, но не желает.

Настоящий трагический герой приносит в жертву себя и все свое 
ради всеобщего; его действие, всякое движение в нем принадлежит 
всеобщему. Авраам молчит, но он не может говорить, в этом и состоят 
нужда и страх. Ибо когда я, даже говоря, не могу сделать себя понят-
ным, значит, я не говорю, пусть даже я беспрерывно продолжаю гово-
рить дни и ночи напролет. Это как раз случай Авраама. Он может 
сказать что угодно, однако одного он сказать не может, и даже если б 
он мог это сказать, не может сказать так, чтобы другой его понял; а по-
тому он и не говорит. Облегчение речи заключено в том, что она пере-
водит меня во всеобщее. Авраам может произносить прекраснейшие 
слова, которые только может вынести речь, о том, как он любит Иса-
ака. Однако это не то, что занимает его мысли, там заложено нечто 
более глубокое то, что он принесет его в жертву, поскольку это испы-
тание. Последнее никто не способен понять, и потому каждый может 
неправильно понять и первое.

Из работы «Понятие страха»

Невинность — это неведение. В невинности человек не определен 
как дух, но определен душевно, в непосредственном единстве со сво-
ей природностью. Дух в людях грезит. Такое толкование находится 
в полном согласии с Библией, которая отказывает человеку, пребыва-
ющему в невинности, в знании различия между добром и злом и тем 
самым выносит окончательный приговор всем католическим фанта-
зиям о заслуге.

В этом состоянии царствует мир и покой; однако в то же самое 
время здесь пребывает и нечто иное, что, однако же, не является ни 
миром, ни борьбой; ибо тут ведь нет ничего, с чем можно было бы 
бороться. Но что же это тогда? Ничто. Но какое же воздействие име-



208

а)

ет ничто? Оно порождает страх. Такова глубокая таинственность 
невинности: она одновременно является страхом. В грезах дух от-
ражает свою собственную действительность, однако эта действитель-
ность есть ничто, но это ничто постоянно видит невинность вне 
самого себя.

Страх — это определение грезящего духа, и в качестве такового 
оно принадлежит сфере психологии. Слабо различие, установлен-
ное между мною самим и моим иным, оно как бы подвешено в по-
лусонном состоянии, в грезах оно едва обозначено как ничто. Дей-
ствительность духа постоянно проявляется как форма, которая 
заманивает свою возможность и тотчас же ускользает, как только 
та готова за это уцепиться, — это ничто, которое может лишь стра-
шиться. На большее она не способна, пока она просто проявляется. 
Почти никогда не случается, чтобы понятие страха рассматривалось 
в психологии, а потому мне приходится обратить внимание на то, 
что оно совершенно отлично от боязни и подобных понятий, кото-
рые вступают в отношение с чем-то определенным: в противопо-
ложность этому страх является действительностью свободы как 
возможность для возможности. У животного невозможно обнару-
жить страх именно потому, что оно в своей природности не опре-
делено как дух.

Если же мы пожелаем рассмотреть диалектические определения 
страха, окажется, что как раз они и наделены диалектической двус-
мысленностью. Страх — это симпатическая антипатия и антипатиче-
ская симпатия. Мне кажется, нетрудно заметить, что это является 
психологическим определением в совершенно ином смысле, чем упо-
мянутая concupiscentia. Это полностью подтверждается в речи, обыч-
но говорят: сладкий страх, сладкое устрашение; говорят: удивительный 
страх, робкий страх и так далее.

Страх, полагаемый в невинности, является поэтому, в о - п е р в ы х, 
никакой не виной, а в о - в т о р ы х, он вовсе не является некой уто-
мительной тяжестью, неким страданием, что не может быть приведе-
но в созвучие с блаженством невинности.

Наблюдения за детьми позволяют обозначить этот страх как жад-
ное стремление к приключениям, к ужасному, к загадочному. То, что 
бывают дети, в которых этот страх не обнаруживается, еще ничего не 
доказывает: ведь у животного его тоже нет, и чем меньше духа, тем 
меньше страха. Такой страх столь сущностно свойствен ребенку, что 



209

тот вовсе не хочет его лишиться; даже если он и страшит ребенка, он 
тут же опутывает его своим сладким устрашением. И во всех народах, 
где детскость сохранилась как грезы духа, этот страх есть; и чем он 
глубже, тем глубже сам народ. Только прозаичная пошлость может 
полагать, будто тут содержится какое-то искажение. Страх обладает 
здесь тем же самым значением, что и  тоска в некой более поздней 
точке, где свобода, пройдя через все несовершенные формы своей 
истории, в  глубочайшем смысле должна наконец вернуться к  себе 
самой. [...]

Глава пятая. Страх как спасающее силой веры
В сказках братьев Гримм есть история об одном молодом парне, 

который отправился на поиски приключений, чтобы узнать, что 
такое страх. Пусть наш искатель приключений идет своим путем, 
не заботясь о том, далеко ли он забрался в ужасное в своем путеше-
ствии. Однако мне хотелось бы отметить, что это приключение, 
которое должен испытать всякий человек: нужно научиться стра-
шиться, чтобы не погибнуть либо оттого, что тебе никогда не было 
страшно, либо оттого, что ты слишком отдаешься страху; поэтому 
тот, кто научился страшиться надлежащим образом, научился выс-
шему.

Если бы человек был зверем или ангелом, он не мог бы страшить-
ся. Именно потому, что он есть синтез, он и способен испытывать 
страх; и чем глубже он пребывает в страхе, тем более велик этот чело-
век, хотя и не в  том смысле, в каком люди это обычно понимают, 
когда страх наступает из-за чего-то внешнего, из-за чего-то, что лежит 
за пределами человека, — нет, это понимается в том смысле, что чело-
век сам создает страх...

Страх — это возможность свободы, только такой страх абсолютно 
воспитывает силой веры, поскольку он пожирает все конечное и об-
наруживает всю его обманчивость. Ни один Великий инквизитор не 
имел под рукой столь ужасных пыток, какие имеет страх, и ни один 
шпион не умеет столь искусно нападать на подозреваемого как раз в то 
мгновение, когда тот слабее всего, не умеет столь прельстительно рас-
кладывать ловушки, в которые тот должен попасться, как это умеет 
страх; и ни один проницательный судья не понимает, как нужно до-
прашивать обвиняемого — допрашивать его, как это делает страх, 
который никогда не отпускает обвиняемого — ни в развлечениях, ни 
в шуме повседневности, ни в труде, ни днем, ни ночью.



210

а)

Тот, кто воспитывается страхом, — воспитывается возможностью, 
и только тот, кто воспитывается возможностью, воспитывается сооб-
разно своей бесконечности. Поэтому возможность — тяжелейшая из 
всех категорий. Правда, мы часто слышим нечто прямо противопо-
ложное: что возможность так легка, а действительность так тяжела. Но 
от кого же мы слышим подобные речи? От пары жалких людей, кото-
рые никогда и не знали, что такое возможность, и которые, после того 
как действительность доказала им, что они ни на что не годятся и ни 
на что не будут годиться, теперь жульнически возродили возможность, 
которая некогда была столь прекрасна, столь волшебна; между тем 
оказалось, что в основании этой возможности лежала некая толика 
юношеских дурачеств, которых уж скорее пристало бы стыдиться. 
Потому под возможностью, о которой говорят, будто она так легка, 
обычно понимают возможность счастья, удачи и  тому подобного. 
Между тем это вовсе не возможность, это скорее обманчивая уловка, 
которая украшена и приодета человеческой испорченностью для того, 
чтобы сама эта испорченность могла иметь основание жаловаться на 
жизнь, на мироустройство, равно как и повод для того, чтобы самой 
приобретать важность. Нет, в возможности все равно возможно, и тот, 
кто поистине был взращен возможностью, постиг ужасное точно так 
же хорошо, как и доброжелательное. Так что, когда выпускник школы 
возможности выходит в мир, он знает лучше, чем ребенок знает свою 
азбуку, что абсолютно ничего не может требовать от жизни и что ужас-
ное, гибель, уничтожение живут поблизости от каждого человека, 
и когда он целиком и полностью постиг, что всякий страх, перед ко-
торым он так страшился, может уже в следующее мгновение обрушить-
ся на него самого, у него появится иное объяснение для действитель-
ности; он будет восхвалять действительность, и даже если она тяжко 
давит на него, он будет думать о том, что она все-таки гораздо, гораз-
до легче, чем возможность. Только таким образом и может воспитывать 
возможность; ибо конечное и все конечные отношения, в которых 
отведено место индивиду, — будь они незначительны и повседневны 
или же имей они всемирно-историческое значение, — все равно вос-
питывают только конечным образом, и человек всегда может заморо-
чить их болтовней, всегда может вытянуть из них еще что-то другое, 
всегда может поторговаться, как-нибудь ускользнуть от них, всегда 
может держаться немного в стороне, всегда может помешать себе, без-
условно, научиться чему-нибудь у них; и если человек сделает это, 



211

единичный индивид снова должен будет иметь в себе возможность 
и сам строить то, у чего ему нужно учиться, пусть даже в следующее 
мгновение то, у чего он научился, вообще не признает, что человек 
этот им воспитан, но попросту абсолютно лишит его власти.

Однако для того чтобы индивид мог, таким образом, оказаться без-
условно и бесконечно воспитан возможностью, такой человек должен 
быть честен по отношению к этой возможности и должен иметь веру. Под 
верой я понимаю здесь то, что Гегель однажды и по-своему совершенно 
правильно называл внутренней уверенностью, которая предвосхищает 
бесконечность. Когда с открытиями возможности обходятся честно, воз-
можность обнаружит все конечные вещи, однако будет идеализировать 
их в форме бесконечности, она будет в страхе превозмогать индивида до 
тех пор, пока он снова не победит ее в предвосхищении веры.

То, что я говорю здесь, вероятно, многим покажется темными 
и  глупыми речами, поскольку эти многие похваляются тем, что им 
никогда не приходилось страшиться. На это мне хотелось бы возразить, 
что, конечно же, не следует страшиться людей или конечных вещей, 
однако только тот, кто прошел насквозь страх возможности, только 
тот воспитан так, чтобы не страшиться, и не потому, что он уклоня-
ется от ужасов жизни, но потому, что эти ужасы всегда слабы по срав-
нению с ужасами возможности. Если же говорящий полагает, напро-
тив, что величие его состоит в  том, что он никогда не пребывал 
в страхе, я с удовольствием предложу ему мое разъяснение: это про-
изошло потому, что он совершенно бездуховен.

Из работы «Болезнь к смерти»

Грешат, когда перед Богом (for Gud) или же с идеей Бога, отчаявшись, 
не желают быть собою или же желают быть таковым. Таким образом, 
грех — это либо слабость, либо вызов, доведенные до высшей мощи, 
стало быть, грех — это сгущение отчаяния. Ударение ставится здесь на 
том, чтобы быть перед Богом или же иметь идею Бога; это и создает из 
греха то, что юристы называют «определенным отчаянием»; его диа-
лектическая, этическая, религиозная природа состоит в идее Бога [...].

Если уж держаться категорий эстетики, здесь заключен наивысший 
образ поэтической жизни. Однако (невзирая на всю эстетики) такая 
жизнь всегда является грехом для христианина — грехом, состоящим 
в том, чтобы мечтать, вместо того чтобы быть, иметь лишь эстетическое 



212

а)

отношение воображения: добру и истине вместо действительного от-
ношения, вместо усилия создать его самой своей жизнью. [...]

Прежняя догматика не ошибалась — а она обращалась к этому 
много раз, хотя более недавняя школа и хулила это, поскольку не по-
нимала сути и не находила в этом смысла, — не ошибалась, говорю 
я, несмотря на случающиеся порой погрешности в практике, когда 
верила, что ужасное в грехе — это быть перед Богом. Тем самым ведь 
доказана вечность адских мучений. Позднее, когда мыслители стали 
более искушенными, было сказано: грех — это грех, он не становится 
больше, оттого что совершен против или перед Богом. [...]

Ошибкой было бы рассматривать Бога лишь как некоторым об-
разом внешнее по отношению к нам, признавая, так сказать, что че-
ловек не всегда грешит против него. Ибо Бог — вовсе не что-то внеш-
нее по отношению к нам, подобно, скажем, полицейскому агенту. 
Необходимо повторить еще раз: это Я имеет идею Бога, однако это не 
мешает ему не желать порой того, чего желает Бог, или не повино-
ваться ему. Грешат перед Богом не просто иногда, ибо всякий грех — это 
грех перед Богом или, скорее, то, что превращает человеческую ошиб-
ку в грех, — это осознание, которое было у виновного, — осознание 
того, что он предстоит перед Богом.

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1.	 Какие проблемы являются центральными для Кьеркегора?
2.	 Какие варианты выбора предлагает человеку датский философ? В чем 

их суть?
3.	 Почему религиозный путь парадоксален?
4.	 Как отвечает Кьеркегор на вопрос о смысле жизни?
5.	 Как автор раскрывает понятие «страх»?

ФИЛОСОФИЯ ЖИЗНИ

Артур Шопенгауэр

Артур Шопенгауэр (1788–1860) — немецкий философ, один из самых 
известных мыслителей иррационализма, представитель философского 
пессимизма, считал человеческую жизнь бессмысленной, а существующий 
мир — «наихудшим из возможных миров».



213

Он родился в г. Гданьске в семье коммерсанта за год до французской 
революции и вобрал основные достижения эпохи. От своей матери, писа-
тельницы унаследовал способности в области литературы. В Берлинском 
университете изучал медицину и философию. В 1813 году защитил док-
торскую диссертацию о законе достаточного основания и 4 года писал 
свой главный труд «Мир как воля и представление».

Одним из первых разочаровался в господствующем взгляде на мир как 
разумное целое — он усомнился в  возможности его переустройства на 
разумных интеллектуальных началах: равенства, братства. Томас Манн 
называл его самым рациональным философом иррационального.

Девиз эпохи Нового времени и эпохи Просвещения — «разум человека 
может все». Разум человека приобретает божественный статус. Зна-
ковая фраза Гегеля: «все разумное действительно, все действительное — 
разумно» — провозглашает тождество бытия и мышления. Открытые 
им законы диалектики, провозгласили принцип историзма мышления — 
в этом мире существуют непреложные законы развития природы, обще-
ства и человека.

Кантом было пересмотрена идея взаимоотношения субъекта и объ-
екта. Человек непросто подстраивается под природу, пассивно впи-
тывает в себя стимулы, импульсы, которые посылает окружающий 
мир, но и созидает ее, он создает, открывает закономерности при-
роды. Это являлось коперниканским переворотом и не могло не повли-
ять на Шопенгауэра, в  особенности вопрос о  том, что есть такое 
человек, которого Кант считал самый загадочный. Шопенгауэр при-
надлежал к тем, кто не поверил в то, что наша жизнь управляется 
только разумом, усомнился в господстве интеллекта в жизни, господ-
стве сознания, разума.

Шопенгауэр станет поклонником Канта, потому что идеи его не-
вероятно близки в  его понимании человека, познания, мира как «вещи 
в себе». Он сформируется на фоне этих всех преобразований в интеллек-
туальной сфере, сделает гигантский шаг по сравнению со всеми прежни-
ми эпохами — начнет думать, мыслить совершенно иначе. У Шопенгау-
эра  — живой, чувствующий, конкретный человек, который боится 
смерти, страдания, болезни, который постоянно что-то хочет и кото-
рый постоянно не доволен тем, что есть. Именно это страдающее вечно 
жаждущее чего-то существо интересно ему. Он говорит: «Есть одна для 
всех врожденная ошибка — это убеждение, будто бы мы рождены для 
счастья».



214

а)

У И. Канта человек имеет дело с миром своих представлений, в ко-
тором царствуют причинно-следственные связи. Но за системой челове-
ческих представлений (феноменов) скрываются «вещи в себе» (ноумены), 
о которых человек никогда ничего не узнает. Однако Шопенгауэр считал 
возможным постичь скрытое бытие, которым является Мировая воля. 
Она и является подлинной причиной мира в целом.

Кроме Канта на него оказали влияние буддизм и Платон, которо-
го он называл своим учителем. А. Шопенгауэр в интерпретации пла-
тоновских идей и чувственных вещей акцентирует внимание на дуа-
лизме как противопоставлении двух миров. Его онтология 
дуалистична, представлена двумя мирами: миром как воля и миром как 
представление. В этом дуализме он, следуя больше за Кантом, чем за 
Платоном, создает уникальную собственную концепцию. А. Шопенга-
уэр впервые пытается синтезировать философию Запада (Канта 
и Платона) и Востока, основные идеи Упанишад. За основу метафи-
зики взял нерациональное начало, Мировую Волю  — понимаемую им 
как слепое влечение, желание, постоянное развитие, находящееся в веч-
ном становлении. Воля как основа бытия в метафизике Шопенгауэра 
иррациональное, непознаваемое начало, чем и  отличается от идеи 
Платона. Одновременно воля  — вечное и  самодостаточное начало, 
находящееся вне времени, пространства и причинности и не подчине-
на никаким законам, и этим она близка и к кантовской «вещи в себе», 
и миру идей Платона.

Артур Шопенгауэр является автором следующих трудов: «О четве-
рояком корне закона достаточного основания» (1813); «О зрении и цветах» 
(1816) «Эристика, или искусство побеждать в спорах» (1831), «О воле 
и природе» (1836), «О свободе воли» (1839), «Об основе морали» (1840), 
«Две основные проблемы этики» (1841), «Афоризмы житейской мудрости» 
(1841–1852) и др.

Основная его работа, где изложены ключевые идеи, как уже было 
указано, называется «Мир как воля и представление» (1819) и является 
визитной карточкой Шопенгауэра. Ее не будут покупать, так как го-
сподствовало гегельянство и  комментированием, и  популяризацией он 
занимался до конца дней своих. За год до смерти его труд станет попу-
лярным — его начнут читать и покупать.

Первый том состоит из четырех книг: эпистемологии, онтологии, 
эстетики и этике. Во втором издании появляется и второй том — по-
яснения и дополнительные размышления.



215

В книге 1  (эпистемологии) идет речь о  мире как представлении, 
которое подчинено закону основания: объект опыта и науки. Понятие 
«представление» использовано в значении производимой в уме идеи, об-
раза, объекта пережитого, находящегося внешне по отношению к раз-
уму. Теория включала в себя представление о наблюдении собственного 
тела. Тело субъекта автор называл «непосредственным объектом», 
благодаря максимальной близости его к разуму, находящемуся в мозге. 
Воля — это абсолютное начало всего бытия, создающая и мир и челове-
ка. Когда появляется человек, возникает мир как представление — как 
человеческая картина мира. Появляются субъект и объект, простран-
ство и  время, множественность отдельных вещей и  причинная связь 
между ними.

В книге 2 (онтологии) идет речь о мире как воле. Фундаментальные 
силы воли — гравитация и электричество. Знание служит воле и запе-
чатлено оно в людях и в животных. Всё во вселенной видится как эта 
воля. Мы видим пессимистическую картину, где болезненны не исполняе-
мые желания, а удовольствия — ощущения, испытанные в определённый 
момент, когда боль уходит. Как правило, желания не исполняются, а если 
исполняются, то подменяются не исполненными.

Книга 3 (эстетика) является вторым размышлением о мире как 
представлении, независимом от закона основания: объекте искусства. 
Основной акцент сделан на понятие гений, которым, по мнению 
философа, обладают все люди в той или иной степени, и он состоит 
в способности к эстетическому опыту. Когда человек воспринимает 
объект, происходит эстетическое переживание, но при этом пони-
мается не сам объект, а его платоновская идея. Человек способен на 
непродолжительное время терять себя в  объекте созерцания, вы-
рваться из порочного круга невыполнимого желания. Если человек 
обладает высокой степенью гениальности, то он может передавать 
эстетические переживания другим, а  объекты, сообщающие эти 
переживания, являются произведениями искусства. Лучшим видом 
живописи, Шопенгауэр считал голландский натюрморт, заставля-
ющий видеть прекрасное в бытовых предметах, но критиковал изо-
бражения обнаженного женского тела и приготовления еды, так как 
они стимулируют желания и не позволяют получать эстетический 
опыт.

Книга 4  (этика) является вторым размышлением о  мире как воле: 
утверждении и отрицании воли к жизни при достигнутом самопознании. 



216

а)

Согласно Шопенгауэру Воля (великая Воля — вещь в себе) конфликтует 
с эгоизмом каждого человека. Сострадание возникает из трансцендент-
ности этого эгоизма (проникновение иллюзорного восприятия личности, 
что позволяет сопереживать другому), что дает возможность выйти за 
пределы желания и воли. Шопенгауэр отвергал существование «свободы 
воли» в общепринятом смысле, воля не может быть изменена. Он вос-
хвалял аскетизм, размышляя о буддизме, веданте, монашеских орденах 
и католицизме. Отвергал протестантизм, иудаизм и ислам, считая их 
лишенными метафизики и жестокими к животным. Шопенгауэр утверж-
дает, что самоубийство не разрушает Волю, поскольку смерть — лишь 
конец одного конкретного явления Воли. Конечным итогом ослабления 
Воли является аскетизм.

Человек в этом мире является рабом воли, она создала его интеллект, 
чтобы он познавал законы мира, лучше выживал и  приспосабливался 
к миру. Человек всегда и во всем служит воле, а не своим интересам. 
Воля заставляет его жить, каким бы бессмысленным и жалким ни было 
человеческое существование. Природа равнодушна к  существованию 
индивида. Вся жизнь — сплошные разочарования и страдания. Человек 
под влиянием воли все время чего-то желает. Но желания никогда не 
удовлетворяются, а если удовлетворяются, то приносят с собой равно-
душие и скуку.

И лишь одна разновидность людей, перестала быть рабами воли, по-
беждают в себе желания и стремления — гении в искусстве и святые 
в земной жизни. Гениальность — это способность пребывать в чистом 
созерцании, теряться в нем, избавляя познание от служения воле, оста-
ваясь чистым познающим субъектом, ясным оком мира.

Интересны его размышления о  государстве, политике и  праве, где 
изложен оригинальный взгляд на взаимоотношение морали и права, рас-
крыто отношение к вопросам государственного устройства, его целесо-
образности и отношение к морали. Философ рассматривает как возник-
ло государство, его необходимость, его цели; государственное право, 
гражданский закон, мораль и закон, долг; свободу воли и несвободу деяний. 
Государство обладает монополией на принуждение к исполнению закона 
и наказание за его нарушение, в связи, с чем предложены решения про-
блемы наказания, его эффективности, смертной казни, ответственно-
сти, раскаяния. Шопенгауэр коснулся и вопросов несправедливости и пра-
ва собственности.



217

В сочинении «Об основе морали» Шопенгауэр выделяет три разновид-
ности эмпирического характера: эгоистическую, злобную и сострада-
тельную. В основе каждой лежит специфическая движущая сила чело-
веческого поведения. Эгоизм, неотъемлемое свойство природы человека, 
для каждого собственные наслаждения и  страдания важнее всего 
остального; но у некоторых достигает крайних степеней, человек мо-
жет убить, что бы его желания исполнились. Шопенгауэр полагал, что 
большинство человечества эгоисты. С его точки зрения данная разно-
видность характера, не является худшей, ее превосходит злоба, для 
которой страдания других служат целью, а их причинение — наслаж-
дением. По убеждению философа, самым чистым и специфическим нрав-
ственным побуждением, выступает не уважение к закону, как полагал 
Кант, не совесть, а чувство сострадания. Только через него чужие ин-
тересы могут стать непосредственной причиной наших собственных 
действий. Шопенгауэр трактует человеческую жизнь как непрерывную 
борьбу между состраданием, с одной стороны, и силами эгоизма и злобы, 
с другой: при этом последние преобладают, хотя и коренятся в непод-
линном бытии.

«Афоризмы житейской мудрости» — это сборник базовых знаний, 
с которыми, обязательно столкнется любой человек. Книга не является 
сборником афоризмов, как следует из названия, но любое предложение 
может стать афоризмом. Шопенгауэр со свойственной философам по-
учительностью, невольно убеждает, что не стоит доверять первому 
впечатлению. Это этическое произведение опирается на основное сочи-
нение Шопенгауэра «Мир как воля и представление» и дает яркую и це-
лостную картину философского восприятия жизни, показывает отно-
шение к воспитанию, долгу, судьбе, одиночеству.

Творчество А.Шопенгауэра оказало большое влияние на Ф.  Ницше, 
который заимствует из метафизики Шопенгауэра понятия «воли» и «ге-
ния». Довольно скоро он полностью преодолеет его влияние, подвергнет 
радикальной критике метафизический способ использования понятий 
и выработает собственный язык для выражения видения проблематики. 
Это относится, например, к понятию «гений», от которого он полностью 
откажется, заменив его, понятиями: «свободный ум», «добрый европеец», 
«философ будущего» и т. п.

Публикуемые фрагменты приводятся по изданию:
Шопенгауэр А. Мир как воля и представление. — М.: Наука, 1993. — 672 с.



218

а)

Из работы «Мир как воля и представление»

КНИГА ПЕРВАЯ
О МИРЕ КАК ПРЕДСТАВЛЕНИИ
Первое размышление:
Представление, подчиненное закону основания

§1
[...] Мир есть мое представление»: вот истина, которая имеет силу 

для каждого живого и познающего существа, хотя только человек 
может возводить ее до рефлективно-абстрактного сознания; и если он 
действительно это делает, то у него зарождается философский взгляд 
на вещи. Для него становится тогда ясным и несомненным, что он не 
знает ни солнца, ни земли, а знает только глаз, который видит солнце, 
руку, которая осязает землю; что окружающий его мир существует 
лишь как представление [...].

Итак, нет истины более несомненной, более независимой от 
всех других, менее нуждающихся в доказательстве, чем та, что все 
существующее для познания, т. е. весь этот мир, является только 
объектом по отношению к субъекту, созерцанием для созерцающего, 
короче говоря, представлением. [...] это относится и к настоящему, 
и ко всякому прошлому, и ко всякому будущему ... Мир есть пред-
ставление.

Новизной эта истина не отличается. Она содержалась уже в скеп-
тических размышлениях, из которых исходил Декарт. [...] Беркли: он 
приобрел этим бессмертную заслугу перед философией, хотя остальное 
в его учениях и несостоятельно. ...была познана мудрецами Индии, 
сделавшись фундаментальным положением философии Вед [...].

§2
То, что все познает и никем не познается, это — субъект. Он, сле-

довательно, носитель мира, общее и всегда предполагаемое условие 
всех явлений, всякого объекта: ибо только для субъекта существует 
все, что существует. Таким субъектом каждый находит самого себя, но 
лишь, поскольку он познает, а не является объектом познания. Объ-
ектом, однако, является уже его тело, и оттого само оно, с этой точки 
зрения, называется нами представлением. [...] Как и все объекты со-
зерцания, оно пребывает в формах всякого познания, во времени 
и пространстве, благодаря которым существует множественность. 
Субъект же, познающее, никогда не познанное, не находится в этих 



219

формах: напротив, он сам всегда уже предполагается ими, и  таким 
образом ему не надлежит ни множественность, ни ее противополож-
ность — единство. Мы никогда не познаем его, между тем как именно 
он познает, где только ни происходит познание. [...]

Итак, мир как представление — только в этом отношении мы его 
здесь и рассматриваем — имеет две существенные и неделимые по-
ловины. Первая из них — объект: его формой служат пространство 
и время, а через них множественность. Другая же половина, субъект, 
лежит вне пространства и времени: ибо она вполне и нераздельно на-
ходится в каждом представляющем существе. [...] Эти половины, таким 
образом, неразделимы даже для мысли, ибо каждая из них имеет зна-
чение и бытие только через другую и для другой, существует и исчеза-
ет вместе с нею. [...]

§3
Главное различие между всеми нашими представлениями сво-

дится к различию между интуитивным и  абстрактным. Последнее 
образует только один класс представлений — понятия, а они на зем-
ле составляют достояние одного лишь человека, и его способность 
к ним, отличающая его от всех животных, искони называется разу-
мом. [...]

[...]сначала же будем говорить только об интуитивном представле-
нии. Оно объемлет весь мир, или совокупность опыта вместе с усло-
виями его возможности. [...] Важным открытием Канта является то, 
что именно эти условия, эти формы опыта, т. е. самое общее в вос-
приятии его, всем его проявлениям одинаково свойственное, — время 
и пространство — сами по себе, независимо от своего содержания, 
могут быть предметом не только абстрактного мышления, но и непо-
средственного созерцания. И такое созерцание не есть полученный из 
опыта путем повторения образ фантазии, но оно настолько независи-
мо от опыта, что, напротив, последний надо считать зависимым от 
него, ибо свойства пространства и времени, как их a priori познает 
созерцание, имеют для всякого возможного опыта силу законов, со-
образно которым он всюду должен происходить. Вот почему в своем 
трактате о законе основания я рассматривал время и пространство, 
поскольку они созерцаются чистыми и вне содержания, как особый 
и самостоятельный класс представлений. [...] все же не менее замеча-
тельно и то их свойство, что принцип достаточного основания, опре-
деляющий опыт в качестве закона причинности и мотивации, и мыш-



220

а)

ление в  качестве закона обоснования суждений выступают здесь 
в  совершенно особой форме, которую я назвал основанием бытия 
и которая во времени является последовательностью его моментов, 
а в пространстве — положением его частей, до бесконечности взаимо-
определяющих одна другую.

[...] Закона основания [...]. Подобно тому, как в нем каждое мгно-
вение существует, лишь уничтожив предыдущее, своего отца, чтобы 
столь же быстро погибнуть самому; подобно тому, как прошедшее 
и будущее [...] столь же ничтожны, как любое сновидение, а настоящее 
служит только непротяженной и неустойчивой границей между тем 
и другим, — так мы увидим эту самую ничтожность и во всех других 
формах закона основания и поймем, что как время, так и пространство, 
и как оно, так и все, что есть в нем и во времени, т. е. все, что вытека-
ет из причин и мотивов, все имеет только относительное бытие, суще-
ствует только через другое и для другого, однородного с ним, т. е. су-
ществующего тоже лишь таким образом.

Сущность этого взгляда стара: в нем выражал Гераклит свое сето-
вание на вечный поток вещей; Платон низводил его предмет как 
нечто, всегда становящееся, но никогда несущее; Спиноза называл 
это лишь акциденциями единственно сущей и пребывающей всеединой 
субстанции; Кант познанное таким образом противопоставлял в ка-
честве простого явления вещи в себе [...].

То, что все эти мыслители имели в виду и о чем они говорили, и есть 
не что иное как рассматриваемый теперь нами мир как представление, 
подчиненное закону основания. [...]

КНИГА ВТОРАЯ.
О МИРЕ КАК ВОЛЕ
Первое размышление: Объективация воли

§22
Эта вещь в себе ..., никогда не бывает объектом (потому что всякий 

объект есть лишь ее проявление, а уже не она сама), эта вещь должна 
была, чтобы сделаться все-таки объективно мыслимой, заимствовать 
себе название и понятие у какого-нибудь объекта, у чего-нибудь дан-
ного объективно, следовательно — у какого-либо из своих проявлений; 
но последнее, чтобы послужить объясняющим моментом, должно быть 
самым совершенным из всех ее проявлений, т. е. самым ясным, наи-
более развитым, непосредственно освещенным силой познания: та-
ковой является именно человеческая воля. [...]



221

[...] Термин воля, который, как волшебное слово, должен раскрыть 
нам сокровенную сущность каждой вещи в природе, обозначает вовсе 
не неизвестную величину, не достигнутое умозаключениями нечто, 
а вполне непосредственно познанное и настолько известное, что мы 
гораздо лучше знаем и понимаем, что такое воля, нежели другая вещь.

До сих пор понятие воли подводили под понятие силы, я же по-
ступаю как раз наоборот и каждую силу в природе хочу понять как 
волю. [...]в конечном основании понятия силы, как и всякого другого, 
лежит наглядное познание объективного мира, т.  е. явление, пред-
ставление, откуда и почерпнуто это понятие. Оно абстрагировано из 
той области, где царят причина и действие, т. е. из наглядного пред-
ставления, и означает именно наличие причины как причины, — в той 
точке, где это наличие совершенно не поддается дальнейшему этио-
логическому объяснению, а само служит необходимой предпосылкой 
всякого этиологического объяснения. Напротив, понятие воли — един-
ственное из всех возможных, которое имеет свой источник не в явле-
нии, не просто в наглядном представлении, а исходит изнутри, вы-
текает из непосредственного сознания каждого, сознания, в котором 
каждый познает собственную индивидуальность в ее существе, непо-
средственно, вне всякой формы, даже вне формы субъекта и объекта, 
и которым он в то же время является сам, ибо здесь познающее и по-
знаваемое совпадают.

Поэтому, сводя понятие силы к понятию воли, мы на самом деле 
сводим менее известное к бесконечно более известному...и расширя-
ем свое познание. [...]

§23
Воля как вещь в  себе совершенно отлична от своего явления 

и вполне свободна от всех его форм, которые она принимает лишь 
тогда, когда проявляется, и которые поэтому относятся только к ее 
объективности, ей же самой чужды. Уже самая общая форма всяко-
го представления, форма объекта для субъекта, ее не касается; еще 
менее ее касаются формы, подчиненные этой последней и находящие 
себе общее выражение в законе основания, куда, как известно, от-
носятся также время и пространство, а, следовательно, и множествен-
ность [...].

Согласно сказанному, воля как вещь в  себе лежит вне сферы 
закона основания во всех его видах, и  она поэтому совершенно 
безосновна, хотя каждое из ее проявлений непременно подчинено 



222

а)

закону основания. Далее, она свободна от всякой множественности, 
хотя проявления ее во времени и пространстве бесчисленны; она 
сама едина, но не так, как один объект, единство которого позна-
ется лишь из контраста возможной множественности, не так, как 
едино понятие, которое возникает лишь через абстрагирование от 
множества: нет, воля едина, как то, что лежит вне времени и про-
странства [...].

Безосновность воли ... проявляется наиболее очевидно, как воля 
человека, которую и назвали свободной, независимой. Но ...из-за без-
основности самой воли проглядели ту необходимость, которой всюду 
подчинены ее явления, и провозгласили свободными поступки, чего 
на самом деле нет [...]. Всякая необходимость — это [...] отношение 
следствия к основанию и более решительно ничего. Закон основания — 
общая форма всех явлений, и в своей деятельности человек, как и вся-
кое другое явление, должен ему подчиняться. Но так как в самосо-
знании воля познается непосредственно и в себе, то в этом сознании 
заложено и  сознание свободы. ...упускается из вида, что индивид, 
личность — это не воля как вещь в себе, но уже явление воли, и как 
таковое личность уже детерминирована и приняла форму явления — 
закон основания. Отсюда вытекает тот удивительный факт, что каждый 
a priori считает себя совершенно свободным, даже в своих отдельных 
поступках, и думает, будто он в любой момент может избрать другой 
жизненный путь, т. е. сделаться другим. [...] на опыте, он убеждается 
к своему изумлению, что он не свободен, а подчинен необходимости, 
что, несмотря на все свои решения и размышления, он не изменяет 
своей деятельности.

[...] Явление воли, самой в себе безосновной, как таковое подчи-
нено все же необходимости, т. е. закону основания, — для того чтобы 
необходимость, с которой совершаются явления природы, не препят-
ствовала нам видеть в них манифестации воли.

До сих пор явлениями воли считали только те изменения, которые 
не имеют другого основания, кроме мотива, т. е. представления, по-
этому волю приписывали в природе одному лишь человек. ...воля 
действует и там, где ею не руководит познание, это лучше всего по-
казывают инстинкт и художественные порывы животных.

То, что последние обладают представлениями и познанием, здесь 
не принимается в расчет, ибо цель, к которой они приближаются..., 
остается им совершенно неведомой; их поступки совершаются ... 



223

не по мотивам, ...воля действует и без всякого познания. Годовалая 
птица не имеет представления о  яйцах, для которых она строит 
гнездо, а молодой паук — о добыче, для которой он ткет свою пау-
тину [...].

[...] В  таких действиях ...проявляется воля, но деятельность ее 
слепа и хотя, сопровождается познанием, но не руководится им. Как 
только мы убедимся, что представление в качестве мотива не является 
необходимым и существенным условием для деятельности воли, нам 
станет легче распознавать ее действие и в таких случаях, где оно менее 
очевидно: домик улитки мы не будем считать продуктом чуждой ей, 
но руководимой познанием воли [...].

Да и в нас самих та же воля многообразно действует слепо: во всех 
функциях нашего тела, не руководимых познанием, ...пищеварении, 
кровообращении, выделениях, росте, воспроизведении. Не только 
действия тела, но и оно само, как показано выше, всецело есть про-
явление воли, объективированная воля, конкретная воля; поэтому 
все, что происходит в нем, должно совершаться волей, хотя в данном 
случае она не руководится познанием и, действуя слепо, определяется 
не мотивами, а причинами, которые в этом случае называются раз-
дражителями. [...]

§25
[...] Время и пространство мы признали видами закона основания, 

а в нем выражается все наше познание a priori, которое, однако, как 
показано выше, именно в качестве априорного знания относится лишь 
к познаваемости вещей, а не к ним самим, т. е. выступает только фор-
мой нашего познания, [...]. И вот если эта вещь в себе, [...] есть воля, 
то как таковая и независимо от своего проявления она лежит вне 
времени и пространства, не знает поэтому множественности и, сле-
довательно, едина; но, согласно сказанному, она едина не так, как 
едины индивид или понятие, а как нечто такое, чему нужно условие 
возможности множественного... Множественность вещей в простран-
стве и времени, составляющих вместе объективность воли, не рас-
пространяется потому на нее самое, и воля, несмотря на эту множе-
ственность, остается неделимой. Не существует, например, меньшей 
части ее в камне и большей в человеке, так как отношение части и це-
лого принадлежит исключительно пространству и теряет всякий смысл, 
как только мы отрешаемся от этой формы созерцания [...]. Внешнее 
обнаружение воли, ее объективация имеет такие же бесконечные сту-



224

а)

пени, какие существуют между слабым мерцанием и ярким лучом 
солнца, между сильным звуком и тихим отголоском. [...]

[...] Различные ступени объективации воли, которые, выражаясь 
в бесчисленных индивидах, предстоят как недостигнутые их образцы, 
или как вечные формы вещей, сами не вступают во время и простран-
ство — среду индивидов, не подвержены становлению и никаким 
изменениям и незыблемо пребывают, вечно сущие, между тем как 
единичные вещи, вечно становящиеся и никогда не сущие, возникают 
и исчезают, — эти ступени объективации воли, говорю я, есть не что 
иное, как платоновские идеи. Я упоминаю здесь об этом заранее, 
чтобы в дальнейшем употреблять слово идея именно в этом смысле, 
то есть идею надо понимать у меня всегда в ее истинном и первона-
чальном значении, какое придавал ей Платон, и никак не следует иметь 
в виду здесь те абстрактные порождения схоластически догматизиру-
ющего Разума, для обозначения которых Кант столь же неподходяще, 
как и неправомерно воспользовался словом, уже введенным в оборот 
Платоном и употребленным им очень кстати. Итак, я понимаю под 
идеей каждую определенную и твердую ступень объективации воли, 
поскольку воля есть вещь в себе и потому чужда множественности; эти 
ступени относятся к определенным вещам как их вечные формы [...].

КНИГА ЧЕТВЕРТАЯ
О МИРЕ КАК ВОЛЕ
Второе размышление: Утверждение и отрицание воли к жизни при 

достигнутом самопознании
§53

Последняя часть нашего рассуждения предстает как самая серьез-
ная, потому что речь в ней идет о человеческих поступках [...].

§54
[...] Воля сама по себе бессознательна и представляет собой лишь 

слепой, неудержимый порыв, — такой она проявляется еще в неорга-
нической и растительной природе и ее законах [...].

[...] Жизнь, видимый мир, явление — только зеркало воли, ...мир 
так же неразлучно должен сопровождать волю, как тень — свое тело; 
и если есть воля, то будет и жизнь, ... за волей к жизни обеспечена 
жизнь, и пока мы проникнуты волей к жизни, нам нечего бояться за 
свое существование — даже при виде смерти. [...] рассматривать жизнь 
именно философски, ..., а с такой точки зрения ... рождение и смерть 
совсем не касаются ни воли — ..., ни субъекта познания — зрителя всех 



225

явлений. Рождение и смерть относятся к проявлению воли, т. е. к жиз-
ни, а последней свойственно выражать себя в индивидах, которые 
возникают и уничтожаются, — мимолетные, выступающие в форме 
времени явления того, что само в себе не знает времени, но должно 
все-таки принимать его форму, чтобы объективировать свою действи-
тельную сущность. Рождение и смерть одинаково относятся к жизни 
и уравновешивают друг друга в качестве взаимных условий или — если 
кому-нибудь нравится такое сравнение — в качестве полюсов целост-
ного явления жизни.

[...] Формой проявления воли, т. е. формой жизни или реальности, 
служит, собственно, только настоящее, — не будущее и не прошедшее: 
последние находятся только в понятии, существуют только в связи 
познания, поскольку оно следует закону основания. В прошедшем не 
жил ни один человек, и ни один никогда не будет жить в будущем [...].

Поэтому кого жизнь удовлетворяет такою, как она есть, кто вся-
чески ее утверждает, тот может с упованием считать ее бесконечной 
и изгнать страх смерти как иллюзию [...].

§57
[...] В бесконечном пространстве и времени человеческий индивид 

находит себя конечной и, следовательно, в сравнении с ними ничтож-
ной величиной, заброшенной в них; вследствие их неограниченности 
он всегда обладает только относительным, никогда не абсолютным 
[...]. Его подлинное бытие — только в настоящем, неудержимый бег 
которого в прошедшее есть постоянный переход к смерти, постоянное 
умирание; ибо прошедшая жизнь человека, [...] уже совсем отошла, 
умерла, и больше ее нет. [...] с точки зрения разума, человеку должно 
быть безразлично, из чего состояло это прошлое — из радости или 
горя. Настоящее же постоянно превращается под его руками в про-
шедшее, а будущее совершенно неизвестно и всегда кратковременно. 
Таким образом, его существование, [...] представляет собой постоян-
ное низвержение настоящего в мертвое прошедшее, постоянное уми-
рание. [...] Каждое дыхание отражает беспрерывно нападающую 
смерть, с которой мы, таким образом, ежесекундно боремся [...]. В кон-
це концов, смерть должна победить, ибо мы — ее достояние уже с са-
мого своего рождения, и она только временно играет со своей добычей, 
пока не поглотит ее. [...]

Жизнь большинства людей — это лишь постоянная борьба за самое 
это существование, и они заранее уверены, что выйдут из нее побеж-



226

а)

денными. И то, что заставляет их упорствовать в этой трудной битве, 
есть не столько любовь к жизни, сколько страх смерти, которая, одна-
ко, неотвратимо стоит за кулисами и каждое мгновение может войти. 
Сама жизнь — это море, полное водоворотов и подводных камней, 
которых человек избегает с величайшей осторожностью и усердием, 
хотя он и знает, что если ему даже удается, при всем напряжении и ис-
кусстве, пробиваться через них, то это с каждым шагом приближает 
его к величайшему, полному, неизбежному и непоправимому кора-
блекрушению — смерти [...].

[...] с одной стороны, жизненные невзгоды и мучения легко могут 
возрасти до того, что самая смерть, в уклонении от которой состоит 
вся жизнь, становится желанной и человек добровольно устремляется 
к ней, а с другой стороны, как только нужда и страдания дают челове-
ку отдых, тотчас же приближается скука, так что он непременно должен 
как-то «проводить время». [...] Скука же далеко не маловажное зло: 
в конце концов, она налагает на лицо печать настоящего отчаяния. 
Это она делает то, что существа, мало любящие друг друга, каковы, 
например, люди, все-таки настойчиво ищут друг друга, и она стано-
вится тем самым источником общественности. Как нужда — посто-
янный бич народа, так скука — бич знатных. [...]

Так между желанием и удовлетворением протекает всякая челове-
ческая жизнь. Желание по своей природе — страдание; удовлетворение 
скоро насыщает, цель оказывается призрачной, обладание лишает пре-
лести, в новой форме появляются опять желание и потребность, а если 
нет — наступает пустота и скука, борьба с которыми так же мучительна, 
как и с нуждой. Если желание и удовлетворение чередуются не слишком 
скоро и не слишком медленно, то это предельно уменьшает причиняе-
мое ими страдание и делает жизнь счастливой. [...]

Беспрестанные усилия освободиться от страдания приводят лишь 
к тому, что оно меняет свой облик. Сначала оно представляет собою 
лишения, нужду, заботу о существовании. Если посчастливится (что 
очень трудно) изгнать страдание в этом облике, оно тотчас же возникнет 
в тысяче других форм, меняясь сообразно возрасту и обстоятельствам: 
оно придет как половое чувство, страстная любовь, ревность, зависть, 
ненависть, гнев, страх, честолюбие, сребролюбие, болезнь — и т. п. [...].

Впрочем, приведенное размышление о неизбежности страданий 
и о том, что одно из них вытесняется другим, что конец одного влечет 
за собою начало другого, может привести даже к парадоксальной, но 



227

не бессмысленной гипотезе, что для каждого индивида мера присуще-
го ему страдания определена его природой раз и навсегда и эта мера 
не может, ни оставаться пустой, ни переполняться, как бы ни менялись 
формы страдания. С такой точки зрения, страдание и благополучие 
человека определяются вовсе не извне, а  только этой мерой, этим 
индивидуальным складом, который может, правда, в разные периоды 
подвергаться некоторому усилению и ослаблению [...].

Так либо продолжается до бесконечности, либо [...] продолжается 
до тех пор, пока мы не придем к такому желанию, которое не может 
быть удовлетворено и которым, однако, нельзя поступиться. Тогда мы 
как бы обретаем то, чего искали, а именно нечто такое, на что мы [...], 
каждую минуту можем сетовать как на источник своих страданий и что 
ссорит нас с нашей судьбой, но зато примиряет с нашей жизнью, так 
как опять исчезает сознание, что страдание присуще самой этой жиз-
ни и что истинное удовлетворение невозможно. Такой ход развития 
приводит к несколько меланхолическому настроению: человек по-
стоянно несет с собою одно единственное великое страдание и оттого 
презрительно относится ко всем малым горестям или радостям; сле-
довательно, это уже более достойное явление, чем вечная погоня за 
все новыми призраками, что гораздо обычнее.

§58
Всякое удовлетворение, или то, что обычно называют счастьем, 

по существу всегда имеет лишь отрицательный, а не положительный 
характер. Это не изначальное и по собственному почину посещающее 
нас счастье, но всегда удовлетворение какого-нибудь желания. Ибо 
желание, т. е. нужда, это предварительное условие всякого наслажде-
ния. Однако удовлетворение кладет конец желанию и, следовательно, 
наслаждению. Поэтому удовлетворение, или счастье, никогда не может 
быть чем-нибудь иным, кроме освобождения от горести, от нужды: 
ибо к последней относится не только всякое действительное, очевид-
ное страдание, но и всякое желание, настойчивость которого наруша-
ет наш покой, — сюда относится даже убийственная скука, от которой 
жизнь делается нам в тягость. Но как трудно чего-нибудь достигнуть 
и добиться: каждому замыслу противостоят бесконечные трудности 
и усилия, и с каждым шагом возрастают препоны. Когда же, наконец, 
все преодолено и достигнуто, то в результате получается только то, что 
мы свободны от какого-нибудь страдания или желания и, следователь-
но, чувствуем себя как прежде, до его наступления. Непосредственно 



228

а)

нам всегда дана только потребность, т. е. страдание. Удовлетворение 
же или наслаждение мы можем испытывать только косвенно, воспо-
миная об устраненном им страдании и лишении. Вот почему мы не 
в состоянии ни оценить, ни даже по-настоящему осознать те блага 
и преимущества, которые у нас есть в действительности, и мы думаем, 
что иначе это и быть не может: ведь они дают нам лишь отрицательное 
счастье, не допуская страданий. Только лишившись их, мы начинаем 
понимать их цену, ибо потребность, лишение, страдание — вот что 
положительно и что непосредственно заявляет о  себе. Оттого нам 
и приятно воспоминание о перенесенной горести, болезни, нужде 
и т. п.: только оно дает нам возможность наслаждаться нынешними 
благами. Нельзя также отрицать, что в этом смысле и с этой точки 
зрения — с  точки зрения эгоизма, составляющего форму желания 
жизни, — вид или описание чужого несчастья доставляет нам удоволь-
ствие и удовлетворение [...].

§61
[...] исследуем, прежде всего, источник эгоизма как начального 

пункта всякой борьбы.
[...] каждый хочет всего для себя, хочет всем обладать или, по 

крайней мере, господствовать над всем, а то, что ему противится, он 
хотел бы уничтожить. [...] Индивид есть носитель познающего субъ-
екта, а последний — носитель мира, так что вся природа вне него, в том 
числе и все остальные индивиды, существуют только в его представ-
лении: [...] косвенно и как нечто, зависящее от его собственного су-
щества [...], другими словами, бытие и небытие мира становятся для 
него равнозначащими и неразличимыми. [...] каждый познающий 
индивид является на самом деле и сознает себя всей волей к жизни, 
т. е. непосредственным в себе мира, а также восполняющим условием 
мира как представления, т. е. микрокосмом, который следует считать 
равным макрокосму. Сама природа, [...] изначально и независимо от 
всякой рефлексии дает ему это познание с непосредственной досто-
верностью и простотой. Оба эти необходимые самоопределения че-
ловека объясняют, почему каждый индивид, ничтожно малый и со-
вершенно исчезающий в безграничном мире, все-таки делает себя 
средоточием мира, относится к собственному существованию и благо-
получию ревностнее, чем ко всему другому [...] готов уничтожить мир, 
лишь бы только сохранить собственное я, эту каплю в море. Такое 
помышление есть эгоизм, свойственный всякой вещи в природе. [...]



229

Собственная смерть видится каждому как конец мира, между тем 
как известие о смерти своих знакомых он выслушивает довольно рав-
нодушно, если только она не задевает его личных интересов.

[...] В человеческом сознании эгоизм, как и познание, боль и ра-
дость, также должен был достигнуть высшей степени, и обусловленное 
им противоборство индивидов проявляется самым ужасным образом. 
Мы видим его повсюду, как в мелочах, так и в крупном, в истории мира 
и в собственной жизни; [...] в жизни великих тиранов и злодеев и в опу-
стошительных войнах [...]

Но явственнее всего [...] тогда, когда толпа людей освобождается от 
всякого закона и порядка: тотчас же наглядно выступает та bellum 
omnium contra omnes [война всех против всех], которую прекрасно изо-
бразил Гоббс в первой главе «О гражданине». Тогда не только обнару-
живается, как каждый стремится отторгнуть у другого то, что он желал 
бы иметь сам, но и как иные, ради ничтожного прироста своего благо-
состояния, нередко разрушают все счастье или жизнь другого. Это — 
высшее выражение эгоизма; его проявления в данном отношении усту-
пают только проявлениям настоящей злобы, которая совершенно 
бескорыстно, безо всякой выгоды, ищет вреда и страдания других[...].

§62
[...] Первое и простое утверждение воли к жизни — это утверж-

дение собственного тела, т.  е. осуществление воли во временных 
актах, поскольку уже тело в своей форме и целесообразности пред-
ставляет эту волю пространственно — и больше ничего. Это утверж-
дение выражается в  сохранении тела с помощью его собственных 
сил. [...]

Но в то время [...] она в силу присущего всем эгоизма легко вы-
ходит в каком-либо индивиде за пределы этого утверждения, — вплоть 
до отрицания той же самой воли, проявляющейся в другом индивиде. 
Воля первого вторгается в область чужого утверждения воли в  том 
случае, если индивид губит или калечит самое тело другого, или же 
заставляет силы этого чужого тела служить его воле, а не воле, являю-
щейся в этом чужом теле, — другими словами, если он отнимает у воли, 
являющейся в  виде чужого тела, силы этого тела и  таким образом 
увеличивает силу, служащую его воле, больше, чем это дает ему на это 
право сила собственного тела — следовательно, утверждает собствен-
ную волю за пределами собственного тела, отрицая волю, являющу-
юся в чужом теле.



230

а)

Это вторжение в сферу чужого утверждения воли отчетливо со-
знавалось испокон веков, и его понятие было названо словом неспра-
ведливость. [...] Терпящий несправедливость чувствует вторжение 
в сферу утверждения своего собственного тела через отрицание его 
чужим индивидом; он чувствует это как непосредственное и духовное 
страдание, которое совершенно отличается и отделено от сопрово-
ждающей его физической боли, причиняемой самим деянием, или от 
огорчения по поводу утраты. [...]

Несправедливость, совершенная путем насилия, не так постыд-
на для ее виновника, как несправедливость, совершенная путем 
хитрости, потому что первая свидетельствует о физической силе, 
которая при всех обстоятельствах импонирует человечеству; между 
тем как хитрость, прибегая к лазейкам, изобличает свою слабость 
и унижает виновника одновременно и как физическое, и как нрав-
ственное существо; кроме того, ложь и обман могут удаться только 
потому, что лицо, пользующееся ими, должно в то же время само 
выражать к ним отвращение и презрение, чтобы заслужить доверие, 
и победа этого лица обусловлена тем, что в нем предполагают чест-
ность; которой у него нет. Глубокое отвращение, какое повсюду 
вызывают коварство, вероломство и измена, основывается на том, 
что верность и честность являются теми узами, которые восстанав-
ливают внешнее единство воли, раздробленной на множество ин-
дивидов, и тем полагают границы эгоизму, вызванному этим раз-
дроблением. Вероломство и  измена разрывают эти последние 
внешние узы и тем дают безграничный простор результатам эгоиз-
ма. [...]

Во всех случаях, где я имею право принуждения, я имею полное 
право употреблять против других насилие, — я могу также, сообразно 
с обстоятельствами, противопоставить чужому насилию и хитрость, 
не совершая этим несправедливости; я имею, следовательно, реальное 
право на ложь, — именно в тех же границах, в каких имею право на 
принуждение. Поэтому тот, кто уверяет обыскивающего его разбой-
ника, что он не имеет больше ничего при себе, поступает совершенно 
справедливо, — как и тот, кто обманом завлекает вторгшегося ночью 
разбойника в погреб и там его запирает. [...]

§65
Все ... рассмотрение человеческого поведения проложило нам до-

рогу к последнему выводу и весьма облегчило нам задачу — уяснить 



231

то этическое значение поведения, которое мы, вполне понимая друг 
друга, характеризуем в жизни словами доброе и злое [...] подлинный 
смысл понятий доброго и злого [...]!

[...] С нашей точки зрения, внутренняя сущность добродетели ока-
жется стремлением в направлении, совершенно противоположном 
блаженству, т.  е. счастью и жизни. Согласно сказанному, добро по 
своему понятию является των προς τι, т. е. всякое добро по своему су-
ществу относительно, ибо существо его состоит только в его отношении 
к желающей воле. Поэтому абсолютное добро есть противоречие; выс-
шее благо [...] означает, собственно, конечное удовлетворение воли, 
после которого уже не появится новое желание — последний мотив, 
достижение которого удовлетворит волю навеки. [...] подобное и по-
мыслить нельзя. Воля так же не может после какого-нибудь удовлетво-
рения перестать постоянно желать вновь, как время не может кончить-
ся или начаться: [...] нет для нее высшего блага, нет абсолютного добра, 
а всегда есть только временное благо. [...]

Если человек по всякому поводу, когда ему не мешает какая-нибудь 
внешняя сила, склонен совершать несправедливость, то мы называем 
его злым. Согласно нашему объяснению несправедливости, это значит, 
что такой человек не только утверждает волю к жизни, как она про-
является в его теле, но и заходит в этом утверждении так далеко, что 
отрицает волю, проявляющуюся в других индивидах; это сказывается 
в том, что он требует их сил на служение своей воле и старается по-
давить их бытие, если они препятствуют ее устремлениям. Конечным 
источником этого служит высокая степень эгоизма, сущность которо-
го объяснена выше. Здесь можно сразу заметить две вещи: в о -
п е р в ы х, то, что в подобном человеке проявляется необычайно силь-
ная, выходящая далеко за пределы утверждения его собственного тела 
воля к жизни; и, в о - в т о р ы х, то, что его познание, всецело отдав-
шееся закону основания и охваченное principio individuationis, твердо 
сохраняет обусловленное этим принципом различие между его соб-
ственной личностью и всеми другими, поэтому он и ищет только соб-
ственного благополучия, совершенно равнодушный ко благу всех 
других [...]. И эти два свойства являются основными элементами зло-
го характера. [...]

В злом, говорю я, таится предчувствие того, что он есть вся эта 
воля, что он, следовательно, не только мучитель, но также и мученик, 
от чьих страданий его отделяет и освобождает только обманчивый 



232

а)

призрак, формой которого служат пространство и время, но который 
рассеивается, и он, злой, по справедливости должен платить за на-
слаждение мучениями, и всякое страдание, которое представляется 
ему только возможным, постигает его действительно как волю к жиз-
ни [...] Таким образом, тот внутренний ужас злодея от содеянного им, 
который он старается скрыть от самого себя, содержит в себе наряду 
с предчувствием ничтожества и призрачности [...] — содержит в себе 
и сознание напряженности собственной воли, силы, с какой он ухва-
тился за жизнь, впился в нее, в  ту самую жизнь, ужасную сторону 
которой он видит пред собою в страдании угнетенных им людей, и тем 
не менее, он так тесно сросся с этой жизнью, что именно в силу этого 
самое ужасное исходит от него самого как средство для более полного 
утверждения его собственной воли. [...]

Смерть подобна закату солнца, которое только кажется погло-
щаемым ночью, в действительности же, будучи источником всяко-
го света, горит непрерывно, приносит новым мирам новые дни 
в своем вечном восходе и вечном закате. Начало и конец затраги-
вает только индивида, через посредство времени — формы этого 
явления для представления. Вне времени находится только воля, 
кантовская вещь в себе, и ее адекватная объектность — платонов-
ская идея. Вот почему самоубийство не приносит спасения: каждый 
должен быть тем, чего он хочет в глубине души, и каждый есть то, 
чего он именно хочет. [...]

Сила, с которой злой утверждает жизнь и которая предстает ему 
в виде им же вызванного страдания других, служит мерилом того, как 
далеко от него прекращение и отрицание все той же воли, — это един-
ственно возможное спасение от мира и его мучений. Он видит, на-
сколько он принадлежит миру и как тесно привязан к нему: познанное 
страдание других не могло его тронуть, но он попадает во власть жиз-
ни и ощущаемого страдания. [...]

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. В чем видит истину А. Шопенгауэр?
2. Что подтверждает утверждение «Мир есть представление»?
3. Кто является субъектом познания?
4. К чему сводится главное различие между всеми нашими представле-

ниями?



233

5. Почему вещь в себе никогда не бывает объектом?
6. Является ли воля как вещь в себе отличной от своего явления и свобод-

ной от всех его форм?
7. В чем проявляется подлинное бытие индивида?
8. Что приносит человеку страдание?
9. Что такое счастье у Шопенгауэра?
10. Что является источником эгоизма?
11. Какая несправедливость менее постыдна?

Фридрих Ницше

В книге Ницше «Так говорил Заратустра» есть притча о  трех 
превращениях духа, которая повествует, в  частности, о  периодах 
его собственной жизни, его творческого становления. «Три превра-
щения духа называю я вам: как дух становится верблюдом, львом 
верблюд и, наконец, ребенком становится лев». Верблюд — вьючное 
животное, которое несет на себе груз устоявшихся ценностей, бре-
мя образования, морали и культуры. Оказавшись в пустыне, верблюд 
становится львом, и лев сбрасывает с себя ношу освоенных ценностей, 
топчет и разрушает их. В конце концов, льву суждено стать ребен-
ком, «игрой и новым начинанием», творцом новых ценностей и новых 
способов оценки.

Ницше родился в 1844 г. в Тюрингии (Пруссия) в семье лютеранского 
священника. И мать, и отец его были из семей лютеранских пасторов. 
После смерти отца в 1849 г., тонкого и образованного человека, и малень-
кого брата Ницше растет в  Наумбурге в  женском окружении (мать, 
тетки, младшая сестра Элизабет). Одаренный ребенок, писавший стихи 
и музыку, учился в привилегированной гимназии Пфорта, а затем изучал 
классическую филологию в университетах Бонна и Лейпцига. В 1869 г. (Ниц-
ше всего 24 года) на основании статей по древнегреческой филологии, без 
защиты докторской степени, он получает место профессора в Базельском 
университете и принимает швейцарское подданство.

В это время начинается его тесная дружба с  Вагнером и  женой 
композитора Козимой. Композитора-новатора и молодого профессора 
сблизили любовь к музыке, увлеченность философией Шопенгауэра и на-
дежды на переустройство мира посредством нового искусства. По сло-
вам самого Ницше, это были прекраснейшие дни его жизни. Он содей-



234

а)

ствовал созданию театра в Байройте, предназначенного для исполнения 
вагнеровских опер (Вагнеровские фестивали проводятся в  нем по сей 
день). Однако отношения с Вагнером были вовсе не безоблачными, и в ян-
варе 1878  г.  они окончательно прерываются. Серьезные проблемы со 
здоровьем вынуждают взять длительный отпуск, а потом и вовсе уйти 
с профессорской должности. Так завершается целый этап жизни Ниц-
ше, этап «верблюда». Впрочем, в верблюде уже сидел лев. Первая фило-
софская работа «Рождение трагедии из духа музыки» (1871 г.), разви-
вавшая идею Шопенгауэра о  музыке как непосредственном образе 
мировой воли, опровергала устоявшее представление о древнегреческой 
культуре — рациональной, гармоничной, радостной. Образ светоносно-
го Аполлона вовсе не исчерпывает духа этой культуры, в ней присут-
ствует и темное, иррациональное дионисийское начало. Ницше полага-
ет подлинным выражением ее духа трагедию. Филологическое сообщество 
приняло книгу холодно, Ницше осознает себя «несвоевременным» мыс-
лителем.

В 1878  г.  «Человеческое, слишком человеческое» открывает годы 
льва: интереса к различным философским концепциям и научным тео-
риям, интеллектуального поиска самостоятельного пути и  великой 
критики ценностей. Ницше начинает жизнь странника, перемещаясь 
по Италии, югу Франции, альпийским высокогорным пансионам в поис-
ках благоприятного климата. Его терзают мучительные боли в голове, 
глазах, желудке, «полупаралич», из-за которого трудно говорить, не-
возможно читать, писать, слушать музыку, встречаться с друзьями. 
Болезнь, сменявшаяся периодами облегчения, дает мыслителю возмож-
ность сполна пережить и осознать ценность жизни, дает точку зрения 
на здоровые понятия и ценности. Моменты здоровья дают точку зрения 
на болезнь как декаданс, упадок жизненных сил. В 1882 г. в Риме Ницше 
познакомился с девушкой из России Лу Саломе. Философ делает пред-
ложение, но в ответ получает предложение дружбы. Краткий период 
любви-дружбы дал вдохновение для книги «Так говорил Заратустра». 
Вероятно, Лу наряду с самим Фридрихом явилась прототипом образа 
пророка Заратустры. Это сочинение, открывающее путь ребенка, сле-
дуя по которому, Ницше создал свой собственный метод, сформулировал 
идеи, ставшие его философскими открытиями. Сестра Элизабет, 
властная и  ревнивая женщина, делает все, чтобы добиться разлада 
странных отношений брата с  Лу. Спустя многие годы Луиза Саломе 
напишет прекрасную книгу о Ницше.



235

«По ту сторону добра и  зла» (1886), «Генеалогия морали» (1887), 
«Сумерки идолов» (1888), автобиография «Ecce homo» (1888), «Странник 
и его тень» (1888), «Антихрист» (1888), — произведения, созданные на 
пике творческого взлета философа и  на грани катастрофы. В  январе 
1889 г. в Турине с ним случается апоплексический удар, Ницше теряет 
рассудок и  становится пациентом психиатрической клиники. 
В 1890 г. мать забирает сына домой в Наумбург, надеясь на выздоровление. 
Позже Элизабет перевозит брата в Веймар, где ухаживает за ним до его 
кончины в 1900 г.

Первое полное собрание сочинений Ницше было подготовлено 
в 1892 г. его другом Петером Гастом с согласия матери, но затем все 
права на издание работ приобретает Элизабет Ферстер-Ницше. Она 
основала в Веймаре Архив Ницше, занялась публикацией его сочинений 
и популяризацией идей. В двенадцатый том третьего издания собрания 
сочинений включается работа «Воля к власти» — компиляция дневни-
ковых и черновых заметок философа, которые Элизабет структуриру-
ет под влиянием националистических и антисемитских убеждений сво-
его мужа. Архив превратился в  один из идейных центров нацизма 
в III Рейхе, его деятельность способствовала интерпретации наследия 
мыслителя в духе идеологии национал-социализма. Архив неоднократно 
посещал Гитлер. Муссолини переписывался с  Элизабет и  оказывал ей 
материальную поддержку. Философия Ницше была скомпрометирована. 
После Второй мировой войны развернулась настоящая идейная борьба 
за Ницше. С одной стороны — стремление реабилитировать философа, 
чьи идеи были искажены в целях политической пропаганды, с другой — 
стремление доказать, что он вовсе не безосновательно стяжал репута-
цию предтечи фашизма. Она не завершена и сегодня. Философия Ницше 
не поддается однозначной интерпретации, ломает любые навязываемые 
ей рамки.

Ницше не создал философской системы или завершенной теории. В от-
личие от «ученых философов», он мыслил себя проповедником. Рассматри-
вая свое дело как учительство, он учил не искусству жить, а тому, что 
есть сама жизнь. Жизнь — центральное понятие и единственная тема 
философии Ницше. Жизнь — это полнота обновляющих себя повторений, 
стало быть и философия жизни есть непрестанная духовная трансфор-
мация, переход из одного состояния мысли в другое, семантическая игра. 
Мыслитель использовал яркие метафоры, поясняющие природу философ-
ствования — змея, периодически сбрасывающая старую кожу; пытаю-



236

а)

щийся поймать богиню Артемиду юноша и др. Он определил философию 
как волю к истине. Речь идет не о классической истине философии и на-
уки как объективном знании. Гносеологическая позиция Ницше — перспек-
тивизм: чем больше позволено аффектам говорить о вещи, тем больше 
различных точек зрения имеется у познающего для созерцания вещи, тем 
полнее наше наша «объективность».

У Ницше есть несколько взаимосвязанных идей, истолкование кото-
рых, обновляясь, проходит через все его творчество: воля к власти, пере-
оценка всех ценностей, сверхчеловек, вечное возвращение.

Воля к власти, — этот термин в произведениях философа встре-
чается чаще других. Пессимистическое учение Шопенгауэра о мировой 
воле, слепой иррациональной силе становления, получает у  Ницше 
новое истолкование, свободное от пессимизма. Воля как фундамен-
тальная характеристика всего сущего, самой жизни, представляет 
собой стремление к  мощи, к  возрастанию жизненных сил. Кстати, 
есть именно такой русский перевод термина «воля к власти» — «воля 
к мощи». Жизнь понимается как непрерывный процесс соперничества 
множества воль, которые стремятся сделаться сильнее, постоянно 
увеличивая или теряя свою власть. Главное в ницшеанском понимании 
воли — ее жизнеутверждающий, творческий характер: воля есть со-
зидательница и  освободительница. Воля к  власти как закон жизни 
трактуется Ницше весьма многозначно: она и движущая сила станов-
ления, внутренне присущая действительности; она и сущее в его ди-
намичности (бытие есть становление); она же и стремление к рас-
ширению своего собственного «Я» в  творческой реализации. 
Исследователи философии Ницше (М. Хайдеггер, Ж. Делёз и другие) 
предостерегают читателей от ошибочного понимания воли к власти 
как стремления властвовать, как вожделения политического господ-
ства. Идею разделения людей на господ и рабов также не стоит упро-
щать: у  Ницше это не только социальные классы (аристократы 
и чернь), но и типы человеческой натуры, различающиеся мерой жиз-
ненной энергии, моральными ценностями.

Руководствуясь законом воли к власти, мыслитель ставит диагноз 
современному обществу. Его состояние — нигилизм, упадок жизненных 
сил, триумф ценностей декаданса. Имеются в виду традиционные цен-
ности христианской морали  — сострадание, милосердие, смирение, 
терпение, всепрощение, а также новые ценности — демократия, со-
циализм, феминизм, прогресс. Все это «рабские» ценности, позволяющие 



237

слабым, толпе, массе, женщине властвовать наравне с теми, кто несет 
в  себе воплощенный жизненный закон воли. Философ осуществляет 
переоценку всех ценностей. Отказ от существующих ценностей обо-
сновывается именем высшего закона, стоящего «по ту сторону добра 
и зла». Рабы сумели навязать свою ущербную волю сильным, как же это 
случилось, каковы причины упадка творческого духа? Ответ дает ис-
следование генеалогии морали. Ее истоки  — «рессентимент» (фр. 
ressentiment — негодование, злопамятность, озлобление). По мысли Ниц-
ше, слабый человек чувствует зависть, ненависть к  сильному, хочет 
отомстить за свою ущербность. Однако отомстить из-за слабости он 
не может, и не находящие своей реализации чувства становятся за-
претными, аморальными. Так моральные нормы придают исходному 
злобному чувству маску благочестия. На христианство, веками вос-
питывавшее «рабов», возлагается ответственность за деградацию 
человека. Однако сегодня «Бог умер», «мы убили его». Современный че-
ловек утратил веру в метафизическую реальность, а вместе с ней вся-
кие идеалы. Это самодовольный обыватель, исповедующий всеобщее 
равенство, демократию, законность, веру в науку и социальный прогресс, 
которые окончательно избавят его от страданий. Это «последний че-
ловек», которого должно превзойти.

Философ-пророк пытается направить современников к живому иде-
алу — идеалу сверхчеловека. Его проповедь обращена к «высшим людям», 
готовым смело идти вперед, «дальше самих себя», к «стране своих детей». 
Он — наивысочайшее самоосуществление воли, творческая мощь свобод-
ного духа. В ХХ веке образ сверхчеловека получил разнообразные интер-
претации, он был понят как гений, романический герой, вождь, сильная 
личность, даже как супермен — персонаж голливудских боевиков. В любом 
случае он несет идею высвобождения человеком жизни в самом себе, ско-
ванной рамками враждебного личности социума.

Идею вечного возвращения Ницше считал главным своим открыти-
ем, сделанным (это специально отмечено в его дневнике и автобиогра-
фии) в августе 1881 г. на берегу высокогорного озера Сильваплана в Швей-
царии. Она очевидным образом противоречит столь популярной 
у  современников философа идеологии прогресса. Это не перспектива 
светлого будущего, а жесткий закон вечного возвращения жизни. Если 
жизнь — вечная иррациональная стихия, движимая стремлением к об-
новлению или, на другом языке, волей к могуществу, то, естественным 
образом, мировой процесс, мировое движение — колесо. Жизнь не имеет 



238

а)

ни смысла, ни цели, она есть «вечный возврат», и принять этот закон 
может не каждый. Слабый ищет в жизни смысла, цели, задачи, пред-
установленного порядка; сильный принимает жизнь, какова бы она ни 
была. Возвращение не есть повторение того же самого, как в природных 
циклах. Сам Заратустра поначалу ошибся, полагая, что это так. «Коль-
цо возвращения» обручено со сверхчеловеком, две эти идеи тесно связаны. 
Стремление к наивысшему проявлению воли к жизни делает вечное воз-
вращение не возвратом к старому и уже бывшему, а обновлением и уси-
лением жизни, избранием самого достойного и лучшего в ней — свобод-
ного, сильного, здорового.

«Несвоевременный философ» Ницше мало интересовал своих совре-
менников. Его философия оказалась современной ХХ веку, оказав мощное 
и очень разноплановое влияние на его культуру. Ницше во многом опре-
делил векторы последующего развития философии (философия жизни 
В. Дильтея и А. Бергсона, философия культуры О. Шпенглера, социоло-
гия культуры Г. Зиммеля, теория архетипов К. Юнга, экзистенциальная 
феноменология М. Хайдеггера и М. Шелера, герменевтика Г. Гадамера, 
экзистенциализм К. Ясперса, Ж.-П. Сартра, А. Камю, концепция власти 
М. Фуко и др.); его идеи нашли художественное воплощение в литера-
туре (Т. Манн, Г.  Манн, Р.  Киплинг, Э.  Синклер, Дж. Лондон и  др.), 
в изобразительном искусстве, в музыке; невозможно игнорировать факт 
использования ницшеанских идей идеологами фашизма. Стоит отме-
нить, что Ницше был властителем дум интеллигенции в русской куль-
туре Серебряного века, причем «русский Ницше» не вполне совпадал 
с подлинным, он был свой у К. Бальмонта, Л. Шестова, Д. Мережков-
ского, А. Блока, М. Горького, Л. Андреева и у многих других творческих 
людей России.

Фрагменты произведений публикуются по изданию:
Ницше Ф. Сочинения в 2 томах. — М.: Мысль, 1990. — 830 с.

Из работы «Рождение трагедии из духа музыки, 
или Эллинство и пессимизм»

Было бы большим выигрышем для эстетической науки, если бы 
не только путём логического уразумения, но и путём непосредствен-
ной интуиции пришли к  сознанию, что поступательное движение 
искусства связано с двойственностью аполлонического и диониси-
ческого начал, подобным же образом, как рождение стоит в зависи-



239

мости от двойственности полов, при непрестанной борьбе и лишь 
периодически наступающем примирении. Названия эти мы заим-
ствуем у греков ... [...]

С их двумя божествами искусств, Аполлоном и Дионисом, свя-
зано наше знание о той огромной противоположности в происхож-
дении и  целях, которую мы встречаем в  греческом мире между  
искусством пластических образов — аполлоническим — и непласти-
ческим искусством музыки — искусством Диониса; эти два столь 
различных стремления действуют рядом одно с другим, ... пока на-
конец чудодейственным метафизическим актом эллинской «воли» 
они не явятся связанными в некоторую постоянную двойственность 
и в этой двойственности не создадут наконец столь же дионисиче-
ского, сколь и аполлонического произведения искусства — аттиче-
ской трагедии. [...]

Чтобы уяснить себе оба этих стремления, представим их сначала 
как разъединённые художественные миры сновидения и опьянения ... 
[...] Аполлон, как бог всех сил, творящих образами, есть в то же время 
и бог, вещающий истину, возвещающий грядущее. Он, по корню сво-
ему «блещущий», божество света, царит и над иллюзорным блеском 
красоты во внутреннем мире фантазии. ... Но и та нежная черта, через 
которую сновидение не должно переступать, дабы избежать патоло-
гического воздействия — ибо тогда иллюзия обманула бы нас, приняв 
вид грубой действительности, — и эта черта необходимо должна при-
сутствовать в образе Аполлона: как полное чувство меры, самоогра-
ничение, свобода от диких порывов, мудрый покой бога — творца 
образов. Про Аполлона можно было бы даже сказать, что в нём ... 
с нами говорит вся великая радость и мудрость «иллюзии», вместе со 
всей её красотой. Прекрасная иллюзия видений ... есть предпосылка 
всех пластических искусств, а также, как мы увидим, одна из важных 
сторон поэзии. Мы находим наслаждение в непосредственном уразу-
мении такого образа; все формы говорят нам: нет ничего безразлич-
ного и ненужного. Но и при всей жизненности этой действительности 
снов у нас всё же остаётся ещё мерцающее ощущение её иллюзорности 
...Философски настроенный человек имеет даже предчувствие, что 
и под этой действительностью, в которой мы живём и существуем, 
лежит скрытая, вторая действительность, во всём отличная, и что, 
следовательно, и первая есть иллюзия ... [...] Либо под влиянием нар-
котического напитка, о котором говорят в своих гимнах все перво-



240

а)

бытные люди и народы, либо при могучем, радостно проникающем 
всю природу приближении весны просыпаются те дионисические 
чувствования, в подъёме коих субъективное исчезает до полного само-
забвения. Ещё в немецком Средневековье, охваченные той же диони-
сической силой, носились всё возраставшие толпы, с пением и пля-
сками, с места на место; в этих плясунах св. Иоанна и св. Витта мы 
узнаём вакхические хоры греков .... Бывают люди, которые от недо-
статочной опытности или вследствие своей тупости с насмешкой или 
с сожалением отворачиваются, в сознании собственного здоровья, от 
подобных явлений, считая их «народными болезнями»: бедные, они 
и не подозревают, какая мертвецкая бледность почиет на этом их 
«здоровье», как призрачно оно выглядит, когда мимо него вихрем про-
носится пламенная жизнь дионисических безумцев.

[...] Музыка и трагический миф в одинаковой мере суть выражение 
дионисической способности народа и неотделимы друг от друга. [...] 
Здесь дионисическое начало, если сопоставить его с аполлоническим, 
является вечной и изначальной художественной силой, вызвавшей 
вообще к существованию весь мир явлений [...].

При этом в сознании человеческого индивида эта основа всяче-
ского существования, это дионисическое подполье мира может 
и должно выступать как раз лишь настолько, насколько оно может 
быть затем преодолено аполлонической просветляющей и преоб-
ражающей силой, так что оба этих художественных стремления при-
нуждены, по закону вечной справедливости, развивать свои силы 
в строгом соотношении. [...] А что это воздействие необходимо, это 
каждый может всего вернее ощутить при посредстве интуиции, если 
он хоть раз, хотя бы во сне, перенесётся чувством в древнеэллинское 
существование; бродя под высокими ионическими колоннадами, 
подымая взоры к горизонту, очерченному чистыми и благородными 
линиями, окружённый отображениями своего просветлённого об-
раза в сияющем мраморе, среди торжественно шествующих или с тон-
кой изящностью движущихся людей, с их гармонически звучащей 
речью и ритмическим языком жестов, — разве не возденет он рук 
к Аполлону и не воскликнет под напором этой волны прекрасного: 
«Блаженный народ эллинов! Как велик должен быть между вами 
Дионис, если делосский бог счёл нужными такие чары для исцеления 
вас от дифирамбического безумия!» — А настроенному так человеку 
престарелый афинянин мог бы возразить, бросив на него возвышен-



241

ный взор Эсхила: «Но скажи и то, странный чужеземец: что должен 
был выстрадать этот народ, чтобы стать таким прекрасным! А теперь 
последуй за мной к трагедии и принеси со мной вместе жертву в хра-
ме обоих божеств!» [...].

Из работы «Так говорил Заратустра. 
Книга для всех и ни для кого»

Я учу вас о сверхчеловеке
[...] Придя в ближайший город, лежавший за лесом, Заратустра 

нашел там множество народа, собравшегося на базарной площади: ибо 
ему обещано было зрелище — плясун на канате. И Заратустра говорил 
так к народу:

«Я учу вас о сверхчеловеке. Человек есть нечто, что должно пре-
взойти. Что сделали вы, чтобы превзойти его?

Все существа до сих пор создавали что-нибудь выше себя; а вы 
хотите быть отливом этой великой волны и скорее вернуться к состо-
янию зверя, чем превзойти человека?

Что такое обезьяна в отношении человека? Посмешище или му-
чительный позор. И тем же самым должен быть человек для сверхче-
ловека: посмешищем или мучительным позором.

Вы совершили путь от червя к человеку, но многое в вас еще оста-
лось от червя. Некогда были вы обезьяной, и даже теперь еще человек 
больше обезьяна, чем иная из обезьян.

Даже мудрейший среди вас есть только разлад и помесь растения 
и призрака. Но разве я велю вам стать призраком или растением?

Смотрите, я учу вас о сверхчеловеке!
Сверхчеловек — смысл земли. Пусть же ваша воля говорит: да 

будет сверхчеловек смыслом земли!
Я заклинаю вас, братья мои, оставайтесь верны земле и не верьте 

тем, кто говорит вам о надземных надеждах! Они отравители, все 
равно, знают ли они это или нет.

Они презирают жизнь, эти умирающие и сами себя отравившие, 
от которых устала земля: пусть же исчезнут они!

Прежде хула на Бога была величайшей хулой; но Бог умер, и вме-
сте с ним умерли и эти хулители. Теперь хулить землю — самое ужасное 
преступление, так же как чтить сущность непостижимого выше, чем 
смысл земли!



242

а)

Некогда смотрела душа на тело с презрением: и  тогда не было 
ничего выше, чем это презрение, — она хотела видеть тело тощим, 
отвратительным и голодным. Так думала она бежать от тела и от земли.

О, эта душа сама была еще тощей, отвратительной и  голодной; 
и жестокость была вожделением этой души!

Но и теперь еще, братья мои, скажите мне: что говорит ваше тело 
о вашей душе? Разве ваша душа не есть бедность и грязь и жалкое до-
вольство собою?

Поистине, человек — это грязный поток. Надо быть морем, чтобы 
принять в себя грязный поток и не сделаться нечистым.

Смотрите, я учу вас о сверхчеловеке: он — это море, где может по-
тонуть ваше великое презрение.

В чем то самое высокое, что можете вы пережить? Это — час вели-
кого презрения. Час, когда ваше счастье становится для вас отврати-
тельным, так же как ваш разум и ваша добродетель.

Час, когда вы говорите: «В чем мое счастье! Оно — бедность и грязь 
и жалкое довольство собою. Мое счастье должно бы было оправдывать 
само существование!»

Час, когда вы говорите: «В чем мой разум! Добивается ли он знания, 
как лев своей пищи? Он — бедность и грязь и жалкое довольство со-
бою!»

Час, когда вы говорите: «В чем моя добродетель! Она еще не за-
ставила меня безумствовать.

Как устал я от добра моего и от зла моего! Все это бедность и грязь 
и жалкое довольство собою!»

Час, когда вы говорите: «В чем моя справедливость! Я не вижу, 
чтобы был я пламенем и углем. А справедливый — это пламень и уголь!»

Час, когда вы говорите: «В чем моя жалость! Разве жалость — не 
крест, к которому пригвождается каждый, кто любит людей? Но моя 
жалость не есть распятие».

Говорили ли вы уже так? Восклицали ли вы уже так? Ах, если бы я 
уже слышал вас так восклицающими!

Не ваш грех — ваше самодовольство вопиет к небу; ничтожество 
ваших грехов вопиет к небу!

Но где же та молния, что лизнет вас своим языком? Где то безумие, 
что надо бы привить вам?

Смотрите, я учу вас о сверхчеловеке: он — эта молния, он — это 
безумие!».



243

[...] Потом он так говорил:
«Человек — это канат, натянутый между животным и сверхчело-

веком, — канат над пропастью.
Опасно прохождение, опасно быть в пути, опасен взор, обращен-

ный назад, опасны страх и остановка.
В человеке важно то, что он мост, а не цель: в человеке можно 

любить только то, что он переход и гибель.
Я люблю тех, кто не умеет жить иначе, как чтобы погибнуть, ибо 

идут они по мосту.
Я люблю великих ненавистников, ибо они великие почитатели 

и стрелы тоски по другому берегу.
Я люблю тех, кто не ищет за звездами основания, чтобы погибнуть 

и сделаться жертвою — а приносит себя в жертву земле, чтобы земля 
некогда стала землею сверхчеловека. [...]

[...] Буду же говорить я им о самом презренном существе, а это 
и есть последний человек».

И так говорил Заратустра к народу:
[...] Горе! Приближается время, когда человек не родит больше 

звезды. Горе! Приближается время самого презренного человека, ко-
торый уже не может презирать самого себя.

Смотрите! Я показываю вам последнего человека.
“Что такое любовь? Что такое творение? Устремление? Что такое 

звезда?” — так вопрошает последний человек и моргает.
Земля стала маленькой, и по ней прыгает последний человек, де-

лающий все маленьким. Его род неистребим, как земляная блоха; 
последний человек живет дольше всех.

“Счастье найдено нами”, — говорят последние люди и моргают.
Они покинули страны, где было холодно жить: ибо им необходимо 

тепло. Также любят они соседа и жмутся к нему: ибо им необходимо 
тепло.

[...] Не будет более ни бедных, ни богатых: то и другое слишком 
хлопотно. И кто захотел бы еще управлять? И кто повиноваться? То 
и другое слишком хлопотно.

Нет пастуха, одно лишь стадо! Каждый желает равенства, все 
равны: кто чувствует иначе, тот добровольно идет в сумасшедший 
дом.

[...] “Счастье найдено нами”, — говорят последние люди и мор-
гают».



244

а)

[...] И все радовались и щелкали языком. Но Заратустра стал пе-
чален и сказал в сердце своем:

«Они не понимают меня: мои речи не для этих ушей...

О самопреодолении
[...] Но чтобы поняли вы моё слово о добре и зле, я скажу вам ещё 

своё слово о жизни и свойстве всего живого.
Всё живое проследил я, я прошёл великими и малыми путями, 

чтобы познать его свойство.
Стогранным зеркалом ловил я взор жизни, когда уста её молчали, — 

дабы её взор говорил мне. И её взор говорил мне.
Но где бы ни находил я живое, везде слышал я и речь о послушании. 

Всё живое есть нечто повинующееся.
И вот второе: тому повелевают, кто не может повиноваться само-

му себе. Таково свойство всего живого.
Но вот третье, что я слышал: повелевать труднее, чем повиновать-

ся. И не потому только, что повелевающий несёт бремя всех повину-
ющихся и что легко может это бремя раздавить его:

Попыткой и дерзновением казалось мне всякое повелевание, и, по-
велевая, живущий всегда рискует самим собою.

И даже когда он повелевает самому себе — он должен ещё искупить 
своё повеление. Своего собственного закона должен он стать судьёй, 
и мстителем, и жертвой.

Но как же происходит это? — так спрашивал я себя. Что побужда-
ет всё живое повиноваться и повелевать и, повелевая, быть ещё по-
винующимся?

Слушайте же моё слово, вы, мудрейшие. Удостоверьтесь серьёзно, 
проник ли я в сердце жизни и до самых корней её сердца!

Везде, где находил я живое, находил я и волю к власти; и даже в воле 
служащего находил я волю быть господином.

Чтобы сильнейшему служил более слабый — к этому побуждает 
его воля его, которая хочет быть господином над ещё более слабым: 
лишь без этой радости не может он обойтись.

И как меньший отдаёт себя большему, чтобы тот радовался и власть 
имел над меньшим, — так приносит себя в жертву и больший и из-за 
власти ставит на доску — жизнь свою.

В том и жертва великого, чтобы было в нём дерзновение, и опас-
ность, и игра в кости насмерть.



245

А где есть жертва, и служение, и взоры любви, там есть и воля быть 
господином. Крадучись, вкрадывается слабейший в крепость и в самое 
сердце сильнейшего — и крадёт власть у него.

И вот какую тайну поведала мне сама жизнь. «Смотри, — говори-
ла она, — я всегда должна преодолевать самое себя».

Конечно, вы называете это волей к творению или стремлением 
к цели, к высшему, дальнему, более сложному [...].

Конечно, не попал в истину тот, кто запустил в неё словом о “воле 
к существованию”: такой воли — не существует!

Ибо то, чего нет, не может хотеть; а что существует, как могло бы 
оно ещё хотеть существования!

Только там, где есть жизнь, есть и воля; но это не воля к жизни, 
но — так учу я тебя — воля к власти!

Многое ценится живущим выше, чем сама жизнь; но и в самой 
оценке говорит — воля к власти!» —

Так учила меня некогда жизнь, и отсюда разрешаю я, вы, мудрей-
шие, также и загадку вашего сердца.

Поистине, я говорю вам: добра и зла, которые были бы непрехо-
дящими, — не существует! Из себя должны они все снова и снова 
преодолевать самих себя. [...]

И кто должен быть творцом в добре и зле, поистине, тот должен 
быть сперва разрушителем, разбивающим ценности.

Так принадлежит высшее зло к высшему благу; а это благо есть 
творческое. [...]

Так говорил Заратустра.

Выздоравливающий
Пой и шуми, о Заратустра, врачуй новыми песнями свою душу: 

чтобы ты мог нести свою великую судьбу, которая не была ещё судьбою 
ни одного человека!

Ибо твои звери хорошо знают, о Заратустра, кто ты и кем должен 
ты стать; смотри, ты учитель вечного возвращения, — в этом теперь 
твоё назначение! [...]

Смотри, мы знаем, чему ты учишь: ты учишь, что все вещи вечно 
возвращаются и мы сами вместе с ними и что мы уже существовали 
бесконечное число раз и все вещи вместе с нами.

Ты учишь, что существует великий год становления, чудовищно 
великий год: он должен, подобно песочным часам, вечно сызнова по-



246

а)

ворачиваться, чтобы течь сызнова и опять становиться пустым, — так 
что все эти годы похожи сами на себя, в большом и малом, — так что 
и мы сами, в каждый великий год, похожи сами на себя, в большом 
и малом. [...]

«Теперь я умираю и исчезаю, — сказал бы ты, — и через мгновение 
я буду ничем. Души так же смертны, как и тела.

Но связь причинности, в которую вплетён я, опять возвратится, — 
она опять создаст меня! Я сам принадлежу к причинам вечного воз-
вращения.

Я снова возвращусь с этим солнцем, с этой землёю, с этим орлом, 
с этой змеёю — не к новой жизни, не к лучшей жизни, не к жизни, 
похожей на прежнюю:

— я буду вечно возвращаться к той же самой жизни, в большом 
и малом, чтобы снова учить о вечном возвращении всех вещей,

— чтобы повторять слово о великом полдне земли и человека, 
чтобы опять возвещать людям о сверхчеловеке. [...]

Из работы «Сумерки идолов, 
или как философствуют молотом»

[...] Известно требование, предъявляемое мною философам: ста-
новиться по ту сторону добра и зла, — оставить под собою иллюзию 
морального суждения. Это требование вытекает из познания, сфор-
мулированного впервые мною: что не существует вовсе никаких мо-
ральных фактов.

[...] Действительно ли мы стали нравственнее? ... Мы, современные 
люди, очень нежные, очень уязвимые и сотни раз уступающие и при-
нимающие уступки, в самом деле воображаем, что эта нежная человеч-
ность, которую мы собою являем, это достигнутое единодушие в по-
щаде, в готовности на помощь, во взаимном доверии есть позитивный 
прогресс, что в этом отношении мы далеко опередили Ренессанс. [...] 
Умаление враждебных и возбуждающих недоверие инстинктов — а ведь 
в этом и состоит наш «прогресс» — представляет собою лишь одно из 
следствий в общем уменьшении жизненности [...]. Тут взаимно по-
могают друг другу, тут каждый является больным и каждый — санита-
ром. Это называется «добродетелью» — среди людей, которые знали 
бы еще и иную жизнь, более полную, расточительную, бьющую через 
край, это назвали бы иначе, быть может, «трусостью», «ничтожеством», 



247

«моралью старых баб»... Наше смягчение нравов — это мое положение, 
это, если угодно, мое новшество — есть следствие упадка; суровость 
и ужасность нравов может, наоборот, быть следствием избытка жизни. 
Тогда именно смеют на многое отваживаться, многого требовать, 
а также много расточать. Что некогда было приправой жизни, то было 
бы для нас ядом...

[...] Сильные эпохи, аристократические культуры видят в состра-
дании, в «любви к ближнему», в недостатке самости и чувства соб-
ственного достоинства нечто презренное.

О временах следует судить по их позитивным силам — и при этом 
выходит, что то столь расточительное и роковое время Ренессанса было 
последним великим временем, а мы, мы, современники, с нашей бо-
язливой заботливостью о себе и любовью к ближнему, с нашими до-
бродетелями труда, непритязательности, законности, научности — на-
капливающие, расчетливые, машиноподобные — слабое время...

[...] «Равенство», известное фактическое уподобление, только за-
являющее о себе в теории о «равных правах», относится по существу 
к упадку: пропасть между человеком и человеком, сословием и сосло-
вием, множественность типов, воля быть самим собой, отодвигаться 
от других, — то, что я называю пафосом дистанции, свойственно 
каждому сильному времени. ... Все наши политические теории и го-
сударственные устройства суть следствия, необходимые следствия 
упадка.

[...] Приведу пример. Либеральные учреждения тотчас же пере-
стают быть либеральными, как только их добились: после этого нет 
худших и  более радикальных врагов свободы, чем либеральные 
учреждения. Ведь известно, до чего они доводят: они подводят 
мины под волю к власти, они являются возведенной в мораль ни-
велировкой гор и  долин, они делают маленькими, трусливыми 
и похотливыми, — они являются каждый раз торжеством стадного 
животного.

Те же самые учреждения, пока за них еще борются, производят 
совсем другое действие; тогда они действительно мощно споспеше-
ствуют свободе. Говоря точнее, это действие производит война, война 
за либеральные учреждения, которая в качестве войны позволяет не-
либеральным инстинктам продолжать свое существование. И война 
воспитывает к свободе. Ибо что такое свобода? То, что имеешь волю 
к собственной ответственности. Что сохраняешь дистанцию, которая 



248

а)

нас разделяет. Что становишься равнодушным к тягостям, суровости, 
лишениям, даже к жизни. Что готов жертвовать за свое дело людьми, 
не исключая и самого себя. Свобода означает, что мужские, боевые 
и победные инстинкты господствуют над другими инстинктами, на-
пример, над инстинктами «счастья». Ставший свободным человек, 
а в гораздо большей степени ставший свободным ум, топчет ногами 
тот презренный вид благоденствия, о котором мечтают мелочные ла-
вочники, христиане, коровы, женщины, англичане и другие демокра-
ты. Свободный человек — воин. [...]

Мораль в Европе есть нынче мораль стадных животных: это, ста-
ло быть, на наш взгляд, только один вид человеческой морали, кроме 
которого, до которого и после которого возможны или должны быть 
возможны многие другие, прежде всего высшие, морали. [...]

С помощью религии, которая всегда была к услугам возвышенней-
ших стадных вожделений и льстила им, дело дошло даже до того, что 
и в политических, и в общественных установлениях мы видим все 
более явное выражение этой морали: демократическое движение на-
следует христианскому. Что, однако, темп его еще слишком медленен 
и снотворен для более нетерпеливых, для больных и страждущих вы-
разителей названного инстинкта, это видно из того, как все неистовее 
воют и все откровеннее скалят зубы анархистские псы, которые сло-
няются теперь по подворотням европейской культуры; мнимым об-
разом противоположные миролюбивым и работящим демократам 
и идеологам революции, а еще более — тупоумным ... фанатикам брат-
ства, которые называют себя социалистами и хотят «свободного обще-
ства», в действительности они, однако, сходятся с ними в глубокой 
и инстинктивной враждебности ко всякой иной форме общества, 
кроме автономного стада (доходя в этой враждебности до отрицания 
самых понятий «господин» и «раб»).

Они сходятся с  ними в  упорном сопротивлении всякому ис-
ключительному притязанию, всякому исключительному праву 
и преимуществу ...; но они также сходятся и в религии сострадания, 
в сочувствии... Все они сходятся в крике и нетерпении сострадания, 
в  смертельной ненависти к  страданию вообще, в  почти женской 
неспособности оставаться при этом зрителями, в неспособности давать 
страдать. [...]

Все они сходятся в вере в общность как освободительницу, стало 
быть, в стадо, в «себя»...



249

[...] Мы же, люди иной веры, — мы, которые видим в демократи-
ческом движении не только форму упадка политической организации, 
но и форму упадка, именно, форму измельчания человека, как низве-
дение его на степень посредственности и понижение его ценности, — 
на что должны мы возложить свои надежды? На новых философов — 
выбора нет; на людей, обладающих достаточно сильным и самобытным 
умом для того, чтобы положить начало противоположной оценке вещей 
и переоценить, перевернуть «вечные ценности»; на предтеч новой эры, 
на людей будущего, закрепляющих в настоящем тот аркан, который 
влечет волю тысячелетий на новые пути. [...]

Из работы «По ту сторону добра и зла.  
Прелюдия к философии будущего»

[...] Всякое возвышение типа «человек» было до сих пор — и будет 
всегда — делом аристократического общества как общества, которое 
верит в длинную лестницу рангов и в разноценность людей и которо-
му в некотором смысле нужно рабство.

[...] Есть мораль господ и мораль рабов, спешу прибавить, что 
во всех высших и смешанных культурах мы видим также попытки 
согласовать обе морали, еще чаще видим, что они переплетаются 
одна с другою, взаимно не понимая друг друга, иногда же упорно 
существуют бок о бок — даже в одном и том же человеке, в одной 
душе. Различения моральных ценностей возникли либо среди го-
сподствующей касты, которая с удовлетворением сознает свое от-
личие от подвластных ей людей, — либо среди подвластных, среди 
рабов и зависимых всех степеней. В первом случае, когда понятие 
«хороший» устанавливается господствующей кастой, отличительной 
чертой, определяющей ранг, считаются возвышенные, гордые со-
стояния души. ...Следует заметить, что в этой морали первого рода 
противоположение «хороший» и «плохой» значит то же самое, что 
«знатный» и «презренный», — противоположение «добрый» и «злой» 
другого происхождения. Презрением клеймят человека трусливого, 
малодушного, мелочного, думающего об узкой пользе, а также не-
доверчивого, со взглядом исподлобья, унижающегося, — собачью 
породу людей, выносящую дурное обхождение, попрошайку-льсте-
ца и прежде всего лжеца: все аристократы глубоко уверены в лжи-
вости простого народа. «Мы, правдивые», — так называли себя 



250

а)

благородные в Древней Греции. ... Люди знатной породы чувствуют 
себя мерилом ценностей, они не нуждаются в одобрении, они го-
ворят: «что вредно для меня, то вредно само по себе», они сознают 
себя тем, что вообще только и дает достоинство вещам, они сози-
дают ценности. Они чтут все, что знают в себе, — такая мораль есть 
самопрославление. Тут мы видим на первом плане чувство избытка, 
чувство мощи, бьющей через край, счастье высокого напряжения, 
сознание богатства, готового дарить и раздавать: и знатный человек 
помогает несчастному, но не или почти не из сострадания, а больше 
из побуждения, вызываемого избытком мощи. Знатный человек 
чтит в себе человека мощного, а также такого, который властвует 
над самим собой, который умеет говорить и безмолвствовать, ко-
торый охотно проявляет строгость и суровость по отношению к са-
мому себе и благоговеет перед всем строгим и суровым. «Твердое 
сердце вложил Вотан в грудь мою», говорится в одной старой скан-
динавской саге; и вполне верны эти слова, вырвавшиеся из души 
гордого викинга. Такая порода людей гордится именно тем, что она 
создана не для сострадания, — отчего герой саги и предостерегает: 
«у кого смолоду сердце не твердо, у того оно не будет твердым ни-
когда». Думающие так знатные и храбрые люди слишком далеки от 
морали, видящей в сострадании, или в альтруистических поступках, 
или в desinteressement отличительный признак нравственного; вера 
в самого себя, гордость самим собою, глубокая враждебность и иро-
ния по отношению к «бескорыстию» столь же несомненно относят-
ся к морали знатных, как легкое презрение и осторожность по от-
ношению к сочувствию и «сердечной теплоте». Если кто умеет чтить, 
так это именно люди сильные, это их искусство, это изобретено 
ими. Глубокое уважение к древности и родовитости — все право 
зиждется на этом двойном уважении, — вера и предрассудки, благо-
приятствующие предкам и неблагоприятствующие потомкам, есть 
типичное в морали людей сильных; и если, обратно, люди «совре-
менных идей» почти инстинктивно верят в «прогресс» и «будущее», 
все более и более теряя уважение к древности, то это уже в доста-
точной степени свидетельствует о незнатном происхождении этих 
«идей».

[...] Иначе обстоит дело со вторым типом морали, с моралью рабов. 
Положим, что морализировать начнут люди насилуемые, угнетенные, 
страдающие, несвободные, не уверенные в самих себе и усталые, — 



251

какова будет их моральная оценка? Вероятно, в ней выразится песси-
мистически подозрительное отношение ко всей участи человека, быть 
может, даже осуждение человека вместе с его участью. Раб смотрит 
недоброжелательно на добродетели сильного: он относится скептиче-
ски и с недоверием, с тонким недоверием ко всему «хорошему», что 
чтится ими, — ему хочется убедить себя, что само счастье их не ис-
тинное. Наоборот, он окружает ореолом и выдвигает на первый план 
такие качества, которые служат для облегчения существования страж-
дущих: таким образом входят в честь сострадание, услужливая, готовая 
на помощь рука, сердечная теплота, терпение, прилежание, кротость 
и дружелюбие, — ибо здесь это наиполезнейшие качества и почти 
единственные средства, дающие возможность выносить бремя суще-
ствования. Мораль рабов по существу своему есть мораль полезности. 
Вот где источник возникновения знаменитого противоположения 
«добрый» и «злой» — в категорию злого зачисляется все мощное и опас-
ное, обладающее грозностью, хитростью и силой, не допускающей 
презрения. Стало быть, согласно морали рабов, «злой» возбуждает 
страх; согласно же морали господ, именно «хороший» человек воз-
буждает и стремится возбуждать страх, тогда как «плохой» вызывает 
к себе презрение.

Всюду, где мораль рабов является преобладающей, язык обнару-
живает склонность к сближению слов «добрый» и «глупый». Последнее 
коренное различие: стремление к свободе, инстинктивная жажда сча-
стья и наслаждений, порождаемых чувством свободы, столь же не-
обходимо связана с рабской моралью и моральностью, как искусство 
и энтузиазм в благоговении и преданности является регулярным сим-
птомом аристократического образа мыслей и аристократической оцен-
ки вещей.

Из работы «Ecce Homo»

Почему я являюсь роком. Я знаю свой жребий. Когда-нибудь с моим 
именем будет связываться воспоминание о чём-то чудовищном — 
о кризисе, какого никогда не было на земле, о самой глубокой колли-
зии совести, о решении, предпринятом против всего, во что до сих пор 
верили, чего требовали, что считали священным. Я не человек, я ди-
намит. [...] ...Моя истина ужасна: ибо до сих пор ложь называлась 
истиной. — Переоценка всех ценностей — это моя формула для акта 



252

а)

наивысшего самосознания человечества, который стал во мне плотью 
и гением. [...]

Я гораздо более ужасный человек, чем кто-либо из существовавших 
до сих пор; это не исключает того, что я буду самым благодетельным. 
Я знаю радость уничтожения в степени, соразмерной моей силе унич-
тожения — в том и другом я повинуюсь своей дионисической натуре, 
которая не умеет отделять отрицания от утверждения. Я первый им-
моралист: поэтому я истребитель par excellence. [...]

В сущности в моём слове имморалист заключаются два отрицания. 
Я отрицаю, в о - п е р в ы х, тип человека, который до сих пор считал-
ся самым высоким, — добрых, доброжелательных, благодетельных; я 
отрицаю, в о - в т о р ы х, тот род морали, который, как мораль сама 
по себе, достиг значения и господства, — мораль decadence, говоря 
осязательнее, христианскую мораль. Можно на второе отрицание 
смотреть как на более решительное отрицание ... [...]

Условие существования добрых есть ложь: выражаясь иначе, не-
желание видеть во что бы то ни стало, какова в сущности действитель-
ность. [...]

Но ещё и в другом смысле я избрал для себя слово имморалист, 
как мой отличительный знак, как мой почётный знак; я горд тем, что 
у меня есть это слово, выделяющее меня из всего человечества. Никто 
ещё не чувствовал христианскую мораль ниже себя; для этого нужна 
была высота, взгляд в даль, до сих пор ещё совершенно неслыханная 
психологическая глубина и бездонная пропасть. [...]

[...] ...Христианская мораль — самая злостная форма воли ко лжи, 
истинная Цирцея человечества: то, что его испортило. Не заблужде-
ние как заблуждение возмущает меня в этом зрелище, — не тысяче-
летнее отсутствие «доброй воли», дисциплины, приличия, мужества 
в духовном отношении, которое обнаруживается в его победе: меня 
возмущает отсутствие естественности, тот совершенно невероятный 
факт, что сама противоестественность получила как мораль, самые 
высокие почести, осталась висеть над человечеством как закон, как 
категорический императив!.. В такой мере ошибаться, не как отдель-
ный человек, не как народ, но как человечество!.. Учили презирать 
самопервейшие инстинкты жизни; выдумали «душу», «дух», чтобы 
посрамить тело; в условии жизни, в половой любви, учили переживать 
нечто нечистое; в глубочайшей необходимости для развития, в суро-
вом эгоизме (— уже одно это слово был хулою!), искали злого начала; 



253

и напротив, в типичном признаке упадка, в сопротивлении инстин-
кту, в «бескорыстии», в утрате равновесия, в «обезличивании» и «люб-
ви к  ближнему» (— одержимости ближним!) видели высочайшую 
ценность, что говорю я! — ценность как таковую!.. Как! значит, само 
человечество в decadence? и было ли оно в нём всегда? — Что твёрдо 
установлено, так это только то, что его учили лишь ценностям дека-
данса, как высшим ценностям. Мораль самоотречения есть мораль 
упадка par excellence, факт «я погибаю» перемещён здесь в императив: 
«вы все должны погибнуть» — и не только в императив!.. Эта един-
ственная мораль, которой до сих пор учили, мораль самоотречения, 
изобличает волю к концу, она отрицает жизнь в глубочайших осно-
ваниях. — Здесь остаётся открытой возможность, что не человечество 
в упадке, а только паразитический класс людей, священников, кото-
рые благодаря морали долгались до звания определителей его цен-
ностей, которые угадали в христианской морали своё средство к вла-
сти... И  на самом деле, моё мнение таково: учителя, вожди 
человечества, все теологи были вместе с тем и decadents: отсюда пере-
оценка всех ценностей в нечто враждебное жизни, отсюда мораль... 
Определение морали: мораль — то идиосинкразия decadents, с задней 
мыслью отомстить жизни — и с успехом. Я придаю ценность этому 
определению.

[...] Поняли ли меня? ... Молния истины поразила здесь именно 
то, что до сих пор стояло выше всего; кто понимает, что здесь унич-
тожено, пусть посмотрит, есть ли у него вообще ещё что-нибудь 
в руках. Всё, что до сих пор называлось «истиной», признано самой 
вредной, самой коварной, самой подземной формой лжи; святой 
предлог «улучшить» человечество признан хитростью, рассчитанной 
на то, чтобы высосать самое жизнь, сделать её малокровной. Мораль 
как вампиризм... Наконец — и это самое ужасное — в понятие добро-
го человека включено всё слабое, больное, неудачное, страдающее 
из-за самого себя, всё, что должно погибнуть, — нарушен закон от-
бора, сделан идеал из противоречия человеку гордому и удачному, 
утверждающему, уверенному в  будущем и  обеспечивающему это 
будущее — он называется отныне злым... И всему этому верили как 
морали! — Ecrasez

l’infame! —
[...]
— Поняли ли меня? — Дионис против Распятого...



254

а)

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. Раскройте смысл дионисического и аполлонического начал культуры.
2. Как философ характеризует «последнего человека»?
3. Каков смысл учения о «сверхчеловеке»?
4. Смысл понятия «воля к власти».
5. Смысл идеи «вечного возвращения».
6. Какие ценности современной культуры подверглись переоценке у Ниц-

ше?
7. В чем, согласно Ницше, состоит суть морали?
8. Каковы ценности «мораль господ» и «мораль рабов»?
9. Что такое имморализм?
10. Как Ницше определил значение своего творчества?



255

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК

Алексеев П.В. История философии: Учебник. — М.: Проспект, 
2013. — 240 c.

Бранская Е.В., Панфилова М.И. Философия: учебное пособие для 
бакалавриата и специалитета. — 2-е изд., пер. и доп. — М.: Юрайт, 
2018. — 184 с.

Гриненко Г.В. История философии: Учебник для бакалавров. — М.: 
Юрайт, 2012. — 687 c.

Ивин А.А., Никитина И.П. История философии: Учебное пособие 
для академического бакалавриата. — М.: Юрайт, 2017. — 169 с.

История философии. От философии Древнего Востока до фило-
софии XXI века / под ред. Васильева В.В., Кротова А.А., Бугая Д.В. — 
М.: Ленанд, 2014. — 880 с.

Канке В.А. Философия: исторический и систематический курс: 
учебник. — М.: Логос, 2014. — 375 с.

Липский Б.И., Марков Б.В. История философии: Учебник для 
академического бакалавриата. — М.: Юрайт, 2017. — 102 с.

Маслобоева О.Д. Философия для студентов экономических ву-
зов. — СПб.: Питер, 2006. — 336 с.

Новая философская энциклопедия: в 4 т. / Ин-т философии РАН; 
Нац. обществ.-науч. фонд; предс. научно-ред. совета В.С. Степин. — 
2-е изд., испр. и доп. — М.: Мысль, 2010.

Новейший философский словарь / под ред. А.А. Грицанова. — 3-е 
изд., исправл. — Минск: Книжный Дом. 2003. — 1280 с.

Рассел Б. История западной философии. — М.: Академический 
проект, 2009. — 1008 с.

Рассел Б. Мудрость Запада: историческое исследование западной 
философии в связи с общественными и политическими обстоятель-
ствами. — М.: Республика, 1998. — 479 с.



Учебное издание 

ФИЛОСОФИЯ XIX ВЕКА

Учебное пособие

Под редакцией М.И. Панфиловой, С.И. Тягунова

Издано в авторской редакции

Подписано в печать 29.10.18. Формат 60×84 1/16.
Усл. печ. л. 16,0. Тираж 230 экз. Заказ 1422.

Издательство СПбГЭУ. 191023, Санкт-Петербург, Садовая ул., д. 21.

Отпечатано на полиграфической базе СПбГЭУ


