
МИНИСТЕРСТВО НАУКИ И ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ 
РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ

ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ 
ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ

«САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ
ЭКОНОМИЧЕСКИЙ УНИВЕРСИТЕТ»

КАФЕДРА ФИЛОСОФИИ 

ФИЛОСОФИЯ
РАЗДЕЛ V: ФИЛОСОФИЯ ХХ ВЕКА

Учебное пособие

Под редакцией М.И. Панфиловой, С.И. Тягунова

ИЗДАТЕЛЬСТВО
САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО

ЭКОНОМИЧЕСКОГО УНИВЕРСИТЕТА
2020



ББК 87
 Ф56

Ф56 Философия. Раздел V: Философия ХХ века : учебное пособие /
под ред. М.И. Панфиловой, С.И. Тягунова. –  СПб. : Изд-во СПбГЭУ, 
2020. – 238 с.

 ISBN 978-5-7310-5244-3

Учебное пособие ориентировано на изучение курса «Философия» 
и структурировано по хронологическому и тематическому принципу.  
В издании анализируются основные направления и школы современной 
философии, содержатся фрагменты произведений мыслителей и кон-
трольные вопросы к ним. Издание может быть использовано на семи-
нарских занятиях, для самостоятельной работы студентов, способствуя 
углубленному изучению дисциплины. 

Предназначено для всех образовательных программ уровня под-
готовки бакалавриата и специалитета.

The textbook is focused on studying «Philosophy» and is structured 
according to chronological and thematic principle. The publication analyzes 
the main trends and schools of modern philosophy, contains fragments of the 
works of thinkers and related questions. The publication can be used in seminars, 
for independent work of students, contributing to an in-depth study of the 
discipline. 

The manual is intended for all educational programs at the bachelor's 
and specialist level.

ББК 87

 Авторский коллектив: Веричева К.В., Гусева Е.А., Ермилов К.А., 
  Маслобоева О.Д., Панфилова М.И., Рябов А.А., 
  Тягунов С.И., Хан Т.В. 

 Рецензенты: д-р филос. наук, проф. Г.В. Хомелев (СПбГЭУ)
  д-р филос. наук, проф. Е.А. Трофимова (СПбУТУиЭ)

ISBN 978-5-7310-5244-3

© СПбГЭУ, 2020



3

СОДЕРЖАНИЕ

ПРЕДИСЛОВИЕ  ..................................................................................... 4 

ФЕНОМЕНОЛОГИЯ Э. ГУССЕРЛЯ ....................................................... 6 

ПСИХОАНАЛИТИЧЕСКАЯ ФИЛОСОФИЯ .........................................  40 

НЕОПОЗИТИВИЗМ И ПОСТПОЗИТИВИЗМ ......................................   77

ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМ ............................................................................  99 

ФИЛОСОФСКАЯ ГЕРМЕНЕВТИКА .....................................................  133 

ПОСТМОДЕРНИЗМ ................................................................................  169 

ФИЛОСОФИЯ ЭКОНОМИКИ................................................................  210

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК .....................................................  238



4

ПРЕДИСЛОВИЕ

Данное учебное пособие продолжает серию изданий, посвящен-
ных основным этапам истории философской мысли.1 Что нового 
принес вQфилософскую культуру ХХ век? Непродолжительное вQмас-
штабах истории столетие явилось целой эпохой со своими внутрен-
ними этапами: его начало, середина иQконец предстают перед нами 
совершенно разными социокультурными мирами. Опыт, вынесенный 
из социальных иQгеополитических катастроф ХХ века, из жизни вQстре-
мительно меняющейся техногенной среде существенно изменил ми-
ровоззрение западного человека. Переживание иQконцептуализация 
этого исторического опыта нашли отражение вQразличных направле-
ниях философской мысли.

Структура пособия сформирована сQучетом особенностей фило-
софского процесса эпохи, для которого характерен полицентризм 
предметного поля иQразнообразие методологических стратегий. Фе-
номенология, экзистенциализм, герменевтика, неопозитивизм иQпост-
позитивизм, психоаналитическая философия, представленная рядом 
школ, философия постмодерна,Q— каждое из направлений сосредото-
чено на исследовании специфического круга проблем, разрабатывает 
собственный понятийный язык иQметодологию. Если античной фило-
софии присущ космоцентризм, средневековойQ— теоцентризм, ренес-
санснойQ— антропоцентризм, если вQНовое время интересы мыслите-
лей сосредоточены главным образом на гносеологии, то современная 
философская культура разнообразна как никогда прежде. Это дает 
основание говорить оQ«мозаичности» как ее отличительном признаке. 
СQучетом специфики вуза специальный раздел посвящен философии 
экономики.

Учебное пособие включает тексты авторов-составителей, содер-
жащие анализ различных направлений современной философии иQкон-
цепций представляющих их мыслителей. Изучение этих аналитических 

1 Античная философия: хрестоматияQ/ Под редакцией А.Ю. Григоренко, М.И. Пан-
филовой, С.И. Тягунова. СПб.: Изд-во СПбГЭУ, 2015; Философия средних веков 
иQэпохи Возрождения: учебное пособиеQ/ Под ред. А.Ю. Григоренко, С.И. Тягунова. 
СПб.: Изд-во СПбГЭУ, 2016; Философия Нового времени: учебное пособиеQ/ Под ред. 
М.И. Панфиловой, С.И. Тягунова. СПб.: Изд-во СПбГЭУ, 2017; ФилософияQXIXQвека: 
учебное пособиеQ/ Под ред. М.И. Панфиловой, С.И. Тягунова. СПб.: Изд-во СПбГЭУ, 
2018.



5

материалов поможет пониманию первоисточников, представленных 
вQ обширных фрагментах из произведений выдающихся философов 
современности. Авторы учебного пособия полагают, что знакомство 
сQпервоисточниками, их самостоятельное прочтение иQобдумывание 
являются важными компонентами учебного процесса, способствуют 
формированию навыков исследовательской работы, расширяют по-
знавательные интересы, учат критически мыслить. Такие навыки вос-
требованы вQлюбой профессиональной деятельности. Авторы стара-
лись избегать однозначных оценок философских идей иQ теорий, 
предоставляя студентам возможность сделать это самостоятельно. 
Каждый тематический раздел завершается списком контрольных во-
просов, которые обращают внимание на наиболее существенные мо-
менты его содержания.

Учебное пособие разработано авторским коллективом кафедры 
философии СПбГЭУ: кандидат философских наук, старший препо-
даватель К.В. Веричева (Постмодернизм), доктор философских наук, 
профессор Е.А. Гусева (Философия экономики), кандидат философ-
ских наук, доцент К.А. Ермилов (Философская герменевтика), канди-
дат философских наук, доцент О.Д. Маслобоева (Неопозитивизм 
иQпостпозитивизм), кандидат философских наук, доцент М.И. Панфи-
лова (Постмодернизм), кандидат философских наук, доцент А.А. Рябов 
(Экзистенциализм), кандидат философских наук, доцент С.И. Тягу-
новQ(Феноменология Э.QГуссерля), кандидат философских наук, доцент 
Т.В. Хан (Психоаналитическая философия).

Дополнительную информацию кQсодержанию учебного пособия 
вы найдете вQбиблиографическом списке.



6

ФЕНОМЕНОЛОГИЯ Э. ГУССЕРЛЯ

Феноменология"— одно из наиболее распространенных и"влиятельных 
течений в"философии"XX"века. Основоположник феноменологической шко-
лы в" философии" — Э." Гуссерль (Е. Husscrl) (1859–1938). Защитив 
в"1883"г."диссертацию по математике, он начал свою научную деятель-
ность в"должности ассистента известного математика конца"XIX"в."
К. Вейерштрасса. Однако, постепенно его научные интересы перемеща-
ются в"область философии.

В 1900–1901"гг., опубликовав свои «Логические исследования», Э."Гус-
серль становится родоначальником феноменологии, которая была широ-
ко ассимилирована многими направлениями современной западной фило-
софии. Экзистенциализм, иррационализм, неонтология, позитивизм 
и"неотомизм активно используют различные феноменологические идеи. 
М."Хайдеггер, Н."Гартман, М."Шелер, Ж.-П. Сартр, М."Мерло-Понти 
и"многие другие испытали на себе влияние идей Гуссерля. Главный объект 
своих философских исследований Гуссерль определил как научное знание 
и"познание. Цель его проекта состояла в"том, чтобы построить науку 
о"науке, или «наукоучение». Основная проблема теории познания"— вопрос 
об «объективности знания». Следует выяснить, что такое по существу 
«вещи», «события» и"«законы природы». И"если наука строит теории для 
систематического решения своих проблем, то философия спрашивает, 
в"чем сущность теории и"что делает её возможной. Лишь философское 
исследование дополняет научные работы естествоиспытателя, мате-
матика и"завершает подлинное теоретическое познание. Поэтому фено-
менология, по замыслу Гуссерля, претендует на построение «философии 
как строгой науки»"— научной теории научного знания.

Решение этой задачи предполагает не только феноменологический 
анализ научного познания, но и"учитывает кризис общества, науки и"его 
значение для познания; вопрос об «интерсубъективности»" — взаимной 
связи познающих субъектов, вопрос о"«мире» и"«миропознающей жизни» 
и"другие. Теперь Гуссерль усматривает функцию философии в"том, чтобы 
раскрыть не мир науки, но «жизненный мир» (Lebenswelt)"— как основу 
всего «объективного познания», данную до всякой науки. Констатируя 
кризис европейской науки, Гуссерль видит его суть в"объективизме, воз-
можность преодоления которого усматривает в"том, чтобы верованиям, 
«очевидностям» обыденного опыта придать большее значение для позна-



7

ния, чем истинам науки. В"свете этих претензий Гуссерля перемещение 
интереса от науки (и наукоучения) к" «непосредственным верованиям» 
донаучного сознания реально означало, что в" пределах наукообразной 
и"рационалистической феноменологии необходима критика науки и"раз-
ума. Гуссерль обосновывает рационализм нового типа и" критикует не 
науку вообще, но пришедшую к"кризису традиционную «европейскую на-
уку» и"философию. Он выражает иррационалистические тенденции в"фи-
лософии, связанные прежде всего с" возникновением экзистенциализма. 
Ассистент Гуссерля"— М."Хайдеггер в"20-х годах умело применил методы 
феноменологии для критики научного познания и"философии, для обосно-
вания иррационалистического психологизма в"своей книге «Sein und Zeit», 
особенно в"аспекте теории «жизненного мира», бытия и"времени. Именно 
Гуссерль впервые усмотрел в"скептицизме, релятивизме и"психологизме 
философские «болезни времени». В"своей последней книге «Кризис европей-
ских наук и"трансцендентальная феноменология» он исследовал возник-
новение этих концепций как выражение широкого кризиса европейского 
мира.

Основная проблема феноменологии" — вопрос о" структуре процесса 
«переживания» истин и"общезначимых идей, взятого в"виде целостности 
и"непрерывного потока. Главный метод изучения структуры пережива-
ний"— интеллектуальная интуиция, «усмотрение» сущности, истины, 
идеи. Для понимания феноменологии необходимо учитывать две тенден-
ции в"развитии западной философии на рубеже"XX"в."Одна из них была 
связана с"традиционной ориентацией на науку и"обозначена термином 
«сайентизм» (от английского слова science"— наука), или «сциентизм» (от 
латинского scientia). Сциентизм"— это ориентация, характеризующая-
ся: 1)"верой в"науку и"прогресс научного познания, понимаемый как главный 
стимул общественного развития и"средство разрешения социальных про-
блем; 2)"стремлением придать философским и"социо-гуманитарным рас-
суждениям наукообразную «научную» форму" — за счет терминологии, 
классификации, внешней «простоты» и"«строгости», ссылок на факты 
и"опыт, обращения к"«логике науки». При этом моделью научного знания 
признавалась естественная или вообще точная наука.

Однако к"концу"XIX"в."таким противоречивым течением внутри па-
радигмы сциентизма был психологизм в"форме «логического психологизма». 
Он возник на волне позитивистского «культа» факта, на основе которо-
го сформировалась новая «точная» дисциплина" — экспериментальная 
психология. Эта дисциплина пыталась исследовать психические и"духовные 



8

процессы с"помощью эксперимента, с"использованием языка строгих фор-
мул и"проверяемых количественных характеристик. Опираясь на экспе-
риментальную психологию, постепенно вырастает целое философское 
течение под названием «психологизм», притязавший на роль абсолютно 
точной логической теории. Гуссерль сам увлекался психологизмом, особен-
но при написании своей первой книги «Философия арифметики» (1891"г.). 
Но автор справедливо усматривает истоки психологизма в"работах Мил-
ля, Зигварта, Вундта, Маха и"Авенариуса. Своё же учение Гуссерль считал 
теорией, кардинально искореняющей психологизм.

Сторонники психологизма считали логику наукой, основанной на пси-
хологии и"являющейся её частью. Антипсихологизм, напротив, выступал 
за специфику логики по сравнению с" психологией и" исходил из особого 
нормативного характера логики. Психологисты связывали происхождение 
законов и"принципов логики, форму их непосредственного существования 
с"реальным, «естественным» мышлением человека. Законы логики, прин-
ципы логического «долженствования» были обращены на процессы «фак-
тического достижения цели», реального функционирования человеческого 
мышления. Происходило психологическое отождествление принципов 
логики с"закономерными формами поведения людей и"способами разреше-
ния жизненных задач. В"результате понятие истины и"сами принципы 
логики подверглись субъективистской и"релятивистской интерпретации. 
Психологизм в"логике по форме выступал как рационалистическое и"сци-
ентистское направление, но скрывающее свои субъективистские, реля-
тивистские и"иррационалистические предпосылки. Их анализ Э."Гуссерль 
дает в"своих «Логических исследованиях», где оценивает психологизм как 
разновидность субъективизма и"релятивизма, нивелирующего саму воз-
можность истины, закона, науки.

Первоначальное понятие субъективизма очерчено формулой Прота-
гора: «человек есть мера всех вещей», т."е. мера всякой истины есть ин-
дивидуальный человек. Истинно для всякого то, что ему таковым кажет-
ся, для одного"— одно, для другого"— противоположное. Всякая истина 
относительна в" зависимости от высказывающего суждения субъекта. 
Понятию знания придается более широкий смысл, отличающий его от 
ничем не обоснованного мнения, но при этом опирающийся на те или иные 
«отличительные признаки» истинности утверждаемого фактического 
отношения, т." е. правильности высказанного суждения. Главным при-
знаком истинности является очевидность"— непосредственное овладение 
самой истиной.



9

Итак, Гуссерль отличает истинное знание от мнения и"веры по при-
знаку ясной и"«непосредственной очевидности», как в"учении Р."Декарта. 
Очевидность есть «абсолютный идеальный предел», к" которому асим-
птотически приближается в"высшей степени вероятное знание. Однако 
свое ограничение очевидного, т."е. истинного знания, Гуссерль, в"отличие 
от представителей классического рационализма, распространяет на на-
личное естественнонаучное знание, на уже открытые законы природы. 
«Естественные законы», по Гуссерлю (к примеру, закон тяготения Нью-
тона), являются всего лишь «идеализирующими фикциями», «аподикти-
ческими вероятностями». Ни один из таких законов не познаваем a priori, 
т."е. с"сознанием его очевидности. Единственный путь для обоснования 
подобных законов есть индукция из единичных фактов опыта. Даже 
в"естествознании знание закона не является синонимом истинного, т."е. 
априорно-очевидного знания. Таким образом, для Гуссерля истинное знание 
и" знание естественнонаучное не только не совпадают, но становятся 
антиподами.

В феноменологии никакая истина не есть факт, определённый во 
времени. Ей нельзя приписывать временное бытие, возникновение и"унич-
тожение. Гуссерль полагает, что истинно, то абсолютно, истинно «само 
по себе», истина тождественно едина, воспринимают ли ее в"суждениях 
люди или чудовища, ангелы или боги. Здесь истина трактуется в"духе 
«абсолютного» идеализма Шеллинга или Гегеля. Истины вообще, логиче-
ские истины в" частности, относятся к" сфере идеального, которая не 
имеет «человеческого», временного характера, да и"вообще не обладает 
статусом существования. Это"— мир «чистых сущностей», составляю-
щих истины, принципы и"законы, главным образом законы и"принципы 
логики и"математики. Идеальность истин и"логических принципов опре-
деляется Гуссерлем как единство в"противовес «фактическому соотно-
шению вещей» и"не имеет никакою отношения к"реальному миру, к"дея-
тельности человека в"этом мире.

Гуссерль апеллирует к"непосредственному «усмотрению» истины и"ее 
очевидности. Для него «идеальное бытие» истины означает: 1)"истина 
обладает абсолютной, всеобщей обязательностью, «в самой себе» со-
храняет «единство значения»; 2)"она обладает свойством очевидности, 
т." е. свойством «самораскрытия», «самопроявления» и" в" силу этого 
особой «убедительностью». Поэтому задача феноменологии заключает-
ся в"выявлении сущности и"структуры познания (и мышления), в"опреде-
лении его предметных связей и"в"разработке соответствующего метода 



10

феноменологии, расширяющего тематику исследования самого сознания, 
включая не только процессы «переживания истины», но и"акты воспри-
ятия, представления, память и"фантазию.

Для перехода к"феноменологическому сознанию нужно сначала преодо-
леть свойственную людям в"их реальной жизни так называемую «есте-
ственную» (или «натуральную») установку, а"затем, благодаря особым 
методическим процедурам (описываемым в"учении о"«феноменологической 
редукции»), последовательно обрести почву для феноменологического ана-
лиза. Все обычные люди в"условиях повседневности исходят из так на-
зываемой «естественной установки». В"ней мы имеем дело с"обществен-
ной (vergememschaftes) жизнью человечка, которая включена в"бесконечный 
мир совместно с"другими людьми и"вместе с"ними созерцает и"различным 
образом представляет этот мир, осмысливает, оценивает и"целенаправ-
ленно преобразует благодаря актам воли и"действия. Для этих людей мир 
всегда является само собой разумеющимся, общим для всех окружающим 
миром, доступным непосредственному наблюдению.

Естественный мир человека объединяет не только предметы и"яв-
ления природы, но и"социальные группы, сообщества, институты, сферы 
искусства и"культуры. Все люди являются субъектами познания и"пре-
образования этого мира, и"одновременно, мировыми объектами нашего 
познавательного опыта, оценивания, действия. Все это осуществляет-
ся и"понимается в"естественной установке (in der natiirlichen Einstellung), 
она является формой осуществления совокупной жизни человечества, 
протекающей естественно-практически. Итак, мир на основе есте-
ственной установки стихийно или сознательно принимается в"качестве 
универсальной совокупности всех реальностей, к" которым относится 
весь наш опыт, не только естественно-практический, но и"познаватель-
ный. Существует гармония между миром и,"соответственно, истинами, 
которые имеют собственную значимость и"между нашими познаватель-
ными актами и"формами. Однако для философии «само собой разумею-
щийся характер» и"данность этого мира, а"также «наивные» предпо-
сылки обычного опыта, с"самого начала должны быть отвергнуты.

Для трансцендентальной философия, по Гуссерлю, эта несомненная 
«данность» мира сама становятся глубочайшей проблемой познания. 
В"себе-бытие мира есть несомненный факт, однако сам «несомненный 
факт»"— ничто иное, как наше высказывание, обоснованное к"тому же 
естественной установкой. А" если факт несомненного существования 
мира"— это наше высказывание, то приходится признать зависимость 



11

его содержания не только от мира, но и"от нашего познания и"его субъ-
ективного переживания. Преодоление «естественной установки» на пути 
к"«трансцендентальному» пониманию сознания и"мира Гуссерль истол-
ковывает как необходимый предварительный этап становления фено-
менологии. Он рекомендует особый метод движения к"феноменологиче-
скому анализу сознания. Этот метод называется «феноменологической 
редукцией» и"состоит она в"том, чтобы с"помощью редукции искоренить 
«естественную установку» сознания и"направить все внимание на само 
сознание, на его «чистую» структуру, освободив сознание от всего эмпи-
рического.

Феноменологическая редукция, по Гуссерлю, включает два этапа. 
Первый этап"— так называемая «эйдетическая редукция», когда мы «за-
ключаем в"скобки» весь реальный мир, а"также имеющееся знание о"нем, 
включая научное. Для этого необходимо методически «воздерживаться» 
от всяких суждений о"мире (это воздержание Гуссерль обозначает тер-
мином «Еросhe»). В"результате этой операции выпадает в"осадок иско-
мое"— «субъективность». Процедура «заключения в"скобки» не затраги-
вает самого мира" — она относится исключительно к" действиям 
феноменолога, который приостанавливает и" оставляет в" стороне все 
утверждения в"духе естественной установки. В"результате феномено-
логической редукции происходит переход от «естественной» установки 
к"«трансцендентальной» позиции"— к"последовательному выделению со-
знания (или «субъективности» нашего «Я») как единственного объекта 
анализа. Но понимание сознания, по Гуссерлю, также нуждается в"даль-
нейшем «очищении», ибо и"оно, как правило, захвачено «натуральным» 
естественнонаучным, культурно-историческим, а"также философским 
истолкованием. Отсюда Гуссерль выводит необходимость второго этапа 
феноменологической редукции"— собственно «феноменологической», или 
«трансцендентально-феноменологической» редукции. На этом этапе 
в"скобки должны быть заключены все суждения и"мысли обычного челове-
ка о"сознании, о"духовных процессах как феноменах человеческой культу-
ры; «Epoche» распространяется на выводы и"методы исследования соот-
ветствующих наук (психологии, наук о"культуре и"духе, истории).

В результате осуществления двух этапов редукции происходит пере-
ход на трансцендентально-феноменологическую позицию, т."е. создают-
ся условия для развертывания феноменологического анализа. Для его осу-
ществления необходимо не только отключение от «естественной» 
установки, но и" введение в" действие типично феноменологических 



12

процедур, которые он описывает главным образом в"рамках других раз-
делов учения о" феноменологическом методе: учения о" феноменах, об 
интенциональности, о"созерцании сущностей, Итак, феноменологиче-
ское сознание, или чистое сознание,"— особым образом сконструирован-
ный в"результате двух фаз редукции объект анализа, особая теорети-
ческая модель сознания. Первая специфическая особенность «чистого» 
сознания заключается в"том, что оно искусственным образом концен-
трирует в"себе подлежащие выявлению и"анализу сущностные струк-
туры, т."е. внутренние закономерности сознания, принципы и"механиз-
мы его функционирования. Обращая внимание исключительно на такие 
структуры, феноменолог не интересуется реальным ходом процессов 
сознания; оставляя в"стороне все конкретные приметы времени, эпохи, 
цивилизации"— он действует вне исторического времени. Установление 
идентичного в"восприятии, его постоянной, всеобщей структуры озна-
чает для Гуссерля переход к"сущностному анализу сознания. Получаемый 
этим способом всеобщий тип восприятия, как бы парит в"воздухе абсо-
лютно чистого мыслительного фантазирования (Erdenklichkeit). Таким 
образом, при устранении всего фактического восприятие становится 
«эйдосом» восприятия, идеальный объем которого исчерпывает все воз-
можности восприятий как результатов мысленной фантации. Здесь 
речь идет о"чисто идеальном «царстве недействительного», сфере «Als 
ob» («как если бы»), которая открывается лишь постольку, поскольку 
ее вычленяет, «создает», «выдумывает» феноменолог. Сущность (или 
«эйдос»—тип, вид, родовое единство), обнаруживаемая при анализе 
сознания, истолковывается Гуссерлем как нечто более важное и"первич-
ное по сравнению с"реальным фактом. Сам эйдос"— есть усматриваемое 
всеобщее, чистое и"не обусловленное никаким предметом, соразмерное 
только со своим собственным интуитивным смыслом. Она предшеству-
ет всем понятиям в"смысле значений слов, более того, при образовании 
чистых понятий необходимо ориентироваться на нее. Содержательное 
«первенство» и"«преимущество» сущности перед существованием"— это 
своего рода парафраз кантовского априоризма и"коренная идея феноме-
нологии, обоснованная уже в"«Идеях к"чистой феноменологии и"феноме-
нологической философии» (1913). Первичность («априорность») сущ-
ности по отношению к"фактическому означает у"Гуссерля, что каждый 
мыслящий субъект сразу же, сознательно или бессознательно, подчиня-
ется ее сущностным структурам как непререкаемым объективным 
регуляторам и"законам.



13

Элементами потока переживании, согласно Э."Гуссерлю, являются 
«феномены», поэтому учение о" структуре потока переживаний есть 
феноменология. В"каждом феномене как элементе «потока» сознания есть 
своеобразная целостность, наделенная самостоятельной и" сложной 
структурой. В"статье «Философия как строгая наука» Гуссерль говорит, 
чго феномены следует брать так, как они даются, т." е. как вот это 
текучее осознавание, мнение (Meinen) и"обнаружение чего-либо, как на-
стоящего, так и"предстоящего, как вымышленного или символического, 
как наглядно или ненаглядно представляемого. Рассмотреть феномен как 
целостность можно только в"том случае, если его «схватить» в"интуи-
тивном акте переживания. Такой способ «внутреннего вхождения» в"сфе-
ру сознания обусловливается, по Гуссерлю, собственной природой послед-
него, тем, что каждый человек может найти психическое в"самом себе. 
В"психической сфере нет никакого различия между явлением и"бытием. 
Отсюда основной метод «обнаружения» сущности и"структуры сознания 
есть метод «непосредственного вхождения» в"поток сознания, интуи-
тивного, непосредственного, но одновременно чисто умозрительного «ус-
мотрения сущности» (Wesensschau). Поэтому феноменология уже в"«Ло-
гических исследованиях» оказалась «теорией познания» нового типа.

Гуссерль сам признает, что источник всех трудностей лежит в"про-
тивоестественной направленности созерцания и" мышления, которая 
требуется в"феноменологическом анализе. По Гуссерлю, теория познания 
вовсе не является наукой в"точном смысле единства, проистекающего из 
теоретического объяснения. Она не хочет объяснять (erklaren) познание, 
фактическое событие в"объективной природе в"его психологическом или 
психофизическом смысле, но стремится постигнуть (aufklaren) идею по-
знания в"соответствии с"его конститутивными элементами. Она стре-
мится не к" тому, чтобы проследить реальные связи сосуществования 
и"последовательности, в"которые вовлечены фактические познавательные 
акты, но она хочет понять (verstehen) идеальный смысл специфических 
связей, в"которых выступает объективность познания. Способ её раз-
мышлений"— интуиция, интеллектуальная интроспекция, растворение 
в"потоке феноменов для того, чтобы жить в"феноменальном поле и"через 
него «усматривать сущность».

«Феномен» в"истолковании Гуссерля есть часть потока переживаний 
истины, его элемент. Природа феномена определяется двумя главными 
особенностями: 1)"в"нем есть момент непререкаемой и"непосредственной 
«очевидности», непосредственное единство с" истиной, с" сущностью; 



14

2)"это единство отнюдь не является плодом рассуждения, вывода, по-
знания в" рационалистическом смысле. Истина, сущность «заключена» 
в"феномене, но не в"форме сознанной и"расчлененной истины. Структура 
феномена включает в"себя следующие элементы: 1."Словесная, языковая 
оболочка, взятая в"смысле физическо-материальных процессов речи, пись-
ма, обозначения; 2."Психические переживания, эмоции познающего, со-
провождающие процессы первого рода и"также получающие свою внешнюю 
форму выражения и"фиксации; 3."Сами «смысл» и"«значение» выражения 
и"познавательного переживания; 4."Полагаемый через значение «предмет».

В «Логических исследованиях» Гуссерль отмечает, что первые два слоя 
«феноменологического единства» (выражения или переживания) совер-
шенно не интересуют логику и"феноменологию. Только третий и"четвер-
тый слой в"феноменологии подвергаются анализу. В"отличие от формаль-
но-логического анализа, рассматривающего значения в" рамках особых 
форм суждений, феноменология ставит вопрос о" том, благодаря чему 
возникает и"чем определяется значение переживания. Оказывается, зна-
чение определяется тем, что в"рамках высказывания, выражающего то 
или иное переживание, уже заключено отношение к"предметности. В"зна-
чении уже конституируется отношение к" предмету. Следовательно, 
употреблять высказывание в"соответствии со смыслом и"вступать в"от-
ношение к"предмету (представлять предмет)"— значит одно и"то же. 
Так характеризуется еще один структурный элемент феномена"— «пред-
мет», «предметность».

Всякий психический феномен характеризуется тем, что средневеко-
вые схоласты называли интенциональной, а"также умственной (mentale) 
внутренней наличностью (Inexistenz) предмета и"что мы, полагает Гус-
серль, будем называть отношением к"какому-либо содержанию, направ-
ленностью на какой-либо объект или имманентной предметностью. 
Всякий феномен содержит в"себе нечто как объект, но не каждый"— оди-
наковым способом. Таким образом, сознание всегда характеризуется на-
правленностью на предмет. Оно всегда есть «сознание о"...» (Bewuβtsein 
von ...), так что отношение к" предметности составляет важнейшую 
черту сознания, особенность духовных, «психических» феноменов как 
элементов сознания. Это отношение может принимать различный вид: 
в"восприятии нечто воспринимают, в"суждении о"чем-то судят, при не-
нависти что-то ненавидят и"т."д. Таким образом, в"интенциональности 
акцентируется прежде всего способ отношения сознания к" предмету, 
зависящий от типа сознания, а"не от предмета. Феноменология, соглас-



15

но Гуссерлю, берет предмет не независимо от сознания, но лишь как 
«коррелят сознания», т."е. как воспринятое, как вспомянутое, представ-
ленное, взятое на веру, предположенное. Независимо от того, представ-
ляют ли бога или ангела, интеллигибельное бытие в"себе, физическую вещь 
или круглый квадрат"— важно, что все это, все трансцендентное имеют 
в"виду, иначе говоря, имеют в"виду (meinen) иптенциональный объект, при 
этом безразлично, существует ли этот объект, вымышлен ли он или 
является абсурдным.

Первый «поворот» интенционального анализа"— это рассмотрение 
сознания, «Я», в"качестве прямо направленного на предмет, изучение всех 
оттенков в" различии предметностей, в" различии способов их бытия. 
Второй «поворот» анализа"— внимание к"самому сознанию, к"его сменя-
ющимся формам и"способам. Здесь, возможно выделение и"последующий 
анализ самых различных «дескриптивных типов», модусов сознания: 
восприятие, предикативное высказывание, ожидание, предвосхищение, 
воображение, воспоминание, желание, «задерживание в"сознании»"— по-
сле восприятия. Третий «поворот» интенционального анализа"— иссле-
дование самого субъекта, Ego, его рефлексии. Здесь в"акте восприятия 
предмета следует различать два момента: сам акт сознания с"его эле-
ментами и"предметный аспект, т."е. то, что в"этом акте «предстоит» 
перед воспринимающим субъектом. Его Гуссерль обозначает словом 
Noema, особо подчеркивая, что это предметный момент сознания, от-
нюдь не тождественный самому предмету. По существу, всегда имеет 
место «серия восприятий», следующих друг за другом. Их единство обе-
спечивается активной синтезирующей деятельностью сознания, благо-
даря которой осуществляется восприятие не только отдельных ракурсов, 
но и" предмета как целостности. Изучение предметных («ноэматиче-
ских») моментов сознания, по Гуссерлю, имеет дело, во-первых, с"отно-
шением этих ноэматических моментов к"реальной воспринимаемой вещи, 
а"во-вторых, с"отношением различных noemata (т."е. именно различных 
предметных аспектов, «профилей») друг к" другу, т." е. с" проблемой их 
синтеза в"единую целостность. Однако при интенциональном анализе 
необходимо иметь в"виду не только предметные моменты (т."е. noemata), 
но и"сам характер акта сознания, который обозначается словом Noesis, 
имея в"виду «определенность акта сознания». Аспекты «Noema» и"«Noesis» 
отличаются как от реального предмета, так и"друг от друга. Однако 
вся проблема заключается в"том, чтобы показать, как единство аспек-
тов «Noema» и" «Noesis», обеспечиваемое активной синтезирующей 



16

деятельностью сознания, придает актам сознания их «смысл» и"создает 
возможность такого отношения сознания к"реальному предмету, когда 
«целостность» предмета воспроизводится «целостностью» сознания. 
В" сознании и" его деятельности заключено все: «все, что существует 
и"имеет значение для человека, для меня, протекает в"собственной жиз-
ни сознания»"— заявляет Гуссерль.

Главное предназначение феноменологического метода"— анализ само-
го сознания, его всеобщих, «сущностных» структур. Его предназначение 
состоит в"особом «воспитании» и"формировании сознания, благодаря 
чему мы заставляем наше сознание «самораскрываться» и"активизиро-
вать такие его механизмы, которые стихийно «работают» и"помимо 
нас. Речь идет о"восстановлении доверия к"интуитивно-созерцательным 
процедурам, всегда работающим в"сознании. В"созерцании одновременно 
даны (1) всеобщий предмет, сущность и"(2) уверенность, очевидность 
того, что усмотрен именно всеобщий предмет. Здесь в"феномене с"оче-
видностью просвечивает не просто физический предмет, но сущность, 
в" нем как бы усилены, искусственно развиты и" доведены до высшей 
степени сознательного применения элементы «самораскрытия» и"«само-
очевидности» («sich-selbst-durch-sich-selbst-zeigende»"— «само-себя-че-
рез-само-себя-раскрывающее, обнаруживающее»). Основные этапы 
процедуры феноменологического метода:" — восстановление доверия 
к"«непосредственно данному», к"интуитивно-созерцательным процессам 
сознания;"— уяснение самой возможности интуитивно-созерцательно-
го «усмотрения сущности» (или «категориального созерцания», «идеи-
рующей абстракции»);"— обращение к"«феномену», его очищение («ре-
дуцирование») и"использование для «вхождения» в"поток сознания, для 
сознательной активизации элементов стихийного «самораскрытия» 
сущности, изначально заключенных в"сознании.

В своих последующих работах"— в"«Идеях к"чистой феноменологии 
и"феноменологической философии» (1913"г.), «Опыт и"суждение», «Фор-
мальная и"трансцендентальная логика», «Парижские доклады», «Карте-
зианские размышления» (1929) Гуссерль продолжает разработку своего 
феноменологического учения. Однако в"1933"г."Гуссерль покидает Германию 
и"поселяется в"Австрии. В"Вене в"1935"г."он читает доклад «Философия 
в"кризисе европейского человечества», констатируя, что Европа охваче-
на опасной болезнью, грозящей ей гибелью. Но все же Гуссерль выражает 
уверенность в"возрождении Европы из глубины сомнения, отчаяния и"стра-
ха. Из этих материалов родилась последняя книга Э." Гуссерля «Кризис 



17

европейских наук и"трансцендентальная феноменология», в"полном виде 
опубликованная в"1956"г."В"ней Гуссерль призывает обратиться к"фено-
менам, что означает выполнение провозглашенного им призыва «Zu den 
Sachen selbst» (т."е. обращение «к самим вещам»). Кризис науки заключа-
ется в"её объективизме и"отстраненности от человека. Она все говорит 
о"мире, но ничего не может сказать о"смысле человеческой жизни. Ранее 
позитивные науки определяли мировоззрение человека и"обещали ему про-
цветание. Но эти односторонние «фактические науки» создают только 
«фактического человека», «одномерного человека», по выражению Г."Мар-
кузе. В"ответ на жизненные запросы человечества эта наука нам ничего 
не может сказать. Она принципиально оставляет в"стороне жизненно 
значимые проблемы для современного человека"— вопросы о"смысле или 
бессмысленности всего человеческого существования. Нам приходится 
жить в"мире исторических событий в"их причудливом сцеплении призрач-
ных взлетов и"жестоких разочарований. Разрушена вера в"«абсолютный» 
разум, из которого мир получает свой смысл, вера в"смысл истории, в"смысл 
человечества. Человек, теряя эту веру, перестает верить «в самого себя». 
Поэтому не наука и"научное познание сами по себе, но смысл науки для 
человека и"человечества"— такова основная задача феноменологии, со-
стоящая в"том, чтобы дать нам более аутентичную близость к"инте-
гральной реальности, которую Гуссерль именует «жизненным миром» 
(Lebenswelt).

Фрагменты произведений публикуются по изданию:

Гуссерль Э." Логические исследования. Картезианские размышления. 
Кризис европейских наук и"трансцендентальная феноменология. Кризис 
европейского человечества и"философия. Философия как строгая наука."— 
Минск: Харвест, М.: АСТ, 2000."— 752"с.

Из работы «Логические исследования»

Из трех главных направлений, которые мы находим вQлогике,Q— 
психологического, формального иQметафизическогоQ— первое получает 
значительный перевес по числу иQзначению своих представителей [...]

Но понимание целей науки находит себе выражение вQее опреде-
лении. Мы, разумеется, не полагаем, что успешной разработке какой-
либо дисциплины должно предшествовать адекватное логическое 
определение ее сферы. ВQ определениях науки отражаются этапы ее 



18

развития; вместе сQнаукой иQследуя за ней, развивается познание ее 
своеобразного объекта, положения иQграниц ее области. Однако сте-
пень адекватности определения иQвыраженного вQнем понимания пред-
мета науки со своей стороны оказывает обратное действие на ход самой 
науки; это действие вQзависимости от направления, вQкаком определе-
ния отклоняются от истины, может оказывать то небольшое, то весь-
ма значительное влияние на развитие науки. Область какой-либо 
науки есть объективное замкнутое единое целое, иQмы не можем про-
извольно разграничивать области различных истин. Царство истины 
объективно делится на области, иQисследования должны вестись иQгруп-
пироваться вQ науке сообразно этим объективным единствам. Есть 
наука оQчислах, наука оQпространственных данных, наука оQживотных 
организмах иQт.Qд., но нет особых наук оQнеделимых числах, трапециях, 
львах, аQтем паче обо всем этом, вместе взятом [...]

Традиционные спорные вопросы, связанные сQ отграничением 
логики, таковы:

1. Представляет ли собой логика теоретическую или практическую 
дисциплину («техническое учение»)?

2. Является ли она наукой, независимой от других наук, вQчаст-
ности от психологии или метафизики?

3. Есть ли она формальная дисциплина, или, как принято выра-
жаться, имеет ли она дело «только сQформой познания» или же должна 
считаться также сQего «содержанием»?

4. Имеет ли она характер априорной иQдемонстративной дисци-
плины или же дисциплины эмпирической иQиндуктивной?

Все эти спорные вопросы так тесно связаны между собой, что по-
зиция, занятая вQ одном из них, обусловливает, по крайней мере до 
известной степени, позицию вQдругих вопросах или фактически влия-
ет на нее. Направлений тут, собственно говоря, всего два. Логика есть 
теоретическая, независимая от психологии, вместе сQтем формальная 
иQдемонстративная дисциплина, говорят одни. Другие считают ее тех-
ническим учением, зависящим от психологии, чем естественно ис-
ключается понимание ее как формальной иQдемонстративной дисци-
плины вQсмысле арифметики, которая имеет образцовое значение для 
противоположного направления [...] Результатом нашего исследования 
является выделение новой иQчисто теоретической науки, которая об-
разует важнейшую основу всякого технического учения оQ научном 
познании иQносит характер априорной иQчисто демонстративной науки. 



19

Это иQесть та наука, которую имели вQвиду Кант иQдругие представите-
ли «формальной», или «чистой», логики, но которую они неправильно 
понимали иQопределяли со стороны ее содержания иQобъема [...]

ЛОГИКА КАК НОРМАТИВНАЯ И,QВQЧАСТНОСТИ, КАК ПРАК-
ТИЧЕСКАЯ ДИСЦИПЛИНА

§ 4.QТеоретическое несовершенство отдельных наук
Из повседневного опыта мы знаем, что художник, искусно обра-

батывая свой материал или высказывая решительные иQзачастую вер-
ные суждения оQценности произведений своего искусства, лишь вQис-
ключительных случаях исходит из теоретического знания законов, 
руководящих направлением иQ порядком хода практической работы 
иQ вместе сQ тем определяющих мерила ценности, согласно которым 
испытывается совершенство или несовершенство законченного про-
изведения. Художник-творец по большей части не способен дать нам 
надлежащие сведения оQпринципах своего искусства. Он творит не на 
основании принципов, не по ним он иQоценивает. ВQсвоем творчестве 
художник следует внутреннему побуждению своих гармонически раз-
витых сил, вQсужденииQ— своему тонко развитому художественному 
чутью иQтакту. Но так обстоит дело не только вQизящных искусствах, 
мысль оQкоторых напрашивается здесь прежде всего, но иQвQискусствах 
вообще, вQсамом обширном значении этого слова. Это применимо, 
следовательно, также кQнаучному творчеству иQкQтеоретической оцен-
ке его результатовQ— научного обоснования фактов, законов, теорий. 
Математик, физик, астроном для выполнения даже наиболее значи-
тельных своих научных работ также не нуждается вQпостижении по-
следних основ своей деятельности. ИQ хотя полученные результаты 
обладают для него иQдругих значением разумного убеждения, он все 
же не может утверждать, что всюду выяснил последние предпосылки 
своих умозаключений иQисследовал принципы, на которых основыва-
ется правильность его методов. Но сQ этим связано несовершенное 
состояние всех наук. Мы говорим здесь не оQпростой неполноте на-
учного познания истин данной области, аQоQнедостатке внутренней 
ясности иQрациональностиQ— качеств, которых мы вправе требовать 
независимо от степени развития науки. ВQэтом отношении иQматема-
тика, обогнавшая все науки, не может притязать на исключительное 
положение. Нередко она считается идеалом науки вообще; но на-
сколько ее действительное состояние не соответствует этому мнению, 



20

показывают старые иQвсе еще нерешенные споры об основах геометрии 
иQ правомерных основаниях метода мнимых величин. Те самые ис-
следователи, которые сQнеподражаемым мастерством применяют за-
мечательные методы математики иQизобретают новые методы, часто 
оказываются совершенно не вQ состоянии дать удовлетворительный 
ответ оQлогической правильности этих методов иQоQпределах их право-
мерного применения. Но хотя науки развились, несмотря на эти не-
достатки, иQдали нам такое господство над природой, оQкотором прежде 
нельзя было иQмечтать, все же они не могут удовлетворить нас вQтео-
ретическом отношении. Это не кристально ясные теории, вQкоторых 
были бы вполне ясны функции всех понятий иQутверждений, все по-
сылкиQ— точно анализированы иQгде, следовательно, общий результат 
стоял бы вне всяких теоретических сомнений.

§ 5.QТеоретическое восполнение отдельных наук метафизикой иQна-
укоучением

[...]. Чтобы достичь этой теоретической цели, необходимо прежде 
всего, как это признано почти всеми, заняться рядом исследований, 
относящихся кQобласти метафизики. Задача последней состоит вQфик-
сировании иQизучении неисследованных, зачастую даже незамеченных 
иQвсе же весьма существенных предпосылок метафизического харак-
тера, лежащих вQоснове всех наук или, по крайней мере, тех, которые 
имеют дело сQ реальной действительностью. КQ таким предпосылкам 
принадлежит, например, утверждение, что существует внешний мир, 
расположенный вQпространстве иQво времени, причем пространство 
носит математический характер евклидовского многообразия трех 
измерений, аQвремя—характер ортоидного многообразия одного из-
мерения; такова предпосылка оQтом, что всякое становление (Werden) 
подлежит закону причинности иQт.Qд. [...]

Но этого метафизического основоположения недостаточно, чтобы 
достичь желанного теоретического завершения отдельных наук; кро-
ме того, оно относится только кQнаукам, имеющим дело сQреальной 
действительностью; аQведь не все науки имеют эту задачу, иQуж, на-
верное, не таковы чисто математические дисциплины, предметы ко-
торыхQ— числа, многообразия иQт.Qп.— мыслятся нами независимо от 
реального бытия или небытия как носители чисто идеальных опреде-
лений. Иначе обстоит дело со вторым рядом исследований, теорети-
ческое завершение которых тоже есть необходимый постулат нашего 
стремления кQзнанию. Они касаются вQодинаковой мере всех наук, ибо, 



21

коротко говоря, относятся кQтому, что делает науки науками. Но этим 
обозначается область новой и,Qкак мы вскоре увидим, сложной дис-
циплины, особенность которойQ— быть наукой оQвсех науках иQсамым 
выразительным названием для которой мог бы поэтому служить термин 
«наукоучение» (Wissenschaftslehre).

§ 6.QВозможность иQправомерность логики как наукоучения
Возможность иQправомерность такой нормативной иQпрактической 

дисциплины, имеющей дело сQидеей науки, может быть обоснована 
следующим соображением.

Наука направлена на знание. Это не значит, однако, что она сама 
есть сумма или сплетение актов знания. Наука обладает объективным 
содержанием только вQсвоей литературе, только вQвиде письменных 
произведений ведет она самостоятельное существование, хотя иQсвя-
занное многочисленными нитями сQчеловеком иQего интеллектуальной 
деятельностью; вQэтой форме она живет тысячелетиями иQпереживает 
личности, поколения иQнации. Она представляет собой, таким образом, 
некоторую внешнюю организацию, которая, возникнув из актов зна-
ния многих индивидов, может быть вновь превращена вQтакие же акты 
бесчисленных индивидов способом легко понятным, точное описание 
которого может быть опущено. Здесь нам достаточно знать, что наука 
дает или должна давать ближайшие условия для создания актов знания, 
реальные возможности знания, осуществление которых «нормальный» 
или «обладающий соответственными способностями» человек может 
рассматривать как достижимую цель своего хотения. ВQэтом смысле, 
стало быть, наука направлена на знание.

Но вQзнании мы обладаем истиной. ВQактуальном знании, кQкото-
рому вQ конечном счете должно быть сведено знание, мы обладаем 
истиной как объектом правильного суждения. Но одного этого недо-
статочно, ибо не каждое правильное суждение, не каждое согласное 
сQистиной утверждение или отрицание фактического отношения есть 
знание оQбытии или небытии этого отношения. Напротив, если речь 
идет оQзнании вQсамом тесном иQстрогом смысле, то для него нужна 
очевидность, ясная уверенность, что то, что мы признали, есть на 
самом деле, иQчто того, что мы отвергли,Q— нет. Эту уверенность, как 
известно,Q— следует отличать от слепой веры, от смутного, хотя бы 
иQсамого решительного мнения; иначе мы рискуем разбиться оQскалы 
крайнего скептицизма. Но обычное словоупотребление не придержи-
вается этого строгого понятия знания. Мы говорим, например, об акте 



22

знания иQвQтех случаях, когда одновременно сQвысказанным суждени-
ем возникает ясное воспоминание оQтом, что мы уже некогда выска-
зали тождественного содержания суждение, сопровождавшееся со-
знанием очевидности; вQ особенности это имеет место, когда 
воспоминание касается также хода доказательства, из которого про-
изросла эта очевидность, иQуQнас есть уверенность, что мы вQсостоянии 
воспроизвести одновременно иQ то, иQ другое («Я знаю Пифагорову 
теоремуQ— я могу ее доказать»; вместо последнего утверждения можно, 
впрочем, услышать также: «но я забыл доказательство»).

Таким образом, мы вообще придаем понятию знания более широ-
кий, хотя иQне совсем расплывчатый смысл; мы отличаем его от мнения, 
лишенного оснований, иQпри этом опираемся на те или иные «отличи-
тельные признаки» истинности утверждаемого фактического отноше-
ния, т.Qе. правильности высказанного суждения. Самым совершенным 
признаком истинности служит очевидность: она есть для нас как бы 
непосредственное овладение самой истиной. ВQогромном большинстве 
случаев мы лишены такого абсолютного познания истины; заменой ему 
служит (стоит только вспомнить оQфункции памяти вQвышеприведенных 
примерах) очевидность той большей или меньшей вероятности факти-
ческого отношения, сQкоторой—при соответственно значительных сте-
пенях вероятности—обычно связывается твердое иQрешительное суж-
дение. [...] Следовательно, вQконечном счете всякое подлинное знание 
иQ вQ особенности всякое научное знание покоится на очевидности, 
иQпредел очевидности есть также предел понятия знания.

Но кQпонятию науки иQее задачи принадлежит не одно только зна-
ние. Когда мы переживаем отдельные внутренние восприятия или их 
группы иQпризнаем их существующими, то имеем знания, но еще да-
леко не науку. То же надо сказать иQвообще оQбессвязных комплексах 
актов знания. Наука, правда, имеет целью дать нам многообразие 
знания, но не одно только многообразие.

Реальное сродство также еще не порождает специфического един-
ства вQмногообразии знания. Группа разобщенных химических знаний, 
разумеется, не давала бы права говорить оQ науке химии. Ясно, что 
требуется нечто большее, аQименно систематическая связь вQтеорети-
ческом смысле, иQпод этим разумеется обоснование знания иQнадле-
жащий порядок, иQсвязность вQходе обоснования.

К сущности науки принадлежит, таким образом, единство связи 
обоснований, систематическое единство, вQкоторое сведены не только 



23

отдельные знания, но иQсами обоснования, аQсQними иQвысшие ком-
плексы обоснований, называемые теориями. Цель науки не есть зна-
ние вообще, аQзнание вQтом объеме иQтой форме, которые наиболее 
полно соответствуют нашим высшим теоретическим задачам [...].

Самый умный человек не имел бы вQ этом отношении никаких 
преимуществ перед самым глупым, да иQвообще сомнительно, вQчем 
состояло бы его преимущество. Богатая фантазия, обширная память, 
способность кQнапряженному вниманию иQт.Qп.Q— вещи все прекрасные, 
но интеллектуальное значение они имеют только для мыслящего су-
щества, уQкоторого обоснование иQизобретение подчинены законо-
мерным формам.

Ведь бесспорно, что вQлюбом психическом комплексе не только 
элементы, но иQсвязывающие формы действуют путем ассоциации 
иQвоспроизведения. ВQсилу этого иQможет оказаться полезной форма 
наших теоретических мыслей иQсвязей их [...]. Это иQесть базис для 
предвосхищающих научных догадок. Всякое исследование, изобре-
тение, открытие покоится, таким образом, на закономерностях фор-
мы [...].

Наукоучение занимается, разумеется, не только исследованием 
форм иQ закономерностей отдельных обоснований (и относящихся 
кQним вспомогательных приемов) [...]. Для этого необходимо, как мы 
выразились выше, известное единство обосновывающей связи, из-
вестное единство вQпоследовательности ступеней обоснований. Эта 
форма единства имеет сама большое телеологическое значение для 
достижения высшей цели познания, кQкоторой стремятся все науки,— 
именно содействовать постижению истины, но не отдельных истин, 
аQцарства истины или его естественных подразделений.

Задачей наукоучения будет, следовательно, изучить науки, как того 
или иного рода систематические единства, другими словами, иссле-
довать, что придает им характерную форму наук, что определяет их 
взаимное разграничение, их внутреннее расчленение на области иQна 
относительно замкнутые теории, каковы их существенные виды иQфор-
мы иQт.Qп. [...].

§ 11. Логика, или наукоучение, как нормативная дисциплина иQкак 
техническое учение

Из всего вышесказанного вытекает, что логика вQинтересующем 
нас здесь смысле наукоучения есть нормативная дисциплина. Науки 
представляют собой творения ума, направленные кQизвестной цели, 



24

иQподлежат оценке сообразно сQэтой целью. То же применимо кQтео-
риям, обоснованиям иQко всему вообще, что мы называем методом. 
Является ли наука действительно наукой, иQметод методом, это зависит 
от того, соответствуют ли они той цели, кQкоторой стремятся. Логика 
исследует, что относится кQистинной, правильной науке как таковой, 
другими словами, что конституирует идею науки, чтобы, приложив 
полученную мерку, можно было решить, отвечают ли эмпирические 
данные науки своей идее, или вQкакой мере они кQней приближаются 
иQвQчем от нее уклоняются [...].

§ 12. Соответствующее определение логики
Определение логики как технического учения издавна пользуется 

популярностью, но дополнительные признаки этого определения 
обыкновенно оставляют желать многого [...]. Несомненно, ближе кQис-
тине Шлейермахерово определение логики как технического учения 
оQ научном познании. Согласно господствующей форме противопо-
ложного учения, ограничение логики теоретическим содержанием ее 
знаний приводит ее кQ психологическим, иногда грамматическим 
иQиным положениям, т.Qе. кQнебольшим отрезкам из иначе отграничен-
ных иQкQтому же эмпирических наук По Канту же, мы встречаемся здесь 
сQзамкнутой вQсебе, самостоятельной иQаприорной областью теорети-
ческой истиныQ— сQчистой логикой [...].

Тут мы наталкиваемся на спорный вопрос оQсоотношении между 
психологией иQлогикой. Одно господствующее вQнаше время направ-
ление имеет готовый ответ на эти вопросы: существенные теоретиче-
ские основы логики находятся вQпсихологии; кQее области относятся 
по своему теоретическому содержанию те положения, которые при-
дают логике ее характерные черты. Логика относится кQпсихологии, 
как какая-либо отрасль химической технологии кQхимии, как земле-
мерное искусство кQгеометрии иQт.Qд. Это направление не видит пово-
да кQотграничению новой теоретической науки, вQособенности такой, 
которая заслуживала бы названия логики вQболее узком иQрельефном 
смысле. Нередко подразумевают даже, будто психология составляет 
единственную иQсовершенно достаточную теоретическую основу для 
технического учения логики. Так Милль вQполемике сQГамильтоном 
отмечает: «ЛогикаQ— не обособленная от психологии иQсоподчиненная 
ей наука. Поскольку она вообще наука, она есть часть или ветвь пси-
хологии, отличаясь от нее как часть от целого и,QсQдругой стороны, как 
искусство от науки. Своими теоретическими основами она целиком 



25

обязана психологии иQвключает вQсебя столько из этой науки, сколько 
необходимо для обоснования правил искусства» 1.QПо Липпсу, логику 
следует даже считать составной частью психологии. Он говорит: «То, 
что логика является частной психологической дисциплиной, доста-
точно ясно отделяет ее от психологии» [...].

§ 18. Аргументация психологистов
[...] Как бы ни определять логическое техническое учениеQ— как 

техническое учение оQ мышлении, оQ суждении, об умозаключении, 
оQпознании, оQдоказательстве, оQзнании, оQнаправлении разума вQис-
кании истины или при оценке доказательств иQт.Qд.Q— всюду объекта-
ми практического регулирования признается психическая деятель-
ность или ее продукты [...]. ОQчем здесь всегда идет речь? ОQпонятиях, 
суждениях, умозаключениях, дедукции, индукции, определениях, 
классификациях иQт.Qд.Q— все это относится кQпсихологии, но выбрано 
иQраспределено согласно нормативным иQпрактическим точкам зрения. 
Какие бы узкие рамки ни ставить чистой логике, из нее нельзя устра-
нить психического элемента. Он кроется уже вQ понятиях, которые 
являются конститутивными для логических законов, например, вQпо-
нятиях истины иQ заблуждения, утверждения иQ отрицания, общего 
иQчастного, основания иQследствия иQт.Qп.

§ 19. Обычные аргументы противников иQих психологистическое 
опровержение

Как это ни странно, но противная сторона пытается обосновать 
строгую раздельность обеих дисциплин, исходя именно из норматив-
ного характера логики. Психология, говорит она, рассматривает мыш-
ление как оно есть, логика жеQ— как оно должно быть. Первая рас-
сматривает естественные законы мышления, последняяQ — его 
нормативные законы. Так, ещё вQсвоей обработке лекций Канта по 
логике говорит, что некоторые логики предполагают вQлогике психо-
логические принципы. Но вносить подобные принципы вQлогику так 
же нелепо, как выводить мораль из жизни. Если бы мы брали основные 
принципы из психологии, т.Qе. из наблюдений над нашим разумом, то 
мы только усматривали бы, как протекает мышление иQ каким оно 
бывает при тех или иных субъективных условиях или препятствиях; 
но это привело бы лишь кQпознанию случайных законов. ВQлогике же 
дело идет не оQслучайных, аQоQнеобходимых правилах, не оQтом, как мы 
мыслим, аQоQтом, как мы должны мыслить [...]. ВQлогике мы хотим знать 
не каков разум иQне как он мыслит иQкак доселе осуществлял мышление, 



26

аQлишь, как он должен мыслить. Она должна нас научить правильному, 
т.Qе. согласующемуся сQсамим собой пользованию разумом [...].

Логика исследует не причины иQследствия интеллектуальных дей-
ствий, аQсодержащуюся вQних истину; она спрашивает, каковы должны 
быть свойства этих действий иQкак они должны протекать, чтобы до-
стигаемые ими суждения были истинны. Верные иQложные суждения, 
разумные иQслепые являются иQисчезают согласно естественным за-
конам, они, как все психические явления, имеют свои причины иQслед-
ствия. Но не эти естественные связи интересуют логика, он ищет 
идеальных связей, которые не всегда, а,Qнаоборот, лишь вQисключи-
тельных случаях, фактически осуществляются вQпроцессе мышления. 
Его целью является не физика, аQэтика мышления. Справедливо, по-
этому, подчеркивает Зигварт, что для психологического исследования 
мышления противоположность истинного иQложного имеет также мало 
значения, как мало противоположность доброго иQзлого вQчеловеческих 
поступках носит характер психологический [...].

Ни один естественный закон не познаваем аQpriori, т.Qе. сQсознани-
ем его очевидности. Единственный путь для обоснования иQоправда-
ния подобных законов есть индукция из единичных фактов опыта. Но 
индукция обосновывает не истинность закона, аQлишь большую или 
меньшую степень вероятности ее; сQочевидностью сознается вероят-
ность, аQне сам закон. Поэтому иQлогические законы, иQпритом все без 
исключения, должны были бы обладать лишь вероятностью. Напротив, 
совершенно ясно, что все «чисто логические» законы истинны a priori. 
Они обосновываются иQоправдываются не через индукцию, аQчерез 
аподиктическую очевидность. СQвнутренней убедительностью оправ-
дывается не только вероятность их значения, но иQсамо их значение 
или истинность.

Тогда возможно, что наши логические законы представляют собой 
лишь «приближения» кQподлинно истинным, но недостижимым для 
нас законам мышления. Такие возможности серьезно иQпо праву при-
нимаются вQсоображение, когда речь идет оQзаконах природы. Хотя 
закон тяготения уже неоднократно подтверждался самыми широкими 
индукциями иQпроверками, но вQнаше время ни один естествоиспы-
татель не считает его абсолютно истинным законом. Иногда делаются 
попытки установить новые формулы тяготения; было, например, по-
казано, что основной закон электрических явлений, установленный 
Вебером, вполне мог бы функционировать иQ вQ качестве основного 



27

закона тяжести. Фактор, по которому различается та иQдругая форму-
ла, обусловливает различия вQвычисляемых величинах, не выходящие 
за пределы неизбежных ошибок наблюдения. Но таких факторов мож-
но мыслить бесконечное множество; поэтому мы аQрriori знаем, что 
бесконечное множество законов могут иQдолжны давать то же самое, 
что дает закон тяготения Ньютона (выгодный только своей чрезвы-
чайной простотой). Мы знаем, что даже само искание единственно 
истинного закона при везде иQ всегда неустранимой неточности на-
блюдений было бы бессмысленно. Таково положение дел вQ точных 
науках оQ фактах. Однако, отнюдь не вQ логике. То, что там является 
вполне оправдываемой возможностью, здесь есть явная нелепость. 
Ведь нам убедительно ясна не простая вероятность, аQистина логиче-
ских законов. Мы усматриваем основные принципы силлогистики, 
индукции Бернулли, умозаключения вероятности, общей арифмети-
ки иQт.Qп., значит мы постигаем вQних саму истину; таким образом, 
теряют всякий смысл слова оQсферах неточности, об одних лишь при-
ближениях иQт.Qд. Но если нелепо то, что вытекает как следствие из 
психологического обоснования логики, то иQ само это обоснование 
нелепо.

Против самой истины, воспринимаемой нами сQвнутренней убе-
дительностью, бессильна иQсамая сильная психологистическая аргу-
ментация; вероятность не может спорить против истины, предполо-
жениеQ— против очевидности [...].

Всякое познание «начинает сQопыта», но из этого не следует, что 
оно «возникает» из опыта. Мы утверждаем только то, что каждый 
фактический закон возникает из опыта, иQпотому-то его иQможно обо-
сновать только посредством индукции из отдельных данных опыта. 
Если существуют законы, познаваемые сQочевидностью, то они (не-
посредственно) не могут быть законами для фактов. ЯQне хочу сказать, 
что нелепо считать закон для фактов постигаемым сQнепосредственной 
очевидностью, но я отрицаю, чтобы это когда-либо имело место. До 
сих пор там, где делалось такое предположение, оказывалось, что либо 
смешивали подлинные фактические законы, т.Qе. законы сосущество-
вания иQпоследовательности, сQидеальными законами, которым самим 
по себе чужда связь сQтем, что определяется во времени, либо же сме-
шивали живое чувство убежденности, внушаемое близко знакомыми 
нам эмпирическими обобщениями, сQ тем сознанием очевидности, 
которое мы испытываем только вQобласти чисто отвлеченного [...].



28

§ 34. Понятие релятивизма иQего разветвления
Для целей критики психологизма мы должны еще уяснить (вы-

ступающее также вQ упомянутой метафизической теории) понятие 
субъективизма или релятивизма. Первоначальное понятие его очер-
чено формулой Протагора: «человек есть мера всех вещей», поскольку 
мы толкуем ее вQследующем смысле: мера всякой истины есть инди-
видуальный человек. Истинно для всякого то, что ему кажется истин-
ным, для одногоQ— одно, для другогоQ— противоположное, если оно 
ему представляется именно таковым. Мы можем здесь, следовательно, 
выбрать иQтакую формулу. Всякая истина (и познание) относительна 
вQзависимости от высказывающего суждение субъекта. Но если вместо 
субъекта мы возьмем центральным пунктом отношения случайный 
вид существ, высказывающих суждение, то возникнет новая форма 
релятивизма. Мерой всякой человеческой истины является здесь че-
ловек, как таковой. Каждое суждение, которое коренится вQспецифи-
ческих свойствах человека, вQконституирующих эти свойства законахQ— 
для нас, людей, истинно. Поскольку эти суждения относятся кQформе 
общечеловеческой субъективности (человеческого «сознания вооб-
ще»), здесь также говорят оQсубъективизме (о субъекте как первичном 
источнике знания иQт.Qп.). Лучше воспользоваться термином реляти-
визм иQразличать индивидуальный иQспецифический релятивизм; огра-
ничивающая связь сQвидом homo определяет последний как антропо-
логизм. [...]

§ 38. Психологизм во всех своих формах есть релятивизм
Борясь сQрелятивизмом, мы, конечно, имеем вQвиду психологизм. 

ИQдействительно, психологизм во всех своих подвидах иQиндивидуаль-
ных проявлениях есть не что иное как релятивизм, но не всегда рас-
познанный иQоткрыто признанный. [...]

Всякое учение, которое либо по образцу эмпиризма понимает 
чисто логические законы как эмпирическиQ— психические законы, 
либо по образцу априоризма более или менее мифически сводит их 
кQизвестным «первоначальным формам» или «функциональным свой-
ствам» (человеческого) разума, кQ«сознанию вообще» как кQ(человече-
скому) «видовому разуму», кQ«психофизической организации» чело-
века, кQ «intellectus ipse», который вQ качестве прирожденного 
(общечеловеческого) задатка предшествует фактическому мышлению 
иQвсякому опыту иQт.Qп.,— всякое такое учение ео ipso релятивистично 
иQименно принадлежит кQвиду специфического релятивизма. [...]



29

§ 49. Третий предрассудок. Логика как теория очевидности
Третий предрассудок мы формулируем следующим образом. Вся-

кая истина содержится вQсуждении. Но суждение мы признаем истин-
ным только вQслучае его очевидности. Этим словом мы обозначаем 
своеобразный иQ хорошо знакомый каждому из внутреннего опыта 
психический характер (который обыкновенно называется чувством), 
гарантирующий истинность суждения, сQ которым он связан. ИQ вот 
если логика есть техническое учение, стремящееся помочь нам вQпо-
знании истины, то логические законы, само собой разумеется, пред-
ставляют собой положения психологии. АQименно, это—положения, 
выясняющие условия, от которых зависит присутствие или отсутствие 
указанного чувства очевидности. [...]

Если эмпиризм вообще не понимает отношения между идеальным 
иQреальным вQмышлении, то он не понимает иQотношения между истиной 
иQочевидностью. Очевидность не есть акцессорное чувство, случайно или 
сQестественной закономерностью связанное сQизвестными суждениями. 
Это вообще не есть психический характер такого вида, который можно 
было бы просто прикрепить кQлюбому суждению известного класса (на-
пример, класса так называемых истинных суждений); как будто психо-
логическое содержание соответствующего суждения, рассматриваемого 
само по себе, остается тождественным, все равно, носит ли оно этот ха-
рактер или нет. [...]. Очевидность же есть именно не что иное как «пере-
живание» истины. Истина переживается, конечно, только вQтом смысле, 
вQкаком вообще может быть пережито идеальное вQреальном акте. Други-
ми словами: истина есть идея, единичный случай, который есть актуаль-
ное переживание вQочевидном суждении. Отсюда сравнение со зрением, 
созерцанием, восприятием истины вQочевидности. ИQкак вQобласти вос-
приятия, невидимость чего-либо не означает его небытие, так иQотсутствие 
очевидности не означает неистинности. Истина относится кQочевидности 
аналогично тому, как бытие чего-либо индивидуального относится кQего 
адекватному восприятию. [...] Переживание совпадения мыслимого сQпри-
сутствующим, пережитым, которое мыслится,Q— между пережитым смыс-
лом высказывания иQпережитым соотношением вещейQ— есть очевид-
ность, аQ идея этого совпаденияQ — истина. Но идеальность истины 
образует ее объективность. Что известная мысль вQданное время иQвQдан-
ном месте совпадает сQпережитым соотношением вещейQ— есть не слу-
чайный факт. Отношение, наоборот, касается тождественного значения 
суждения иQтождественного соотношения вещей. «Истинность», или 



30

«предметность» (или же «неистинность», «беспредметность») присущи 
не высказыванию как переживанию временному, аQвысказывание in specie 
(чистому иQтождественному) высказыванию 2Q× 2Q= 4QиQт.Qп. [...].

§ 62. Единство науки. Связь вещей иQсвязь истин
Наука есть прежде всего антропологическое единство, именно 

единство актов мышления, тенденций мышления наряду сQизвестны-
ми, сQотносящимися сюда внешними организациями [...]. Мы инте-
ресуемся, наоборот, тем, что делает науку наукой, аQ это, во всяком 
случае, есть не психологическая иQвообще не реальная связь, которой 
подчинены акты мышления, аQобъективная или идеальная связь, ко-
торая придает им однородное предметное отношение иQвQсилу этой 
однородности создает иQих идеальное значение. [...]

Совершая акт познания или, как я предпочитаю выражаться, живя 
вQнем, мы «заняты предметным», которое вQнем, именно познавательным 
образом, мыслится иQполагается; иQесли это есть познание вQстрожайшем 
смысле, т.Qе. если мы судим сQочевидностью, то предметное дано. Соот-
ношение вещей здесь уже не только предположительно, но иQдействи-
тельно находится перед нашими глазами, иQвQнем нам дан сам предмет 
как то, что он есть, т.Qе. именно так иQне иначе, как он разумеется вQэтом 
познании: как носитель этих качеств, как член этих отношений иQт.Qп. 
Он не предположительно, аQдействительно обладает такими-то свой-
ствами, иQвQкачестве действительно обладающего этими свойствами дан 
вQнашем познании; это означает только, что он не просто вообще мыс-
лится (обсуждается), аQпознается, как таковой; что он таковQ— это есть 
осуществленная истина, есть переживание вQочевидном суждении. Ког-
да мы размышляем об этом акте, то вместо прежнего предмета сама 
истина становится предметом, иQона дана предметным образом. При 
этом мы воспринимаема истинуQ— вQидеирующей абстракцииQ— как 
идеальный коррелят мимолетного субъективного акта познания, как 
единую, вQпротивоположность неограниченному многообразию воз-
можных актов познания иQпознающих индивидов [...].

Из работы «Картезианские размышления»

§1. Декартовы «Размышления» как прообраз философского само-
осмысления.

Возможность говорить оQ трансцендентальной феноменологии 
вQэтом достославном центре французской науки наполняет меня ра-



31

достью по особым причинам. Ибо величайший мыслитель Франции 
Рене Декарт придал ей новые импульсы вQсвоих «Размышлениях», аQих 
изучение прямо повлияло на преобразование уже находившейся вQпро-
цессе становления феноменологии вQновую форму трансцендентальной 
философии. [...]

Целью «Размышлений» является полная реформа философии, 
преобразующая ее вQнауку сQабсолютным обоснованием. Для Декарта 
она заключает вQсебе соответствующую реформу всех наук. Ибо они, 
по его мнению,Q— лишь несамостоятельные члены одной универсаль-
ной науки, т.Qе. философии. Только вQее систематическом единстве они 
могут стать подлинными науками [...].

Если мы обратимся кQэтому столь странному для нас, сегодняшних, 
содержанию «Размышлений», то обнаружим, что вQ них происходит 
возвращение кQфилософствующему ego во втором иQболее глубоком 
смысле: кQego чистых cogitationes [...].

§ 4.QРаскрытие финального смысла науки посредством погружения 
(einleben) вQнее как вQноэматический феномен

[...] Именно вQэтом притязании заключена (liegt) наука как идеяQ— 
идея подлинной науки [...].

Очевидность вQнаиболее широком смысле есть опыт сущего иQпри-
том сущего так, как оно есть,Q — так сущего,Q — т.Q е. обращенность 
умственного взора кQ самому сущему. Положение, противоречащее 
тому, что показывает очевидность, опыт, составляет негатив очевид-
ности (или негативную очевидность) сQочевидной ложностью вQкаче-
стве его содержания. [...] Наука же ищет такие истины, которые для 
каждого раз иQнавсегда становятся иQостаются значимыми, иQпотому 
стремится подтверждать их все новыми способами иQдоводить такие 
подтверждения до конца [...].

Любая очевидность есть схватывание самого сущего или так суще-
го вQмодусе «оно само» при полной достоверности его бытия, исклю-
чающей, таким образом, всякое сомнение. [...] Эта открытая возмож-
ность утраты несомненности или возможность небытия вопреки 
очевидности всегда может быть заранее познана посредством крити-
ческой рефлексии над тем, насколько успешно работает эта очевид-
ность. Аподиктическая же очевидность обладает той замечательной 
особенностью, что она не только вообще удостоверяет бытие очевид-
ных вQней вещей или связанных сQними обстоятельств, но одновре-
менно посредством критической рефлексии раскрывается как простая 



32

немыслимость их небытия; что она, таким образом, заранее исключа-
ет, как беспредметное, любое сомнение, какое только может возник-
нуть. При этом очевидность такой критической рефлексии, как иQоче-
видность упомянутой немыслимости небытия вещей, предлежащих 
сQочевидной достоверностью, обладает достоинством аподиктичности, 
иQтак обстоит дело сQлюбой критической рефлексией более высокой 
ступени [...].

Это универсальное лишение значимости («сдерживание», «вывод 
из игры») всех точек зрения вQотношении предданного объективного 
мира, иQтаким образом, вQпервую очередь, точек зрения вQотношении 
бытия (соответственно, бытия, видимости, возможного, предполага-
емого, вероятного бытия иQт.Qп.) или, как обычно говорят, это фено-
менологическое заключение вQ скобки объективного мира вовсе не 
оставляет нас, таким образом, ни сQчем. Напротив, то, что мы приоб-
ретаем именно таким путем, или, точнее, что таким путем приобретаю 
я,Qразмышляющий, есть моя чистая жизнь со всеми ее чистыми пере-
живаниями иQсо всеми ее чистыми полаганиями, универсум феноме-
нов вQфеноменологическом смысле. Можно также сказать, что пред-
ставляет собой радикальный иQ универсальный метод, посредством 
которого я вQчистоте схватываю себя как ЯQвместе сQчистой жизнью 
собственного сознания, вQкоторой иQблагодаря которой весь объектив-
ный мир есть для меня, иQтак, как он есть именно для меня. Все от-
носящееся кQ миру, все пространственно-временное бытие есть для 
меня, значимо для меня, именно благодаря тому, что я познаю его 
вQ опыте, воспринимаю, вспоминаю его, сужу или как-либо думаю 
оQнем, оцениваю его, желаю иQт.Qп. Все это, как известно, Декарт на-
зывает cogito. Мир вообще есть для меня не что иное, как осознанный 
вQтаком cogito иQзначимый для меня мир. Весь свой универсальный 
иQспециальный смысл иQсвою бытийную значимость он получает ис-
ключительно из таких cogitationes. [...]

Таким образом, вQдействительности естественному бытию мираQ— 
того, оQкотором я только иQведу, иQмогу вести речь,Q— вQкачестве само-
го по себе более первичного бытия предшествует бытие чистого ego 
иQего cogitationes. Естественная почва бытия по своей бытийной зна-
чимости вторична, она всегда предполагает трансцендентальную; иQпо-
скольку именно кQней приводит нас фундаментальный феноменоло-
гический метод трансцендентального он носит название 
трансцендентально-феноменологической редукции [...].



33

В поле нашего зрения вступает беспримерно своеобразная наукаQ— 
наука оQ конкретной трансцендентальной субъективности, данной 
вQ действительном иQ возможном трансцендентальном опыте, наука, 
образующая крайнюю противоположность по отношению кQнаукам 
вQпрежнем смысле cлова, кQобъективным наукам. Хотя среди последних 
также имеется наука оQсубъективности, ноQ— об объективной, свой-
ственной одушевленным существам, принадлежащей миру субъектив-
ности. Теперь же речь идет, можно сказать, об абсолютно субъективной 
науке, науке, предмет которой вQсвоем бытии не зависит от решения 
вопроса оQбытии или небытии мира [...]. Бесспорно, смысл трансцен-
дентальной редукции состоит иQвQтом, что она не может полагать вна-
чале как сущее ничего иного, кроме ego, иQтого, что заключено вQнем 
самом, то есть вместе сQноэмато-ноэтическим содержанием. Бесспор-
но, она начинает, таким образом, как чистая эгология, как наука, 
приговаривающая нас, казалось бы, кQсолипсизму, пусть иQтрансцен-
дентальному.

§ 14. Поток cogitationes. Cogito иQcogitatum
Всю важность трансцендентальной очевидности ego cogito (по-

нимаемого вQсамом широком картезианском смысле) мы переносим 
теперь (оставляя вQстороне вопросы области действия ее аподиктич-
ности) сQтождественного себе ego на многообразные cogitationes, аQсле-
довательно, на поток жизни сознания, вQкотором живет мое тожде-
ственное себе Я,QЯQразмышляющего, чем бы далее ни определялось 
это последнее выражение. На эту жизнь, кQпримеру, на свою чувствен-
но воспринимающую иQпредставляющую или на свою производящую 
высказывания, оценивающую, волящую жизнь оно может вQ любое 
время направить свой рефлектирующий взгляд, рассмотреть ее, аQзатем 
истолковать иQописать ее содержания [...].

Осознаваемые переживания называются также интенционалъны-
ми, причем слово «интенциональность» означает здесь не что иное как 
это всеобщее основное свойство сознанияQ— быть сознанием оQчем-то, 
вQкачестве cogito нести вQсебе свое cogitatum [...].

Если мы следуем этому методическому принципу вQ отношении 
пары cogito-cogitatum (qua cogitatum), то вQпервую очередь перед нами 
открываются всеобщие описания, по мере возможности относящиеся 
кQотдельным таким cogitationes вQкоррелятивных направлениях. СQод-
ной стороны, это будут, следовательно, описания интенционального 
предмета, как такового вQотношении полагаемых для него вQсоответ-



34

ствующих способах осознания определенийQ— полагаемых вQприсущих 
им модусах, которые выступают под направленным на них взглядом 
(таких бытийных модусах, как достоверное бытие, возможное или 
предположительное бытие иQт.Qд., или вQсубъективно-временных мо-
дусах: бытие вQнастоящем, вQпрошедшем, вQбудущем). Это направление 
описания называется ноэматическим. Противоположно емуQ— поэти-
ческое. Оно описывает модусы самого cogito, способы осознания, 
например, вQвосприятии, вQвоспоминании, вQретенции,Q— сQприсущи-
ми им модальными различиями, например, вQясности иQотчетливости 
[...].

Начало есть чистый и,Q так сказать, еще погруженный вQ немоту 
опыт, который теперь нужно еще заставить без искажений выразить 
вQсловах свой собственный смысл. Но действительно первое выска-
зываниеQ— это картезианское ego cogito, например: я воспринимаюQ— 
этот дом, я припоминаюQ— какое-то уличное происшествие иQт.Qд.; 
иQ первым всеобщим моментом описания будет разделение cogito 
иQcogitatum qua cogitatum [...].

Общим же для всякого сознания вообще, как для сознания оQчем-
то, остается тот факт, что это «нечто», некий интенционалъный пред-
мет как таковой, осознается вQнем, как тождественное единство меня-
ющихся но-этических иQ ноэматических способов осознания, как 
доступных созерцанию, так иQнедоступных ему [...]. Их единство есть 
единство синтеза; это не просто непрерывная связанность cogitationes 
(в известной мере лишь их внешняя приклеенность друг кQдругу), но 
их связанность вQодно сознание, вQкотором конституируется единство 
интенциональной предметности, как предметности многообразных 
способов явления. Существование мира, аQвместе сQним иQэтой играль-
ной кости, заключено вQскобки вQсилу, но одна иQта же выступающая 
вQявлении кость непрерывно имманентна потоку сознания иQможет 
быть описана вQнем, как может вQнем быть описано иQсамо это «одно 
иQто же». Это «бытие вQсознании» есть абсолютно своеобразное «бытие», 
аQ именно, «бытие» не вQ качестве реальной составной части, но как 
интенциональное, являющееся, иQвQэтом смысле идеальное «бытие», 
или, что то же самое, «бытие», как имманентный сознанию предметный 
смысл. Предмет сознания, оставаясь тождественным самому себе 
вQтекущем переживании, не проникает вQэто сознание извне, но за-
ключен вQнем самом, как смысл, т.Qе. как интенционалъный результат 
синтетической работы сознания,



35

РАЗМЫШЛЕНИЕQIII. КОНСТИТУТИВНАЯ ПРОБЛЕМАТИКА.
ИСТИНА ИQДЕЙСТВИТЕЛЬНОСТЬ
Феноменологическая конституция до сих пор была для нас кон-

ституцией интенционального предмета вообще. Она во всей широте 
охватывала проблематику cogito-cogitatum. [...].

Разумность не есть некая случайная фактическая способность, это 
имя следует дать не каким-либо возможным, случайным фактам, но, 
скорее, универсальной сущностной форме структуры трансценден-
тальной субъективности вообще. Разумность отсылает кQвозможностям 
подтверждения, аQэти последние, вQконце концов,Q— кQдостижению 
очевидности чего-либо иQкQобладанию чем-либо как очевидным [...].

Очевидностью вQсамом широком смысле слова называется всеоб-
щий прафеномен интенциональной жизни [...]. Опыт вQобычном смыс-
ле слова есть некая особая очевидность, иQ мы можем сказать, что 
очевидность вообще есть опыт вQсамом широком иQвсе же существен-
но едином смысле. [...]. Всякое сознание вообще либо само уже имеет 
характер очевидности, т.Qе. иQего интенциональный предмет дан вQнем 
сам по себе, либо существенно тяготеет кQпереводу вQмодусы данности 
самого предмета, т.Qе. кQподтверждающим синтезам, которые по свое-
му существу относятся кQсфере ЯQмогу. [...]. Небытие есть лишь одна 
из модальностей бытия вообще, бытийной достоверности, которой по 
известным причинам было отдано предпочтение вQлогике. Но очевид-
ность вQнаиболее широком смысле представляет собой понятие, кор-
релятивное не только понятиям бытия иQнебытия. Его модусы меня-
ются вQкоррелятивном соотношении сQмодальными разновидностями 
бытия вообще, такими, как возможное, вероятное, сомнительное 
бытие, аQтакже вQсоотношении сQразновидностями, не относящимися 
кQэтому ряду, но берущими свое начало вQдуховной иQволевой сфере, 
такими, например, как ценностное иQнравственно благое бытие [...].

§ 28. Презумптивная очевидность опыта мира.
Мир как идея, коррелятивная совершенной очевидности опыта
Очевидности отсылают нас кQбесконечному числу потенциальных 

очевидностей вQотношении одного иQтого же предмета (а именно, во 
всех тех случаях, когда их предмет сам по себе дан вQних вQнекой суще-
ственной односторонности) еще иQ другим, гораздо более сложным 
способом [...]. ВQконечном счете, только раскрытие горизонтов опыта 
проясняет действительное существование мира иQего трансцендент-
ность иQпоказывает затем, что он неотделим от трансцендентальной 



36

субъективности, конституирующей смысл иQдействительность бытия. 
От каждого опыта мира, где действительно сущий объект может иметь 
смысл только как единство, которое полагается иQдолжно полагаться 
во взаимосвязи сознания, иQ которое было бы дано вQ совершенной 
очевидности опыта как оно само, производится отсылка кQсогласован-
ной бесконечности дальнейшего возможного опыта, иQэто явно сви-
детельствует оQ том, что действительный объект некого мира, иQ тем 
более сам этот мир, есть бесконечная идея, относимая кQпродолжаю-
щимся до бесконечности, согласуемым вQих единстве опытамQ— идея, 
коррелятивная идее совершенной очевидности опыта, полного син-
теза возможных опытов. Предметы существуют для меня иQесть для 
меня то, что они есть только как предметы действительного иQвозмож-
ного осознания [...].

Эйдос сам есть данное вQсозерцании или доступное созерцанию 
всеобщееQ— чистое, безусловное, аQименно, сообразно собственному 
интуитивному смыслу, всеобщее, не обусловленное никаким фактом. 
Он предшествует всем понятиям, понимаемым как значения слов; 
напротив, как чистые понятия они сами должны формулироваться 
вQсоответствии сQэйдосом [...].

Объем эйдоса ego определяется здесь самопроизвольным варьиро-
ванием моего ego. Когда я представляю себя другим, я воображаю толь-
ко себя, но не других. Таким образом, «сама по себе» наука оQчистых 
возможностях предшествует науке оQдействительностях иQвообще толь-
ко иQделает ее возможной как науку. Так мы достигаем методического 
усмотрения, согласно которому наряду сQфеноменологической редук-
цией эйдетическая интуиция является основной формой всех особых 
трансцендентальных методов, иQчто вместе они полностью определяют 
подлинный смысл трансцендентальной феноменологии [...].

Всему мыслимому предшествует «Я есть». Это «Я есть» для меня 
является интенциональной первоосновой моего мира; причем нельзя 
упускать из виду то, что иQ «объективный мир», «мир для всех нас» 
вQэтом смысле является значимым для меня, моим миром. Это тот пер-
вичный факт, которого я должен придерживаться иQот которого я,Qкак 
философ, не могу отойти ни на один миг. Человек, не искушенный 
вQфилософии, воспринимает все это как темный угол, откуда возни-
кают призраки солипсизма, аQтакже психологизма иQрелятивизма. Ис-
тинный философ вместо того, чтобы бежать от этих призраков, пред-
почтет осветить этот темный угол [...].



37

Всякая понятийная истина предполагает опыт, всякое понятийное 
содержание предполагает опытное бытие, всякое бытие предполагает 
индивидуальное бытие. АQиндивидуальное бытие предполагает субъ-
ективность [...].

Из работы «Кризис европейских наук 

и трансцендентальная феноменология»

Исходным пунктом является сдвиг, произошедший вQпоследние 
столетия, во всеобщей оценке науки. Он относится не только кQнауч-
ности, но иQкQтому значению, которое наука имеет иQможет иметь во-
обще для человеческого существования. ИсключительноеQ — таков 
эпитет, характеризующий, начиная со второй половиныQXIXQв., влия-
ние позитивных наук на мировоззрение современного человека. Это 
завораживающее влияние растет вместе сQ«благосостоянием», завися-
щим от позитивных наук. Вместе сQ тем констатация этого влияния 
влечет за собой равнодушное самоотстранение от вопросов, действи-
тельно решающих для всего человечества. Наука, понятая лишь как 
эмпирическая наука, формирует лишь сугубо эмпирически-ориенти-
рованных людей. Переворот вQобщественной оценке науки был неиз-
бежен; особенно после окончания мировой войны. Как известно, 
молодое поколение прониклось прямо-таки враждебным отношени-
ем. НаукаQ— иQэто постоянно можно слышатьQ— ничего не может ска-
зать нам оQнаших жизненных нуждах. Она вQпринципе исключает во-
просы, наиболее животрепещущие для человека, брошенного на 
произвол судьбы вQнаше злосчастное время судьбоносных преобразо-
ваний, аQименно вопросы оQсмысле или бессмысленности всего чело-
веческого существования. Не выдвигается ли тем самым общее тре-
бование оQнеобходимости всеобщего сознания иQответственности всех 
людей, которые проистекали бы из разума? Ведь вQконце концов все 
это касается людей, которые, будучи свободны вQглавном,Q— вQсвоем 
отношении кQокружающему человеческому иQвнечеловеческому миру, 
свободны вQ своих возможностях разумного преобразования себя 
иQокружающего мира? Но что может сказать наука оQразуме или нераз-
умии, оQчеловеке как субъекте свободы? Физическая наука, разумеет-
ся, ничегоQ— ведь она абстрагируется от всякой соотнесенности сQсубъ-
ективным. Что же касается наук оQдухе, которые вQсвоих специальных 
иQобщих дисциплинах рассматривают человека вQего духовном бытии, 



38

следовательно, вQгоризонте его историчности, то они, как полагают, 
вQсоответствии сQнормами строгой научности, требуют от исследова-
теля исключения всех ценностных установок, всех вопросов оQразуме 
иQнеразумии тематизируемого человечества иQпроизведений его куль-
туры. Научная, объективная истина состоит исключительно вQконста-
тации фактичности мира, как физического, так иQдуховного. Но может 
ли мир иQчеловеческое существование обладать истинным смыслом 
вQэтом мире фактичности, если науки признают так объективно кон-
статируемое за нечто истинное, если история не научает нас ничему, 
кроме одногоQ — все произведения духовного мира, все жизненные 
связи, идеалы иQнормы, присущие людям, подобно мимолетным вол-
нам, возникают иQисчезают, разум постоянно превращается вQнераз-
умие, аQ благодеяниеQ — вQ муку, всегда так было иQ всегда так будет? 
Можно ли смириться сQэтим? ИQможно ли жить вQмире, где историче-
ское событиеQ— лишь непрерывная цепь иллюзорных порывов иQгорь-
ких разочарований? [...]. Итак, позитивистское понятие науки, будучи 
рассмотренным исторически, вQнаше время оказывается пережитком 
(Restbegriff ). Оно отбр асывает все вопросы, обычно относящиеся кQузко 
или широко понятой метафизике, аQ вместе сQ этим отбрасывает все 
неясные, так называемые, «высшие иQпредельные вопросы». [...].

Поскольку вера вQ абсолютный разум, придающий смысл миру, 
рухнула, постольку рухнула иQвера вQсмысл истории, вQсмысл челове-
чества, его свободу, понимаемую как возможность человека обрести 
разумный смысл своего индивидуального иQобщечеловеческого бытия.

Утрата этой веры означает, что человек теряет веру «в самого себя», 
вQсобственное разумное бытие, которым он отнюдь не всегда облада-
ет иQобладает не сQочевидностью тезиса: «Я существую», но обретает 
лишь вQборьбе за свою истину, за то, чтобы созидать самого себя по 
истине.

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. Что означает термин «сциентизм»?
2. Какое значение имеет понятие «интерсубъективность» сознания?
3. Что такое «жизненный мир» (Lebenswelt) вQучении Э.QГуссерля?
4. ВQчём смысл «естественной установки» (natürliche Einstellung) 

людей?
5. Что обозначает метод «интеллектуальной интуиции»?



39

6. Какое значение вQучении Э.QГуссерля имеет понятие «Epoche»?
7. Что такое «феноменологическая» иQ«эйдетическая редукция»?
8. ВQчем состоит «интенциональность» сознания?
9. Что обозначается понятиями «Ноэма» (Noema) иQ «Ноэзис» 

(Noesis)?
10. Что такое «Эйдос» вQфеноменологии Э.QГуссерля?
11. Каковы, по Э.QГуссерлю, причины кризиса европейских наук?



40

ПСИХОАНАЛИТИЧЕСКАЯ ФИЛОСОФИЯ

В конце ХIХ"— начале ХХ века в"Европе происходит формирование 
психоанализа как своеобразного ответвления психиатрии, а"затем как 
направления философии. Направление представляет собой разнообразный 
спектр идей и"исследовательских программ, настолько широкий, что на-
ряду с"классическим психоанализом (фрейдизмом).

Были образованы самостоятельные философские школы, кружки, 
такие, как, например, Франкфуртская школа» неомарксистов, где ярки-
ми представителями были Г."Маркузе, написавший книгу «Эрос и"циви-
лизация» и"Э. Фромм, о"котором речь пойдет ниже.

В период общего мировоззренческого крена в"сторону позитивизма 
Фрейд и"его духовные наследники на практике доказали, а"затем те-
оретически обосновали, что психопатологии не связаны с"органической 
патологией нервной системы. Позитивная медицина рассматривала 
человека как индивидуальное существо, психика его понималась как 
исправно работающий механизм. Фрейдизм предпринял попытку вер-
нуть науку от физиологии познания к,"в"головном мозге которого слу-
чаются сбои к"философскому осмыслению природы сознания, неофрей-
дизм же окончательно отошел от натуралистического объяснения 
человека.

Зигмунд Фрейд (1856–1939)"— австрийский психиатр, профессор, 
невропатолог, основоположник психоаналитической философии. В"про-
изведениях «Тотем и" табу», «По ту сторону принципа удовольствия», 
«Психология масс и"анализ человеческого Я», «Я и"Оно», «Введение в"пси-
хоанализ» и" др. Фрейд раскрыл многослойность человеческой психики, 
обосновал значительную роль бессознательного в"психических процессах. 
Произведения Фрейда отличаются оригинальностью замысла, высоким 
профессионализмом и" логичностью изложения. Практикующий врач, 
Фрейд успешно преподавал в"университете Вены, разработал курс лекций 
для врачей и"неспециалистов по теории психоанализа. З."Фрейд"— автор 
особого метода гипнотерапии в"лечении психических неврозов (так на-
зываемый, катарсис).

В годы первой мировой войны и"в"послевоенное время Фрейд активно 
работал над созданием своих культурно-исторических концепций. Одна-
ко распространение фашизма в"Европе вынудило его бежать, как и"многих 
других ученых-представителей еврейской нации, в"Англию.



41

Богатая медицинская практика позволила Фрейду рассмотреть по-
ведение человека с"абсолютно новой для существовавшей в"те времена 
психологии стороны, он впервые обратил внимание научного сообщества 
на существование бессознательной ментальной жизни. Заслуга З."Фрей-
да состоит в"детальном изучении различных аспектов бессознательного 
(вместилища вытесненных аффективных влечений), подсознательного 
(выполняющего роль цензуры, избирательно допускающей до сознания) 
и"самого сознания.

Фрейд полагал, что все, происходящее в"жизни человека, не исчезает 
бесследно. В"глубинных пластах психики человека находится то, что было 
отвергнуто «цензурой» сознания, то, что человек хотел бы забыть, вы-
теснить из памяти. Это происходит от того, что моральные ценности, 
воспитание, культура человека сталкиваются с" его бессознательными 
побуждениями, которые осознаются им как нечто постыдное.

Таким образом, в"теории человеческой личности Фрейда, наряду со 
сферой сознания существуют Я,"Оно и"Сверх-Я, где Сверх-Я это инте-
риоризация авторитета, запреты, налагаемые обществом, моральные 
установки, Оно"— инстинктивные силы, либидо. Сублимация или заме-
щение инстинктов приемлемыми формами культуры позволят человеку 
с"точки зрения психоанализа избежать неврозов и"истерии.

Психоанализ из медицинской и"психологической практик был развит 
Фрейдом в"философскую концепцию, которая привела к"созданию целого 
направления, фрейдизму, который, однако, раскололся. Ученики З.Фрейда 
пошли по другому пути.

Карл Густав Юнг (1875–1961)�— швейцарский психолог и"психиатр, 
автор концепции коллективного бессознательного, в"основе которой ле-
жит учение об архетипах. Основные произведения Юнга: «Архетип и"сим-
волы», «Психологические типы и"отношения между Я"и"бессознательным», 
очерки по ассоциативной диагностике» и"др.

Ученик З."Фрейда, К."Юнг после раскола фрейдизма обратился к"ана-
литической психологии. Начиная с"«Очерков по ассоциативной диагно-
стике», Юнг ввел в"научный оборот и"обосновал психологию комплексов. 
Под термином «комплекс» Юнг понимал психологические реакции подсо-
знания, влияющего на поведение человека. Очевидно, поэтому сам Юнг 
называл свое учение «глубинным психоанализом».

«Аналитическая психология» Юнга была связана с" его методом 
ассоциативного эксперимента, с"помощью которого он изучал словар-
ное оформление и"моторное проявление психики человека. «Глубинный 



42

психоанализ» был связан с"концепцией архетипов коллективного бессоз-
нательного. Юнг был уверен, что «...наша психология тащит за собой 
длинный, как у"ящерицы, хвост, заключающий в"себе всю историю инди-
видуального рода, нации, Европы и" всего человечества». Коллективное 
бессознательное у"Юнга"— это свойство всего человечества как целого. 
Оно состоит из архетипов. Врожденные инстинкты близки к"архетипам, 
другими словами, эти схемы инстинктивного поведения, передающиеся 
по наследству от поколения к"поколению.

Проведя детальное рассмотрение и"сравнение западной и"восточной 
культур и"поставив перед собой задачу «добраться до восточных ценностей 
изнутри, а"не извне и"искать их в"бессознательном», Юнг описал разницу. 
Она не только в"«интравертности» психики человека восточной культу-
ры, его обращенности к"собственной душе, в"отличие от экстравертного 
человека запада. Применительно к"восточному сознанию можно предпо-
ложить «существование там духа, нетождественному нашему духу».

Юнг отметил, что и" у" сознания европейца порой обнаруживается 
«архаический материал» мифологических образов, присущих восточной 
культуре. Из чего был сделан вывод о"существовании некой универсальной 
духовной матрицы «коллективного бессознательного».

Эрих Зелигман Фромм (1900–1980)"— ученик З."Фрейда, предста-
витель гуманистического направления неофрейдизма, автор многочис-
ленных статей и"книг. Доходчивое, популярное изложение психоаналити-
ческой теории по сей день вызывает высокий интерес к"произведениям 
Фромма.

Критикуя ряд положений классического психоанализа в"толковании 
природы психических процессов, Фромм направил свое внимание на ис-
следование межличностных отношений. В"отличие от своего учителя, 
Фромм подчеркивал в"своих трудах роль экономических, политических, 
религиозных и"антропологических факторов в"развитии личности. Исто-
рический анализ развития человека (со времен Средневековья и"до середи-
ны ХХ века) позволил Фромму сделать вывод о"том, что отделение от 
природной, животной сущности способствует свободе человека, но об-
рекает при этом его на одиночество. По какому пути пойти ему: первый 
путь предполагает подчинение власти, в"роли которой выступают другие 
личности, государство, институты, второй предусматривает подчине-
ние себе других. Отвечая на этот вопрос, Фромм говорит, что только 
любовь дает возможность обрести реальную основу для жизни человека, 
собственную идентичность.



43

Интересным представляется взгляд Фромма на проблему свободы, 
которую он рассматривает в"работе «Неподчинение как психологическая 
и"моральная проблема». Фромм подчеркивает, что без актов неповино-
вения невозможно духовное развитие, как невозможен интеллектуальный 
рост без сопротивления авторитетам и" предрассудкам. Способность 
быть несогласным"— одно из условий свободы.

В произведении «Бегство от свободы» Фромм показывает, что в"раз-
витии личности срабатывают две врожденные потенции, одна из кото-
рых направлена на соответствие с"внешним миром, а"вторая на индиви-
дуализацию. Иногда возникают противоречия, ибо человек не может для 
себя решить, с"одной стороны, он стремится к"обществу, готов подчи-
ниться требованиям, нормам, контролю, а"с"другой, проявляется тен-
денция к"изоляции, полной автономии. При доминировании второй по-
тенции человек стремится обрести свободу любой ценой, а"добившись 
ее, не знает, что с"ней делать, после чего возникает желание поменять 
свободу на подчиненность обществу. Причиной появления неврозов Фромм 
называет неудачную попытку разрешения конфликта между стремле-
нием к"свободе и"непреодолимой внутренней зависимости. Осмысление 
проблемы свободы, раскрытие ее двойственности, выявление различий 
«свободы от» и"«свободы для»"— сквозная тема и"других произведений 
Э." Фромма. Есть два способа реализации своей внутренней свободы: 
способ иметь и"способ быть,"— считает философ. Быть означает расти, 
развиваться, совершенствоваться, всецело, страстно отдаваться лю-
бимому делу. Иметь значит ориентироваться на мнение окружающих 
людей и"быть зависимым от него, быть нетерпимым, неуверенным в"себе, 
отчужденным.

В рамках гуманистической этики Фромм рассматривает механизмы 
поведения человека и"выводит две формы совести

Переосмысливая психоаналитическое учение о" человеке З.Фрейда, 
Фромм поставил перед собой задачу с"позиций гуманистической этики 
исправить и" углубить психоаналитические представления о" человеке, 
перевести их из физиологической плоскости в"область экзистенциально-
го измерения. Причем, гуманистическая этика, по Фромму"— это не та 
авторитарная этика, ценности которой навязываются человеку извне, 
а"творческая этика, нормы и"ценности которой создаются самим инди-
видом и"исходят из его души. Фромм по-новому подошел к"анализу таких 
проявлений, как нарциссизм, инцестуальные связи, Эдипов комплекс, агрес-
сия, деструктивность, влечение к"жизни и"влечение к"смерти.



44

Фрагменты произведений публикуются по изданиям:

З.Фрейд. Будущее одной иллюзии."— М.: Политиздат, 1990
З.Фрейд. Введение в"психоанализ. Лекции.– М., : Наука, 1989
З.Фрейд. Массовая психология и" анализ человеческого «Я». По ту 

сторону принципа удовольствия."— СПб.: Азбука, 2011.
З.Фрейд. Я"и"Оно."// Избранное."— М."АСТ, Neoclassic, 2019
К.Г.Юнг. Архетип и"символ."— М.: Ренессанс, 1991.
К.Г.Юнг. Концепция коллективного бессознательного."— М.: Канон, 

1994.
Э.Фромм. Бегство от свободы."— М.: АСТ Москва, 2009
Э.Фромм. Иметь или быть."— М.: Прогресс, 1990.

Из работы З. Фрейда 

«Введение в психоанализ»

[...] Мы хотим сделать предметом этого исследования Я,Qнаше наи-
собственнейшее Я.QНо возможно ли это? Ведь ЯQявляется самым под-
линным субъектом, как же оно может стать объектом? ИQ все таки, 
несомненно, это возможно. ЯQможет взять себя вQкачество объекта, 
обращаться сQсобой, как сQпрочими объектами, наблюдать себя, кри-
тиковать иQбог знает что еще сQсамим собой делать. При этом одна часть 
ЯQ противопоставляет себя остальному Я.Q Итак, ЯQ расчленимо, оно 
расчленяется вQнекоторых своих функциях, по крайней мере, на время. 
Части могут затем снова объединиться. [...]Я мог бы сказать просто, 
что особая инстанция, которую я начинаю различать вQ Я, является 
совестью, но более осторожным было бы считать эту инстанцию само-
стоятельной иQпредположить, что совесть является одной из ее функ-
ций, аQсамонаблюдение, необходимое как предпосылка судебной де-
ятельности совести, является другой ее функцией. АQ так как, 
признавая самостоятельное существование какой либо вещи, нужно 
дать ей имя, я буду отныне называть эту инстанцию вQЯQ«Сверх Я».

[...] Далее. Едва мы примирились сQидеей такого Сверх Я,Qкоторое 
пользуется известной самостоятельностью, преследует собственные 
намерения иQвQсвоем обладании энергией независимо от Я,Qкак перед 
нами неизбежно встает картина болезни, вQкоторой со всей ясностью 
обнаруживается строгость, даже жестокость этой инстанции иQ из-
менения ее отношения Я.QЯQимею вQвиду состояние меланхолии, вер-



45

нее, приступа меланхолии, оQ котором иQ вы тоже достаточно много 
слышали, даже если вы не психиатры. При этом недуге, оQпричинах 
иQ механизмах которого мы слишком мало знаем, наиболее яркой 
чертой является способ обращения Сверх ЯQ— про себя вы можете 
сказать: совестиQ— сQЯ. ВQто время как меланхолик вQздоровом состо-
янии может быть более или менее строг кQсебе, как любой другой, 
вQ приступе меланхолии Сверх ЯQ становится сверхстрогим, ругает, 
унижает, истязает бедное Я,Q заставляет его ожидать самых строгих 
наказаний, упрекает его за давно содеянное, которое вQ свое время 
воспринималось легко, как будто оно все это время собирало обви-
нения иQ только выжидало своего теперешнего прилива сил, чтобы 
выступить сQними иQвынести приговор на основании этих обвинений. 
Сверх ЯQпредъявляет самые строгие моральные требования кQотдан-
ному вQего распоряжение беспомощному Я,Qоно вообще представля-
ет собой требования морали, иQмы сразу понимаем, что наше мораль-
ное чувство вины есть выражение напряжения между ЯQиQСверх Я.QЭто 
весьма примечательный результат наблюдения: мораль, данная нам 
якобы от бога иQпустившая столь глубокие корни, выступает [у таких 
пациентов] как периодическое явление. Потому что через определен-
ное количество месяцев все моральное наваждение проходит, крити-
ка Сверх ЯQумолкает, ЯQреабилитируется иQвновь пользуется всеми 
человеческими правами вплоть до следующего приступа. Правда, при 
некоторых формах заболевания вQ промежутках происходит нечто 
противоположное: ЯQнаходится вQсостоянии блаженного опьянения, 
оно торжествует, как будто Сверх ЯQутратило всякую силу иQслилось 
сQЯ, иQэто ставшее свободным маниакальное ЯQпозволяет себе дей-
ствительно безудержное удовлетворение всех своих прихотей. Про-
цессы, полные нерешенных загадок!

[...] Роль, которую позднее берет на себя Сверх Я,Q исполняется 
сначала внешней силой, родительским авторитетом. Родительское 
влияние на ребенка основано на проявлениях знаков любви иQугрозах 
наказаниями, которые доказывают ребенку утрату любви иQсами по 
себе должны вызывать страх. Этот реальный страх является предше-
ственником более позднего страха совести: пока он царит, нет нужды 
говорить оQСверх ЯQиQоQсовести. Только впоследствии образуется вто-
ричная ситуация, которую мы слишком охотно принимаем за нормаль-
ную, когда внешнее сдерживание уходит вовнутрь, когда на место 
родительской инстанции появляется Сверх Я,Qкоторое точно так же 



46

наблюдает за Я,Qруководит им иQугрожает ему, как раньше это делали 
родители вQотношении ребенка.

Сверх Я,Q которое, таким образом, берет на себя власть, работу 
иQдаже методы родительской инстанции, является не только ее пре-
емником, но иQдействительно законным прямым наследником. Оно 
иQвыходит прямо из нее, иQмы скоро узнаем, каким путем. Но сначала 
остановимся на рассогласовании между ними. Кажется, что Сверх 
ЯQодносторонне перенимает лишь твердость иQстрогость родителей, 
их запрещающую иQнаказывающую функцию, вQто время как их ис-
полненная любви забота не находит места иQпродолжения. Если роди-
тели действительно придерживались строгого воспитания, то кажется 
вполне понятным, если иQуQребенка развивается строгое Сверх Я,Qод-
нако против ожидания опыт показывает, что Сверх ЯQможет быть таким 
же неумолимо строгим, даже если воспитание было мягким иQдобрым, 
если угроз иQнаказаний по возможности избегали. Позднее мы вер-
немся кQэтому противоречию, когда будем говорить оQпревращениях 
влечений при образовании Сверх Я.

О превращении родительского отношения вQСверх ЯQя не могу 
сказать вам так, как хотелось бы, отчасти потому, что этот процесс 
так запутан, что его изложение не уместится вQрамки введения, кото-
рое я хочу вам дать, аQсQдругой стороны, потому, что мы сами не уве-
рены, что полностью его поняли. Поэтому довольствуйтесь следую-
щими разъяснениями. Основой этого процесса является так 
называемая идентификация (Identifi zierung), т.Qе. уподобление ЯQчу-
жому Я,Qвследствие чего первое ЯQвQопределенных отношениях ведет 
себя как другое, подражает ему, принимает его вQизвестной степени 
вQсебя. Идентификацию не без успеха можно сравнить сQоральным, 
каннибалистическим поглощением чужой личности. Идентифика-
цияQ— очень важная форма связи сQдругим лицом, вероятно, самая 
первоначальная, но не то же самое, что выбор объекта. Различие 
можно выразить примерно так: если мальчик идентифицирует себя 
сQотцом, то он хочет быть, как отец; если он делает его объектом сво-
его выбора, то он хочет обладать, владеть им; вQ первом случае его 
ЯQменяется по образу отца, во втором это не необходимо. Идентифи-
кация иQвыбор объекта вQшироком смысле независимы друг от друга; 
но можно идентифицировать себя именно сQэтим лицом, изменять 
ЯQвQсоответствии сQним, выбрав его, например, вQкачестве сексуаль-
ного объекта. Говорят, что влияние сексуального объекта на ЯQосо-



47

бенно часто происходит уQженщин иQхарактерно для женственности. 
ОQнаиболее поучительном отношении между идентификацией иQвы-
бором объекта я уже как то говорил вам вQпредыдущих лекциях. Его 
легко наблюдать как уQдетей, так иQуQвзрослых, как уQнормальных, так 
иQуQбольных людей. Если объект утрачен или от него вынуждены от-
казаться, то достаточно часто потерю возмещают тем, что идентифи-
цируют себя сQним, восстанавливая вQсвоем Я,Qтак что здесь выбор 
объекта как бы регрессирует кQидентификации.

Этими рассуждениями об идентификации я сам не вполне удов-
летворен, но мне будет достаточно, если вы сможете признать, что 
введение вQдействие Сверх ЯQможет быть описано как удачный случай 
идентификации сQродительской инстанцией. Решающим фактом для 
этой точки зрения является то, что это новообразование превосходя-
щей инстанции вQЯQтеснейшим образом связано сQсудьбой Эдипова 
комплекса, так что Сверх ЯQявляется наследием этой столь значимой 
для детства эмоциональной связи. Мы понимаем, что сQустранением 
Эдипова комплекса ребенок должен отказаться от интенсивной при-
вязанности кQобъектам, которыми были его родители, аQдля компен-
сации этой утраты объектов вQ его ЯQ очень усиливаются, вероятно, 
давно имевшиеся идентификации сQродителями. Такие идентифика-
ции, как следствия отказа от привязанности кQобъектам, позднее до-
статочно часто повторяются вQжизни ребенка, но эмоциональной цен-
ности этого первого случая такой замены вполне соответствует то, что 
вQрезультате этого вQЯQсоздается особое положение. Тщательное ис-
следование показывает нам также, что Сверх ЯQтеряет вQсиле иQзавер-
шенности развития, если преодоление Эдипова комплекса удается 
лишь отчасти. ВQпроцессе развития на Сверх ЯQвлияют также те лица, 
которые заместили родителей, т.Qе. воспитатели, учителя, идеальные 
примеры. Обычно оно все больше отдаляется от первоначальных ин-
дивидуальностей родителей, становясь, так сказать, все более безлич-
ностным. Но нельзя также забывать, что ребенок по-разному оцени-
вает своих родителей на разных этапах жизни. КQтому времени, когда 
Эдипов комплекс уступает место Сверх Я,Qони являют собой нечто 
совершенно замечательное, утрачивая очень многое впоследствии. 
ИQ тогда тоже происходят идентификации сQ этими более поздними 
родителями, они даже обычно способствуют формированию характе-
ра, но это касается только Я,Qна Сверх Я,Qкоторое было сформировано 
более ранним образом родителей, они уже не влияют. [...]



48

Надеюсь, уQ вас уже сложилось впечатление, что понятие Сверх 
ЯQ описывает действительно структурное соотношение, аQ не просто 
персонифицирует абстракцию наподобие совести. Мы должны упо-
мянуть еще одну важную функцию, которой мы наделяем это Сверх 
Я.QОно является также носителем .Я идеала, сQкоторым ЯQсоизмеряет 
себя, кQкоторому оно стремится, чье требование постоянного совер-
шенствования оно старается выполнить. Несомненно, этот ЯQидеал 
является отражением старого представления оQродителях, выражени-
ем восхищения их совершенством, которое ребенок им тогда припи-
сывал.

[...] Сверх ЯQявляется для нас представителем всех моральных огра-
ничений, поборником стремления кQсовершенствованию, короче, тем, 
что нам стало психологически доступно из так называемого более 
возвышенного вQ человеческой жизни.[...] Свое сомнение, могут ли 
ЯQили даже Сверх ЯQбыть бессознательными или они только способны 
осуществлять бессознательные действия, мы сQ полным основанием 
решаем вQ пользу первой возможности. Да, значительные части 
ЯQиQСверх ЯQмогут оставаться бессознательными, обычно являются 
бессознательными. Это значит, что личность ничего не знает об их 
содержании иQей требуется усилие, чтобы сделать их для себя созна-
тельными. Бывает, что ЯQиQсознательное, вытесненное иQбессознатель-
ное не совпадают. Мы испытываем потребность основательно пере-
смотреть свой подход кQ проблеме сознательноеQ — бессознательное. 
Сначала мы были склонны значительно снизить значимость критерия 
сознательности, поскольку он оказался столь ненадежным. Но мы 
поступили бы несправедливо. Здесь дело обстоит так же, как сQнашей 
жизнью: она не многого стоит, но это все, что уQнас есть. Без света 
этого качества сознания мы бы затерялись вQпотемках глубинной пси-
хологии; но мы имеем право попытаться сориентировать себя по-
новому.

[...] То, что должно называться сознательным, не нуждается вQоб-
суждении, здесь нет никаких сомнений. Самое старое иQсамое лучшее 
значение слова «бессознательный»Q— описательное: бессознательным 
мы называем психический процесс, существование которого мы долж-
ны предположить, поскольку мы выводим его из его воздействий, 
ничего не зная оQнем. Далее, мы имеем кQнему такое же отношение, 
как иQкQпсихическому процессу другого человека, только он то явля-
ется нашим собственным. Если выразиться еще конкретнее, то следу-



49

ет изменить предложение следующим образом: мы называем процесс 
бессознательным, когда мы предполагаем, что он активизировался 
сейчас, хотя сейчас мы ничего оQнем не знаем. Это ограничение за-
ставляет задуматься оQтом, что большинство сознательных процессов 
сознательны только короткое время; очень скоро они становятся ла-
тентными, но легко могут вновь стать сознательными. Мы могли бы 
также сказать, что они стали бессознательными, если бы вообще были 
уверены, что вQсостоянии латентности они являются еще чем-то пси-
хическим. Таким образом мы не узнали бы ничего нового иQдаже не 
получили бы права ввести понятие бессознательного вQпсихологию. 
Но вот появляется новый опыт, который мы уже можем продемон-
стрировать на [примере] ошибочных действий. Например, для объ-
яснения какой-то оговорки мы вынуждены предположить, что уQдо-
пустившего ее образовалось определенное речевое намерение. 
По происшедшей ошибке вQречи мы со всей определенностью дога-
дываемся оQнем, но оно не осуществилось, т.Qе. оно было бессознатель-
ным. Если мы по прошествии какого то времени приводим его гово-
рившему иQтот сможет признать его знакомым, то, значит, оно было 
бессознательным лишь какое то время, если же он будет отрицать его 
как чуждое ему, то, значит, оно длительное время было бессознатель-
ным. Возвращаясь кQсказанному, из этого опыта мы получаем право 
объявить бессознательным иQто, что называется латентным. [...] Учи-
тывая эти динамические отношения, мы можем теперь выделить два 
вида бессознательного: одно, которое при часто повторяющихся ус-
ловиях легко превращается вQсознательное, иQдругое, при котором это 
превращение происходит сQтрудом иQлишь со значительными усилия-
ми, аQможет иQникогда не произойти. Чтобы избежать двусмыслен-
ности, имеем ли мы вQвиду одно или другое бессознательное, употре-
бляем ли слово вQ описательном или вQ динамическом смысле, 
договоримся применять дозволенный, простой паллиатив. То бессоз-
нательное, которое является только латентным иQ легко становится 
сознательным, мы назовем предсознательным, другому же оставим 
название «бессознательный». [...] Итак, уQнас три термина: сознатель-
ный, предсознательный иQбессознательный, которых достаточно для 
описания психических феноменов. Еще раз: чисто описательно иQпред-
сознательное бессознательно, но мы так его не называем, разве что 
вQ свободном изложении, если нам нужно защитить существование 
бессознательных процессов вообще вQдушевной жизни.



50

[...] Поговорка предостерегает от служения двум господам. Бедному 
ЯQеще тяжелее, оно служит трем строгим властелинам, стараясь привести 
их притязания иQтребования вQсогласие между собой. Эти притязания все 
время расходятся, часто кажутся несовместимыми: неудивительно, что 
ЯQчасто не справляется со своей задачей. Тремя тиранами являются: 
внешний мир, Сверх ЯQиQОно. Если понаблюдать за усилиями Я,Qнаправ-
ленными на то, чтобы служить им одновременно, аQточнее, подчиняться 
им одновременно, вряд ли мы станем сожалеть оQтом, что представили 
это ЯQвQперсонифицированном виде как некое существо. Оно чувствует 
себя стесненным сQтрех сторон, ему грозят три опасности, на которые 
оно, будучи вQстесненном положении, реагирует появлением страха.

Из работы З. Фрейда «Я и Оно»

Я не собираюсь сказать вQэтом вводном отрывке что-либо новое 
иQне могу избежать повторения того, что неоднократно высказывалось 
раньше. [...]

Деление психики на сознательное иQбессознательное является ос-
новной предпосылкой психоанализа, иQтолько оно дает ему возмож-
ность понять иQ приобщить науке наблюдающиеся иQ очень важные 
патологические процессы вQдушевной жизни. Иначе говоря, психоа-
нализ не может перенести сущность психического вQсознание, но дол-
жен рассматривать сознание как качество психического, которое мо-
жет присоединяться или не присоединяться кQдругим его качествам.

Если бы я мог рассчитывать, что эта книга будет прочтена всеми 
интересующимися психологией, то я был бы готов кQтому, что уже на 
этом месте часть читателей остановится иQне последует далее, ибо здесь 
первое применение психоанализа. Для большинства философски об-
разованных людей идея психического, которое одновременно не было 
бы сознательным, до такой степени непонятна, что представляется им 
абсурдной иQнесовместимой сQпростой логикой. Это происходит, по-
лагаю я,Qоттого, что они никогда не изучали относящихся сюда фено-
менов гипноза иQсновидений, которыеQ— не говоря уже оQвсей области 
патологическогоQ— принуждают кQпониманию вQдухе психоанализа. 
Однако их психология сознания никогда не способна разрешить про-
блемы сновидения иQгипноза.

Быть сознательнымQ— это прежде всего чисто описательный тер-
мин, который опирается на самое непосредственное иQнадежное вос-



51

приятие. Опыт показывает нам далее, что психический элемент, на-
пример представление, обыкновенно не бывает длительно 
сознательным. Наоборот, характерным является то, что состояние 
сознательности быстро проходит; представление вQ данный момент 
сознательное, вQследующее мгновение перестанет быть таковым, од-
нако может вновь стать сознательным при известных, легко достижи-
мых условиях. Каким оно было вQпромежуточный период, мы не зна-
ем; можно сказать, что оно было скрытым (латент), подразумевая под 
этим то, что оно вQлюбой момент способно стать сознательным. Если 
мы скажем, что оно было бессознательным, мы также дадим правиль-
ное описание. Это бессознательное вQтаком случае совпадает со скры-
то или потенциально сознательным. Правда, философы возразили бы 
нам: нет, термин “бессознательное” не может иметь здесь применения; 
пока представление находилось вQскрытом состоянии, оно вообще не 
было психическим. Но если мы уже вQэтом месте стали возражать им, 
то затеяли бы совершенно бесплодный спор оQсловах. [...]

К термину или понятию бессознательного мы пришли другим пу-
тем, путем разработки опыта, вQкотором большую роль играет душевная 
динамика. Мы видели, т.Qе. вынуждены были признать, что существуют 
весьма напряженные душевные процессы или представленияQ— здесь 
прежде всего приходится иметь дело сQнекоторым количественным, т.Qе. 
экономическим моментом,Q— которые могут иметь такие же послед-
ствия для душевной жизни, как иQвсе другие представления, между 
прочим, иQтакие последствия, которые могут быть осознаны опять-
таки как представления, хотя вQдействительности иQне становятся со-
знательными. Нет необходимости подробно повторять то, оQчем уже 
часто говорилось. Достаточно сказать: здесь начинается психоанали-
тическая теория, которая утверждает, что такие представления не ста-
новятся сознательными потому, что им противодействует известная 
сила, что без этого они могли бы стать сознательными, иQ тогда мы 
увидели бы, как мало они отличаются от остальных общепризнанных 
психических элементов. Эта теория оказывается неопровержимой, 
благодаря тому, что вQпсихоаналитической технике нашлись средства, 
сQ помощью которых можно установить противодействующую силу 
иQдовести соответствующие представления до сознания. Состояние, 
вQкотором они находились до осознания, мы называем вытеснением, 
аQсила, приведшая кQвытеснению иQподдержавшая его, ощущается нами 
во время нашей психоаналитической работы как сопротивление.



52

[...] Понятие бессознательного мы, таким образом, получаем из 
учения оQвытеснении. Вытесненное мы рассматриваем как типичный 
пример бессознательного. Мы видим, однако, что есть двоякое бес-
сознательное: скрытое, но способное стать сознательным, иQвытеснен-
ное, которое само по себе иQбез дальнейшего не может стать сознатель-
ным. Наше знакомство сQпсихической динамикой не может не оказать 
влияния на номенклатуру иQ описание. Скрытое, бессознательное, 
являющееся таковым только вQописательном, но не вQдинамическом 
смысле, называется нами подсознательным; термин “бессознательное” 
мы применяем только кQвытесненному динамическому бессознатель-
ному; таким образом, мы имеем теперь три термина: “сознательное 
(Bw), предсознательное” (Vbw) иQ “бессознательное” (Ubw), смысл 
которых уже не только чисто описательный. Предсознательное (Vbw) 
предполагает нами стоящими гораздо ближе кQ сознательному (Bw), 
чем бессознательное, аQ так как бессознательное (Ubw) мы назвали 
психическим, мы тем более назовем так иQскрытое предсознательное 
(Vbw). Почему бы нам, однако, оставаясь вQполном согласии сQфило-
софами иQсохраняя последовательность, не отделить от сознательно-
психического как предсознательное, так иQ бессознательное? Фило-
софы предложили бы нам тогда рассматривать иQ предсознательное 
иQбессознательное как два рода или две ступени психоидного, иQеди-
нение было бы достигнуто. Однако результатом этого были бы бес-
конечные трудности для изложения, аQединственно значительный факт, 
что психоиды эти почти во всем остальном совпадают сQпризнанно 
психическим, был бы отнесен на задний план из-за предубеждения, 
возникшего еще вQто время, когда не знали этих психоидов или само-
го существенного вQних.

Таким образом, мы сQбольшим удобством можем обходиться на-
шими тремя терминами: Bw,QVbw, Ubw, если только не станем упускать 
из виду, что вQописательном смысле существует двоякое бессознатель-
ное, вQдинамическом же только одно. ВQнекоторых случаях, когда из-
ложение преследует особые цели, этим различием можно пренебречь, 
вQдругих же случаях оно, конечно, совершенно необходимо. Вообще 
же мы достаточно привыкли кQдвойственному смыслу бессознатель-
ного иQ хорошо сQ ним справлялись. Избежать этой двойственности, 
поскольку я могу судить, невозможно; различие между сознательным 
иQбессознательным есть вQконечном счете вопрос восприятия, на ко-
торый приходится отвечать или да или нет, самый же акт восприятия 



53

не дает никаких указаний на то, почему что-либо воспринимается или 
не воспринимается. Мы не вправе жаловаться на то, что динамическое 
вQявлении может быть выражено только двусмысленно. [...]

В дальнейшем развитии психоаналитической работы выясняется, 
однако, что иQэти различия оказываются неисчерпывающими, прак-
тически недостаточными. Из числа положений, служащих тому до-
казательством, приведем решающее. Мы создали себе представление 
оQсвязной организации душевных процессов вQодной личности иQобо-
значаем его как ЯQэтой личности. Это ЯQсвязано сQсознанием, что оно 
господствует над побуждениями кQдвижению, т.Qе кQвынесению воз-
буждений во внешний мир. Это та душевная инстанция, которая 
контролирует все частные, процессы, которая ночью отходит ко сну 
иQвсе же руководит цензурой сновидений. Из этого ЯQисходит также 
вытеснение, благодаря которому известные душевные побуждения 
подлежат исключению не только из сознания, но также из других 
областей значимости иQ деятельности. Это устраненное путем вы-
теснения вQанализе противопоставляет себя Я,QиQанализ стоит перед 
задачей устранить сопротивление, производимое ЯQпо отношению 
кQобщению сQвытесненным. Во время анализа мы наблюдаем, как 
больной, если ему ставятся известные задачи, попадает вQзатрудни-
тельное положение; его ассоциации прекращаются, как только они 
должны приблизиться кQвытесненному. Тогда мы говорим ему, что 
он находится во власти сопротивления, но сам он ничего оQнем не 
знает, иQдаже вQтом случае, когда на основании чувства неудовольствия 
он должен догадываться, что вQнем действует какое-то сопротивление, 
несомненно, исходит из его ЯQ иQ принадлежит последнему, то мы 
оказываемся вQнеожиданном положении. Мы нашли вQсамом ЯQнечто 
такое, что тоже бессознательно иQпроявляется подобно вытесненно-
му, т.Qе. оказывает сильное действие, не переходя вQсознание, иQдля 
осознания чего требуется особая работа. Следствием такого наблю-
дения для аналитической практики является то, что мы попадаем 
вQ бесконечное множество затруднений иQ неясностей, если только 
хотим придерживаться привычных способов выражения, например, 
если хотим свести явление невроза кQконфликту между сознанием 
иQбессознательным. Исходя из нашей теории структурных отношений 
душевной жизни, мы должны такое протипоставление заменить дру-
гим, аQименно цельному ЯQпротивопоставить отколовшееся от него 
вытесненное.



54

Однако следствия из нашего понимания бессознательного еще 
более значительны. Знакомство сQдинамикой внесло первую поправку, 
структурная теория вносит вторую. Мы приходим кQвыводу, что Ubw 
не совпадает сQвытесненным; остается верным, что все вытесненное 
бессознательно, но все бессознательное есть вытесненное. Даже часть 
ЯQ(один бог ведает, насколько важная часть ЯQможет быть бессозна-
тельной), без всякого сомнения, бессознательна. ИQэто бессознатель-
ное вQЯQне есть скрытое вQсмысле предсознательного, иначе его нельзя 
было бы сделать активным без сознания иQсамо сознание не представ-
ляло бы столько трудностей. Когда мы, таким образом, стоим перед 
необходимостью признания третьего, не вытесненного Ubw, то нам 
приходится признать, что характер бессознательного теряет для нас 
свое значение. Он обращается вQмногосмысловое качество, не позво-
ляющее широких иQнепререкаемых выводов, для которых нам хотелось 
бы его использовать. Тем не менее нужно остерегаться пренебрегать 
им, так как вQконце концов свойство бессознательности или сознатель-
ности является единственным светочем во тьме психологии глубин.

Из работы З. Фрейда 

«Массовая психология и анализ человеческого «Я». 

По ту сторону принципа удовольствия»

[...] Мы исходим из основного факта, что вQотдельном индивиде, 
находящемся вQмассе, под ее влиянием часто происходят глубокие из-
менения его душевной деятельности. Его эффективность чрезвычай-
но повышается, его интеллектуальные достижения заметно понижа-
ются, иQ оба процесса происходят, по-видимому, вQ направлении 
уравнения себя сQ другими массовыми индивидами. Этот результат 
может быть достигнут лишь вQтом случае, если индивид перестанет 
тормозить свойственные ему первичные позывы иQоткажется от удов-
летворения своих склонностей привычным для него образом. Мы 
слышали, что эти часто нежелательные последствия, хотя бы частично 
могут быть устранены более высокой “организацией” массы, но это 
не опровергает основного факта массовой психологииQ— обоих тези-
сов оQповышении аффектов иQснижении мыслительной работы вQпри-
митивной массе. Нам интересно найти психологические объяснения 
душевного изменения, происходящего вQотдельном человеке под вли-
янием массы. [...]



55

Авторы по социологии иQ массовой психологии предлагают нам 
обычно вQкачестве объяснения одно иQто же, хотя иногда под сменяю-
щими друг друга названиями, аQименно магическое слово “внушение”... 
Вместо этого я сделаю попытку применить для уяснения массовой 
психологии понятие “либидо”, которое сослужило нам такую службу 
при изучении психоневрозов.

“Либидо” есть термин из области учения об эффективности. Мы 
назвали так энергию тех первичных позывов, которые имеют дело со 
всем тем, что можно обобщить понятием любви. Мы представляем 
себе эту энергию как количественную величинуQ— хотя вQнастоящее 
время еще неизмеримую. Суть того, что мы называли любовью, есть, 
конечно, то, что обычно называют любовью иQчто воспевается поэта-
миQ— половая любовь сQконечной целью полового совокупления. Мы, 
однако не отделяет всего того, что вообще вQкакой-либо мере связано 
сQпонятием любви, то есть, сQодной стороны, любовь кQсебе, сQдругой 
стороны, любовь родителей, любовь детей, дружбу иQобщечеловече-
скую любовь, не отделяем иQпреданности конкретным предметам или 
абстрактным идеям. Наше оправдание вQтом, что психоанализ научил 
нас рассматривать все эти стремления как выражение одних иQтех же 
побуждений первичных позывов, влекущих два пола кQполовому со-
вокуплению, при иных обстоятельствах от сексуальной цели оттесня-
емых им на пути кQее достижению приостанавливаемых, вQконечном 
же итоге всегда сохраняющих свою первоначальную преграду вQстепе-
ни, достаточной для того, чтобы обнаружить свое тождество (самопо-
жертвование, стремление кQсближению). [...]

Из работы З. Фрейда «Будущее одной иллюзии»

[...] Человеческая культураQ— я имею вQвиду все то, вQчем челове-
ческая жизнь возвысилась над своими биологическими обстоятель-
ствами иQвQчем она отличается от жизни животного, причем я прене-
брегаю различием между культурой иQцивилизациейQ— обнаруживает 
перед наблюдателями, как известно две стороны. Она охватывает, 
во-первых, все накопленные людьми знания иQумения, позволяющие 
им овладеть силами природы иQвзять уQнее блага для удовлетворения 
человеческих потребностей, а,Qво-вторых, все институты, необходимые 
для упорядочивания человеческого взаимодействия иQособенно деле-
жа добываемых благ. Оба эти направления культуры связаны между 



56

собой, во-первых, поскольку во взаимоотношениях людей оказывает 
глубокое влияние мера удовлетворения влечений, дозволяемых на-
личными благами, во-вторых, поскольку отдельный человек сам может 
вступать вQотношения сQдругими по поводу того или иного блага, ког-
да другой использует его рабочую силу или делает его сексуальным 
объектом, в-третьих, поскольку каждый отдельный индивид вирту-
ально является врагом культуры, которая тем не менее должна оста-
ваться делом всего человеческого коллектива.

Примечательно, что как бы мало ни были способны люди кQизо-
лированному существованию, они тем не менее осуждают жертвы, 
требуемые от них культурой ради совместной жизни, как гнетущий 
груз. Культура должна поэтому защитить себя от одиночек, иQее ин-
ституты, учреждения иQзаповеди ставят себя на службу этой задаче, 
они имеют целью не только обеспечить известное распределение благ, 
но иQпостоянно поддерживать его, словом, должны защищать от враж-
дебных побуждений людей все то, что служит покорению природы 
иQ производству благ. Создания человека легко разрушимы, аQ наука 
иQтехника, построенная им, могут быть применены иQдля его уничто-
жения.

Так создается впечатление, что культура есть нечто навязанное 
противящемуся большинству меньшинством, которое ухитрилось за-
владеть средствами власти иQ насилия. Естественно, напрашивается 
предположение, что все проблемы коренятся не вQ самом существе 
культуры, аQвызваны несовершенством ее форм, как они складывались 
до сего дня. Нетрудно обнаружить эти ее недостатки. Если вQделе по-
корения природы человечество шло путем постоянного прогресса 
иQвправе ожидать все большего вQбудущем, то трудно констатировать 
аналитичный прогресс вQделе упорядочивания человеческих взаимо-
отношений и,Qнаверное, во все эпохи, как опять же иQтеперь, многие 
люди задавались вопросом, заслуживает ли вообще защиты эта часть 
приобретений культуры. Хочется думать, что должно же быть возмож-
ным какое-то неупорядочение человеческого общества, после кото-
рого иссякнут источники. Неудовлетворенности культурой, культура 
откажется от принуждения иQот подавления влечений, так что люди 
без тягот душевного раздора смогут отдаться добыванию благ иQна-
слаждаться ими. Это был бы золотой век, спрашивается только, до-
стижимо ли подобное состояние. Похоже, скорее, что всякая культура 
вынуждена строиться на принуждении иQзащите влечений; неизвест-



57

но еще даже, будет ли после отмены принуждения большинство чело-
веческих индивидов готово поддерживать ту интенсивность труда, 
которая необходима для получения прироста жизненных благ. Надо, 
по-моему, считаться сQтем фактом, что уQвсех людей имеют место де-
структивные, то есть антиобщественные иQантикультурные тенденции 
иQчто уQбольшого числа лиц они достаточно сильны, чтобы определить 
собою их поведение вQчеловеческом обществе. [...]

Этому психологическому факту принадлежит определяющее зна-
чение при оценке человеческой культуры. Если вначале еще можно 
было думать, что главное вQнейQ— это покорение природы ради полу-
чения жизненных благ иQчто грозящие ей опасности устранимы целе-
сообразным распределением благ среди людей, то теперь цент тяжести 
переместился, по-видимому, сQматериального на душевное. Решающим 
оказывается, удастся ли иQнасколько удастся уменьшить тяжесть на-
лагаемой на людей обязанности жертвовать своими влечениями при-
мирить их сQнеизбежным. Минимумом такой жертвы иQчем-то ее ком-
пенсировать. [...]

[...] Мера интериоризации предписаний культуры популярно иQне-
научно выражаясь, нравственный уровень ее участников,Q— не един-
ственное духовное благо, которое надо принимать вQрасчет при оценке 
культуры. УQнее есть иQдругое богатствоQ— идеалы иQтворения искусства, 
то есть виды удовлетворения, доставляемые теми иQдругими.

Мы слишком склонны причислять идеалы той или иной культу-
рыQ— то есть ее оценку того, что следует считать высшим иQнаиболее 
престижным достояниемQ— кQее психологическому достоянию. При 
первом приближении кажется, будто этими идеалами определяются 
успехи культуры: реальная зависимость может быть однако иной: 
идеалы формируются после первых успехов, которым способствует 
взаимодействие внутренних задатков сQвнешними обстоятельствами, 
иQэти первые успехи фиксируются вQидеале, зовущем их кQповторению. 
Удовлетворение, которое идеал дарит участникам культуры, имеет 
тем самым нарциссическую культуру, оно покоится на гордости от 
уже достигнутых успехов. Для своей полноты оно требует сравнения 
сQдругими культурами, ринувшимися кQдругим достижениям иQсфор-
мировавшими другие идеалы. ВQсилу таких различий каждая культу-
ра присваивает себе право презирать другие. Таким путем культурные 
идеалы становятся поводом кQразмежеванию иQвражде между различ-
ными культурными регионами.



58

[...]Другого рода удовлетворение доставляет представителям того 
или иного культурного региона искусство. [...] Искусство, как мы 
давно убедились, дает эрзац удовлетворение, компенсирующий древ-
нейшие, до сих пор глубочайшим образом переживаемые культурные 
запреты, иQтем самым как ничто другое примиряет сQпринесенными 
им жертвами. Кроме того, художественные создания, давая повод кQсо-
вместному переживанию высоко ценимых ощущений, вызывают чув-
ства идентификации, вQкоторых так остро нуждается всякий культур-
ный круг; служат ли они также иQнарциссическому удовлетворению, 
когда изображают достижения данной культуры, впечатляющим об-
разом напоминают оQсвоих идеалах. [...]

Из работы К. Г. Юнга «Архетип и символ»

Мои взгляды на “архаические остатки”, которые я назвал “архе-
типами” или первобытными образами, постоянно критиковались 
людьми, которые не обладали достаточными знаниями психологии 
сновидений или мифологии. Термин “архетип” зачастую истолковы-
вался неверно, как некоторый вполне определенный мифологический 
образ или мотив. Но последние являются не более, чем сомнительны-
ми репрезентациями; было бы абсурдным утверждать, что такие пере-
менные образы могли бы унаследоваться.

Архетип же является тенденцией кQобразованию таких представ-
лений мотива, представлений, которые могут значительно колебаться 
вQдеталях, не теряя при этом своей базовой схемы. Существует, напри-
мер, множество представлений оQвраждебном чувстве, но сам по себе 
мотив всегда остается неизменным. Мои критики неверно полагают, 
что я имею дело сQ“унаследованными представлениями”, иQна этом 
основании отвергают идею архетипа как простое суеверие. Они не 
принимают во внимание тот факт, что если бы архетипы были пред-
ставлениями, имеющими свое происхождение вQнашем сознании (или 
были бы приобретены сознанием), мы бы сQуверенностью их воспри-
нимали, аQне поражались иQне удивлялись бы при их возникновении 
в"сознании. ВQсущности, архетипы являются инстинктивными векто-
рами, направленным трендом, точно так же, как импульс уQптиц вить 
гнезда, аQуQмуравьев строить муравейники.

Здесь я должен пояснить разницу между архетипами иQинстинкта-
ми. То, что мы называем инстинктами, является физиологическим 



59

побуждением иQпостигаются органами чувств. Но вQто же самое время 
инстинкты проявляют себя вQфантазиях иQчасто обнаруживают свое 
присутствие только посредством символических образов. Эти про-
явления я иQназвал архетипами. Они не имеют определенного проис-
хождения, они воспроизводят себя вQ любое время иQ вQ любой части 
света,Q— даже там, где прямая передача или “перекрестное оплодот-
ворение” посредством миграции полностью исключены.

Гипотеза оQсуществовании коллективного бессознательного при-
надлежит кQчислу тех научных идей, которые поначалу остаются чуж-
дыми публике, но затем быстро превращаются вQхорошо ей известные 
иQ популярные [...] Хотя уQ Фрейда бессознательное выступаетQ — по 
крайней мере метафорически, вQкачестве действующего субъекта, по 
сути оно остается не чем иным, как местом скопления именно вы-
тесненных содержаний; иQтолько потому за ним признается практи-
ческое значение. Ясно, что сQэтой точки зрения бессознательное име-
ет исключительно личностную природу, хотя сQдругой стороны, уже 
Фрейд понимал архаико-мифологический характер бессознательного 
способа мышления.

Конечно, поверхностный слой бессознательного является вQ из-
вестной степени личностным. Мы называли его личностным бессозна-
тельным. Однако этот слой покоится на другом, более глубоком, веду-
щем свое происхождение иQприобретаемом уже не из личного опыта. 
Этот врожденный более глубокий слой иQявляется так называемыми 
коллективным бессознательным. ЯQвыбрал термин “коллективное”, по-
скольку речь идет оQбессознательном, имеющем не индивидуальную, 
аQвсеобщую природу. Это означает, что оно включает вQсебя, вQпротиво-
положность личностной душе, содержания иQобразы поведения, кото-
рые... являются повсюду иQуQвсех индивидов одними иQтеми же. Други-
ми словами, коллективное бессознательное идентично уQвсех людей 
иQобразует тем самым всеобщее основание душевной жизни каждого, 
будучи по природе сверхличным.Существование чего-либо вQнашей 
душе признается только вQтом случае, если вQней присутствуют так или 
иначе осознаваемые содержания. Мы можем говорить оQбессознатель-
ном лишь вQтой мере, вQкакой способны удостовериться оQналичии 
таких содержаний. ВQличном бессознательном это по большей части 
так называемые эмоционально окрашенные комплексы, образующие 
интимную душевную жизнь личности. Содержанием коллективного 
бессознательного являются так называемые архетипы. [...]



60

Не стоит нагромождать примеры. Достаточно знать, что нет ни 
одной существенной идеи, либо воззрения без их исторических про-
образов. Все они выходят вQконечном счете кQлежащим вQосновании 
архетипическим проформам, образы которых возникли вQто время, 
когда сознание еще не думало, аQвоспринимало. Мысль была объектом 
внутреннего восприятия, она не думалась, но обнаруживалась вQсвоей 
явленности, так сказать, виделась иQслышалось. Мысль была, по су-
ществу, откровением, не чем-то искомым иQнавязанным, убедительным 
вQсвоей непосредственной данности.

Из работы К. Г. Юнга 

«Концепция коллективного бессознательного»

[...] Коллективное бессознательное представляет собой часть пси-
хики, которую вQтерминах отрицания можно отличить от личностного 
бессознательного по тому факту, что первое не обязано своим суще-
ствованием, вQотличие от последнего, личному опыту и,Qследователь-
но, не является индивидуальным приобретением. Если личностное 
бессознательное состоит вQосновном из элементов, которые одно вре-
мя осознавались, но впоследствии исчезли из сознания вQрезультате 
забывания или подавления, то элементы коллективного бессознатель-
ного никогда не были вQсознании и,Qследовательно, никогда не обре-
тались индивидуально, аQсвоим существованием обязаны исключи-
тельно наследственности. Личностное бессознательное состоит 
главным образом из комплексов, тогда как содержание коллективно-
го бессознательного составляют вQосновном архетипы.

Понятие архетипа, которое является неотъемлемым коррелятом 
идеи коллективного бессознательного, указывает на существование 
определенных форм психики, которые, как видится, присутствуют 
всегда иQвезде. ВQмифологических исследованиях их называют «моти-
вами»; вQпсихологии первобытных людей они соответствуют концеп-
ции Леви-Брюля оQ«коллективных представлениях», аQвQобласти срав-
нительной религии они были определены Губертом иQ Мауссом как 
«категории воображения». Адольф Бастиан давно уже называл их 
«элементарными» или «первичными мыслями». [...]

Итак, мой тезис заключается вQследующем: помимо нашего непо-
средственного сознания, которое носит целиком личностный характер 
иQкоторое мы считаем единственной эмпирической психикой (даже 



61

если рассматривать личностное бессознательное как приложение), 
существует вторая психическая система коллективного, универсаль-
ного иQбезличного характера, идентичная уQвсех индивидов. Это кол-
лективное бессознательное не развивается индивидуально, аQнаследу-
ется. Оно состоит из предсуществующих формQ— архетипов, которые 
могут стать лишь вторично осознанными иQ которые задают форму 
элементов психического содержимого.

[...] Правда, определить коллективное бессознательное не всегда 
просто. Недостаточно указать на зачастую очевидный архетипический 
характер проявлений бессознательного, ибо они могут быть обязаны 
своим возникновением обретениям языка иQобразования. [...]

[...] Тем не менее, личностная психология, сводящая все только 
кQличностным проблемам, лучше всего использует свои наработки для 
отрицания существования архетипических мотивов, иQдаже пытается 
их уничтожить посредством личностного психоанализа. ЯQрассматри-
ваю это как довольно опасную тенденцию, которую невозможно оправ-
дать сQмедицинской точки зрения. Сегодня намного лучше, чем двад-
цать лет назад, видна природа задействованных сил. Мы являемся 
свидетелями того, как целая нация возрождает старинную символику, 
древние религиозные ритуалы, иQтого, как эти массовые настроения 
катастрофическим образом влияют на жизнь отдельно взятой лич-
ности, «революционизируя» ее (Имеется вQвиду, конечно, гитлеровская 
Германия.— Авт.). ИQ сегодня человек прошлого жив вQ нас вQ такой 
степени, какая нам иQне снилась до войны; ведь, вQконечном счете, 
вQчем заключается судьба великих народов, как не вQсуммарном резуль-
тате индивидуальных психических перемен?

Когда невроз является лишь частной проблемой, корни которой 
упираются исключительно вQиндивидуальные причины, архетипы вQдан-
ном случае не играют никакой роли. Но если проблема заключается во 
всеобщей несовместимости или других опасных обстоятельствах, веду-
щих кQпоявлению невроза уQсравнительного большого числа индивидов, 
возникает предположение оQдействии архетипических созвездий.

Поскольку вQбольшинстве своем неврозы являются не просто пред-
метом личной озабоченности, аQсоциальным феноменом, приходится 
допустить, что иQвQданном случае действуют созвездия архетипов. Ак-
тивизируется соответствующий ситуации архетип, иQнаружу вырыва-
ются скрытые вQнем разрушительные иQопасные силы, что порой ведет 
кQнепредсказуемым последствиям.



62

Люди, ставшие жертвой воздействия архетипа, способны на любое 
безумие. Если бы тридцать лет назад кто-нибудь осмелился предска-
зать, что наше психологическое развитие направлено кQвозрождению 
средневековых преследований евреев, что Европа вновь содрогнется 
перед римскими фасциями иQ поступью легионов, что люди вновь 
будут отдавать честь по римскому обычаю, как два тысячелетия тому 
назад, иQчто архаическая свастика вместо христианского креста будет 
увлекать вперед миллионы воинов, готовых на смерть,— такой человек 
был бы освистан как несостоявшийся мистик.

[...] Архетипов существует столь же много, как иQтипичных ситуа-
ций вQжизни. Бесконечное повторение запечатлело эти опыты вQнашей 
психической системе не вQформе образов, наполненных содержанием, 
аQ вначале лишь вQ формах без содержания, представляющих просто 
возможность определенного типа восприятия иQдействия.

При возникновении ситуации, соответствующей данному архети-
пу, он активизируется иQпоявляется побуждение, которое, как иQин-
стинктивное влечение, прокладывает себе путь вопреки всем доводам 
иQволе, либо приводит кQконфликту патологических размеров, то есть 
кQневрозу.

Из работы Э. Фромма «Иметь или быть»

1. Под обладанием иQбытием я понимаю не некие отдельные качества 
субъекта, примером которых могут быть такие утверждения, как “у меня 
есть автомобиль” или “я белый” или “я счастлив”; иQдва основных спо-
соба существования, два разных вида самоориентации иQориентации 
вQмире, две различные структуры характера, преобладание одной из 
которых определяет все, что человек думает, чувствует иQделает.

2. При существовании по принципу обладания мое отношение 
кQмиру выражается вQстремлении сделать его объектом владения иQоб-
ладания, вQстремлении превратить все иQвсех, вQтом числе иQсамого 
себя, вQсвою собственность.

3. Что касается бытия как способа существования, то следует раз-
личать две его формы. Одна из них является противоположностью 
обладанияK— иQозначает подлинную причастность кQмиру. Другая фор-
ма бытияQ— это противоположность видимости. Она относится кQис-
тинной природе, истинной реальности личности или вещи вQотличие 
от обманчивой видимости...



63

[...] Чтобы полнее охарактеризовать принцип обладания, который 
мы здесь рассматривали, необходимо сделать еще одно уточнение 
иQпоказать функцию экзистенциального обладания; само человеческое 
существование вQцелях выживания требует, чтобы мы имели иQсохра-
няли определенные вещи, заботились оQних иQпользовались ими. Это 
относится кQнашему телу, пище, жилищу, одежде, аQтакже кQорудиям 
производства, необходимым для удовлетворения наших потребностей, 
такую форму обладания можно назвать экзистенциальным обладани-
ем, потому что оно коренится вQсамих условиях человеческого суще-
ствования. Оно представляет собой рационально обусловленное стрем-
ление кQсамосохранениюQ— вQотличие характерологического обладания, 
страстного желания удержать иQсохранить..., которое не является врож-
денным, аQвозникло вQрезультате воздействия социальных условий на 
биологически данный человеческий вид.

Экзистенциальное обладание не вступает вQконфликт сQбытием, 
характерологическое обладание вступает вQтакой конфликт. Даже те, 
кого называют “справедливыми” иQ “праведными”, должны желать 
обладать вQэкзистенциальном смысле, поскольку они люди, тогда как 
средний человек хочет обладать иQвQэкзистенциальном иQхарактероло-
гическом смысле. [...]

[...] Важное значение бытия обнаруживается при противопостав-
лении его видимости. Если я кажусь добрым, хотя моя добротаQ— лишь 
маска, прикрывающая мое стремление эксплуатировать других людей; 
если я представлюсь мужественным, вQ то время как я чрезвычайно 
тщеславен или, возможно, склонен кQ самоубийству; если я кажусь 
человеком, любящим свою родину, аQна самом деле преследую свои 
эгоистические интересы, то видимость, то есть мое открытое поведе-
ние, находится вQрезком противоречии сQреальными силами, мотиви-
рующими мои поступки. Мое поведение отличается от моего харак-
тера. Структура моего характера, истинная мотивация моего поведения 
составляют мое реальное бытие. Мое поведение может частично от-
ражать мое бытие, но обычно оно служит своего рода маской, которой 
я обладаю иQкоторую я ношу, преследуя какие-то свои цели [...]

[...] Понимание несоответствия между поведением иQхарактером, 
между маской, которую я ношу, иQреальностью, которую она скрывает, 
является главным достижением психоанализа Фрейда. Он разработал 
метод (свободных ассоциаций, анализ сновидений, трансфера, сопро-
тивлений), направленный на раскрытие инстинктивных (главным 



64

образом, сексуальных) влечений, подавляемых вQ раннем детстве. 
ИQхотя вQдальнейшем развитии теории иQтерапии психоанализа боль-
шое значение стали придавать травмирующим событиям вQсфере ран-
них межличностных отношений, чем инстинктивной жизни, принцип 
остался тем же самым: подавляются ранние иQ— как я считаюQ— более 
поздние травмирующие влечения иQстрахи; путь кQизбавлению от сим-
птомов или вообще от болезней лежит вQ раскрытии подавленного 
материала. Иными словами, то, что подавляетсяQ— это иррациональ-
ные инфантильные иQиндивидуальные элементы жизненного опыта.

[...] Людям присущи две тенденции: одна из них, тенденция 
иметьK— обладатьQ— вQконечном счете черпает силу вQбиологическом 
факторе, вQстремлении кQсамосохранению; вторая тенденция–быть, 
аQзначит, отдавать, жертвовать собойQ— обретает свою силу вQспецифи-
ческих условиях человеческого существования иQвнутренне присущей 
человеку потребности вQпреодолении одиночества посредством еди-
нения сQдругими. Учитывая, что эти два противоположных стремления 
живут вQкаждом человеке, можно сделать вывод, что социальная струк-
тура, ее ценности иQнормы определяют, какое из этих двух стремлений 
станет доминирующим. Те культуры, которые поощряют жажду на-
живы, аQзначит, модус обладания, опираются на одни потенции чело-
века; те же, которые благоприятствуют бытию иQединению, опирают-
ся на другие. Мы должны решить, какую из этих двух потенций мы 
хотим культивировать, понимая, однако, что наше решение вQзначи-
тельной мере предопределено социоэкономической структурой дан-
ного общества, побуждающей нас принять то или иное решение.

[...] Детальное исследование процесса рационализации, возможно 
является самым важным вкладом психоанализа вQразвитие человече-
ской культуры. Оно открыло новое измерение истины иQпоказало, что 
того факта, что кто-то верит во что-то, еще недостаточно, чтобы судить 
оQего искренности, что только поняв, какие бессознательные процес-
сы происходят вQ человеке, можно узнать, рационализирует он или 
говорит правду.

Психоанализ мыслительных процессов имеет дело не только сQтеми 
рационализациями, которые призваны исказить или скрыть истинную 
мотивацию, но также иQсQтеми мыслями, которые неистинны вQдругом 
смысле, вQсмысле отсутствия уQних важности иQзначения, которые при-
даются им теми, кто их проповедует. Мысль может быть пустой обо-
лочкой, ничем иным, как мнением которого придерживаются лишь 



65

постольку, поскольку оно является широко распространенным вQдан-
ной культуре словесным стереотипом иQот которого легко отказаться 
при изменении общественного мнения. СQ другой стороны, мысль 
может быть выражением подлинных чувств человека иQего истинных 
убеждений. ВQпоследнем случае она коренится вQсамой личности иQиме-
ет эмоциональную основу. Только мысли, укорененные подобным об-
разом, эффективно определяют поступки человека.

Из работы Э. Фромма «Бегство от свободы»

Эта книгаQ— часть обширного исследования, посвященного пси-
хике современного человека, аQтакже проблемам взаимосвязи иQвзаи-
модействия между психологическими иQсоциологическими факторами 
общественного развития. [...]

[...] Свобода принесла человеку независимость иQрациональность 
его существования, но вQто же время изолировала его, пробудила вQнем 
чувство бессилия иQтревоги. Эта изоляция непереносима, иQчеловек 
оказывается перед выбором: либо избавиться от свободы сQпомощью 
новой зависимости, нового подчинения, либо дорасти до полной реа-
лизации позитивной свободы, основанной на неповторимости иQинди-
видуальности каждого. Хотя эта книга скорее диагноз, чем прогноз, не 
решение, аQлишь анализ проблемы, результаты нашего исследования 
могут уточнить направление необходимых действий; ибо понимание 
причин тоталитаристского бегства от свободы является предпосылкой

[...] Когда мы рассматриваем человеческий аспект свободы, когда 
говорим оQстремлении кQподчинению или кQвласти, прежде всего воз-
никают вопросы:

Что такое свобода вQсмысле человеческого переживания? Верно 
ли, что стремление кQсвободе органически присуще природе человека? 
Зависит ли оно от условий, вQкоторых живет человек, от степени раз-
вития индивида, достигнутого вQ определенном обществе на основе 
определенного уровня культуры? Определяется ли свобода одним лишь 
отсутствием внешнего принуждения или она включает вQсебя иQнекое 
присутствие чего-то, аQесли так, чего именно? Какие социальные иQэко-
номические факторы вQобществе способствуют развитию стремления 
кQсвободе? Может ли свобода стать бременем, непосильным для чело-
века, чем-то таким, от чего он старается избавиться? Почему для одних 
свободаQ— это заветная цель, аQдля другихQ— угроза?



66

Не существует лиQ— кроме врожденного стремления кQсвободеQ— 
иQинстинктивной тяги кQподчинению? Если нет, то как объяснить ту 
притягательность, которую имеет сегодня для многих подчинение 
вождю? Всегда ли подчинение возникает по отношению кQявной внеш-
ней власти или возможно подчинение интериоризованным автори-
тетам, таким, как долг иQсовесть, либо анонимным авторитетам вро-
де общественного мнения? Не является ли подчинение источником 
некоего скрытого удовлетворения; аQесли так, то вQчем состоит его 
сущность?

Что пробуждает вQлюдях ненасытную жажду власти? Сила их жиз-
ненной энергии или, наоборот, слабость иQнеспособность жить неза-
висимо от других? Какие психологические условия способствуют уси-
лению этих стремлений? Какие социальные условия вQсвою очередь 
являются основой для возникновения этих психологических условий?

Анализ человеческих аспектов свободы иQавторитаризма вынуж-
дает нас рассмотреть ту роль, которую играют психологические фак-
торы вQкачестве активных сил процесса общественного развития, аQэто 
приводит кQпроблеме взаимодействия психологических, экономиче-
ских иQидеологических факторов. [...]

Никто до Фрейда не уделял такого внимания наблюдению иQизуче-
нию иррациональных, подсознательных сил, вQ значительной мере 
определяющих человеческое поведение. Он иQего последователи вQсо-
временной психологии не только открыли подсознательный пласт 
вQчеловеческой психикеQ— само существование которого отрицалось 
рационалистами,Q— но иQпоказали, что эти иррациональные явления 
подчиняются определенным законам иQпотому их можно вполне ра-
ционально объяснить. Он научил нас понимать язык снов иQсомати-
ческих симптомов, язык несообразностей вQчеловеческом поведении. 
Он открыл, что эти несообразностиQ— как иQвся структура характераQ— 
представляют собой реакции на воздействия внешнего мира, особен-
но на те, которые имели место вQраннем детстве.

Но Фрейд был настолько проникнут духом своей культуры, что не 
смог выйти за определенные, обусловленные ею границы. Эти грани-
цы не позволяли ему понять даже некоторых его больных иQмешали 
ему разобраться вQнормальных людях, аQтакже вQиррациональных яв-
лениях общественной жизни.

Поскольку эта книга подчеркивает роль психологических факторов 
вQобщем процессе общественного развития иQпоскольку данный ана-



67

лиз основан на некоторых фундаментальных открытиях ФрейдаQ — 
вQчастности, на роли подсознательных сил вQчеловеческом характере 
иQна зависимости этих сил от внешних воздействий,Q— я полагаю, что 
читателю будет полезно прежде всего ознакомиться сQосновными прин-
ципами нашего подхода кQпроблеме иQсQглавными различиями между 
этим подходом иQклассическими концепциями Фрейда

Фрейд принял традиционную установку, противопоставляющую 
человека иQобщество, аQтакже традиционную доктрину оQпорочности 
человеческой натуры. По Фрейду, человек вQсвоей основе антисоциален. 
Общество должно приручать его, позволять ему какое-то удовлетворе-
ние его биологическихQ— иQпоэтому непреодолимыхQ— потребностей; 
но главная задача общества состоит вQочищении иQограничении основ-
ных, низменных импульсов человека. ВQрезультате такого подавления 
этих импульсов происходит нечто волшебное: подавленные наклон-
ности превращаются вQстремления, имеющие культурную ценность, 
иQтаким образом становятся основой культуры. Этот странный переход 
от подавленного состояния кQцивилизованному поведению Фрейд обо-
значил словом «сублимация». Если степень подавления сильнее способ-
ности кQсублимации, то индивиды становятся невротиками иQподавле-
ние нужно ослабить. Но вообще существует обратная зависимость 
между удовлетворением человеческих стремлений иQкультурой: чем 
больше подавление, тем больше достижений культуры (и больше опас-
ность невротических расстройств). ВQтеории Фрейда отношение ин-
дивида кQобществу является, по существу, статичным: индивид остает-
ся, вQобщем, одним иQтем же, изменяясь лишь постольку, поскольку 
общество усиливает нажим на его естественные наклонности (тем 
самым принуждая кQбольшей сублимации) либо допускает их более 
полное удовлетворение (тем самым приносит вQжертву культуру).

Фрейд не избежал ошибки своих предшественников, формулиро-
вавших так называемые основные инстинкты человека. Его концепция 
человеческой натуры является вQосновном отражением тех важнейших 
стремлений, которые проявляются вQсовременном человеке. ВQкон-
цепции Фрейда индивид его культуры представляет «человека» во-
обще; аQстрасти иQтревоги, характерные для человека вQнашем обществе, 
возводятся вQ ранг неизменных сил, коренящихся вQ биологической 
природе человека.

Можно привести множество примеров, иллюстрирующих сказан-
ное (например, рассмотреть социальную основу враждебности 



68

вQ современном человеке, эдипова комплекса, или так называемого 
комплекса кастрации уQженщин), но я хотел бы остановиться только 
на одном, поскольку это важно для всей концепции человека как су-
щества социального. Фрейд всегда рассматривает человека вQего от-
ношениях сQдругими, но эти отношения представляются ему аналогич-
ными тем экономическим отношениям, какие характерны для 
капиталистического общества. Каждый работает для себя, сам по себе, 
на свой риск иQ— первоначальноQ— вне сотрудничества сQостальными. 
Но он не Робинзон Крузо; ему эти остальные необходимы как покупа-
тели, рабочие или работодатели; он должен покупать иQпродавать, давать 
иQбрать. Эти отношения регулируются рынком, идет ли речь оQтоварах 
или оQрабочей силе. Таким образом, индивид, первоначально одинокий, 
входит вQэкономические отношения сQдругими людьми для достижения 
лишь одной целиQ— продать или купить. Фрейдова концепция челове-
ческих отношений, по сути, копирует систему отношений экономиче-
ских. Индивид является нам сQполным набором биологически обуслов-
ленных потребностей, которые должны быть удовлетворены. Чтобы их 
удовлетворить, индивид вступает вQотношения сQдругими. Таким об-
разом, другие всегда являются «объектами», служат лишь средством 
для достижения цели: для удовлетворения каких-то стремлений, кото-
рые существуют вQиндивиде до того, как он вошел вQконтакт сQдругими. 
Поле человеческих взаимоотношений, по Фрейду, аналогично рынку; 
оно определяется обменом удовлетворения биологических потребно-
стей. При этом связь сQдругим индивидом всегда является лишь сред-
ством достижения цели, аQне целью как таковой.

В противоположность точке зрения Фрейда анализ, предложенный 
вQэтой книге, основан на предположении, что ключевой проблемой 
психологии является особого рода связанность индивида сQвнешним 
миром, аQне удовлетворение или фрустрация тех или иных человеческих 
инстинктивных потребностей. Более того, мы предполагаем, что связь 
между человеком иQобществом не является статичной. Нельзя пред-
ставлять дело так, будто, сQодной стороны, мы имеем индивида сQопре-
деленным набором естественных потребностей, аQсQдругойQ— отдельно 
иQнезависимо от негоQ— общество, которое эти потребности удовлет-
воряет или подавляет. Конечно, существуют определенные потреб-
ности, общие для всех, обусловленные природой,Q — голод, жажда, 
секс,Q— но те стремления, которые приводят кQразличию человеческих 
характеров,Q— любовь или ненависть, жажда власти или тяга кQпод-



69

чинению, влечение кQ чувственному наслаждению или страх перед 
нимQ— все они являются продуктами социального процесса. Самые 
прекрасные, как иQсамые уродливые, наклонности человека не вы-
текают из фиксированной, биологически обусловленной человеческой 
природы, аQвозникают вQрезультате социального процесса формиро-
вания личности. Иными словами, общество осуществляет не только 
функцию подавления, хотя иQэту тоже, но иQфункцию созидания лич-
ности. Человеческая натураQ— страсти человека иQтревоги егоQ— это 
продукт культуры; по сути дела, сам человекQ— это самое важное до-
стижение тех беспрерывных человеческих усилий, запись которых мы 
называем историей.

Главная задача социальной психологии состоит как раз вQ том, 
чтобы понять процесс формирования человека вQходе истории. По-
чему происходят изменения вQчеловеческом характере при переходе 
от одной исторической эпохи кQдругой? Почему дух Возрождения от-
личается от духа средневековья? Почему человеческий характер вQус-
ловиях монополистического капитализма уже не таков, каким был 
вQXIXQвеке? Социальная психология должна объяснить, почему воз-
никают новые способности иQновые страсти, хорошие иQдурные. Так, 
например, мы обнаруживаем, что сQэпохи Возрождения иQдо наших 
дней люди преисполнены пылким стремлением кQславе. Это стремле-
ние, которое кажется столь естественным, было совсем нехарактерно 
для человека средневекового общества. За тот же период вQлюдях раз-
вилось осознание красоты природы, которого прежде просто не суще-
ствовало. ВQ странах Северной Европы начиная сQ XVIQ века вQ людях 
развилась неуемная страсть кQтруду, которой до того не было уQсвобод-
ного человека.

Но не только люди создаются историейQ— история создается людь-
ми. Разрешение этого кажущегося противоречия иQсоставляет задачу 
социальной психологии . Она должна показать не только, как новые 
страсти, стремления иQзаботы возникают вQрезультате социальных про-
цессов, но иQкак человеческая энергия, вQэтих специфических формах 
ее проявления, вQсвою очередь становится активной силой, формиру-
ющей эти социальные процессы. Так, например, стремление кQславе 
иQуспеху иQпотребность вQтруде явились силами, без которых не мог бы 
развиться современный капитализм; без этих стимулов никто не смог 
бы вести себя вQсоответствии сQэкономическими иQсоциальными тре-
бованиями современной торгово-промышленной системы.



70

Фрейд представлял себе историю как результат действия психиче-
ских сил, не подверженных социальному влиянию. Из вышеизложен-
ного ясно, что точка зрения, представленная вQданной работе, отлича-
ется от точки зрения Фрейда, поскольку мы подчеркиваем свое 
несогласие сQего интерпретацией. Вместе сQтем мы подчеркиваем свое 
несогласие иQсQтеми теориями, которые отрицают роль человеческого 
фактора вQдинамике общественного развития. Это относится не только 
кQсоциологическим теориям, которые прямо стремятся убрать из со-
циологии любые психологические проблемы,Q— как уQДюркгейма иQего 
школы,Q— но иQкQтем, которые так или иначе связаны сQбихевиористской 
психологией. Общей ошибкой всех этих теорий является убеждение, 
что уQчеловеческой натуры нет своей динамики, что психические из-
менения можно объяснить лишь как развитие новых «привычек», воз-
никающих вQпроцессе адаптации кQизменившимся условиям.

Эти теории, якобы признающие психологический фактор, сводят 
его до уровня простого отражения определенных стандартов поведения 
вQданном, определенном обществе. Лишь динамическая психология, 
основы которой были заложены Фрейдом, может помочь нам на деле 
понять человеческий фактор, аQне только признать его на словах. Хотя 
фиксированной «человеческой природы» не существует, мы не можем 
рассматривать человеческую натуру как нечто беспредельно пластич-
ное; как нечто готовое приспособиться кQлюбым условиям без раз-
вития своей психической изменчивости. Хотя натура человека иQяв-
ляется продуктом исторической эволюции, она включает вQ себя 
иQ определенные наследственные механизмы, имеет определенные 
законы; психология должна эти механизмы иQзаконы раскрыть.

[...] Кроме вопроса оQтом, какого рода адаптация имеет место вQтом 
или ином случае, необходимо ответить иQна другие вопросы: что имен-
но заставляет людей приспосабливаться почти кQлюбым, хоть сколь-
нибудь приемлемым условиям жизни иQгде границы этой приспосо-
бляемости? Прежде всего мы обращаем внимание на то, что одни 
черты человеческой натуры являются более гибкими, аQдругиеQ— менее. 
Те черты характера, те стремления, которые отличают людей друг от 
друга, проявляют чрезвычайно широкую эластичность. Дружелюбие 
или враждебность иQразрушительность, жажда власти или стремление 
кQподчинению, отчужденность, тенденция кQсамовозвеличению, ску-
пость, тяга кQчувственным наслаждениям или страх перед нимиQ— все 
эти иQмногие другие стремления иQстрахи, которые можно обнаружить 



71

вQчеловеке, развиваются как реакции на определенные условия жизни. 
Они достаточно устойчивы; превратившись вQ черты человеческого 
характера, они исчезают или трансформируются вQдругие побуждения 
сQбольшим трудом. Но эти же черты характера являются гибкими вQтом 
смысле, что индивиды, особенно вQдетстве, развивают ту или иную 
склонность вQсоответствии сQобстановкой, вQкоторой им приходится 
жить. Ни одна из таких склонностей не является изначально присущей 
человеку.

В противовес этим приобретенным потребностям существуют 
иQ другие, обусловленные физиологической организацией человека. 
Утоление голода, жажды, сон иQт.Qд.Q— все эти потребности действи-
тельно внутренне присущи природе человека иQвластно требуют удов-
летворения. Для каждой из них существует определенный порог, за 
которым неудовлетворенность становится непереносимой; при пере-
ходе этого порога стремление кQудовлетворению потребности стано-
вится всепоглощающим. Физиологически обусловленные потребности 
можно объединить иQ определить как потребность самосохранения. 
Она составляет такую часть натуры человека, которая требует удов-
летворения при любых условиях иQпоэтому является первичным мо-
тивом человеческого поведения. Говоря проще, человек должен иметь 
возможность спать, есть, пить, защищать себя от врагов иQт.Qд. Чтобы 
иметь такую возможность, он должен трудиться иQсоздавать все для 
этого. Однако «труд»Q — это не абстрактная категория; труд всегда 
конкретен, это вполне определенная работа вQопределенной экономи-
ческой системе. Крепостной крестьянин вQ феодальном хозяйстве, 
земледелец вQиндейском пуэбло, независимый предприниматель вQка-
питалистическом обществе, продавщица универмага, рабочий уQкон-
вейера на заводеQ— эти различные виды деятельности требуют совер-
шенно различных характеров иQприводят кQразличным отношениям 
сQокружающими. Стоит человеку родиться, иQон оказывается на уже 
готовой сцене. Он должен есть иQпить, поэтому должен работать; аQус-
ловия иQспособы его работы детерминированы тем обществом, вQко-
тором он родился. Оба фактораQ— его потребность жить иQсоциальная 
системаQ— не могут быть изменены одним, отдельно взятым индиви-
дом; эти факторы иQопределяют развитие тех его черт, которые имеют 
большую пластичность.

Физиологические потребностиQ— это не единственная необходи-
мо присущая, императивная часть натуры человека. Есть еще одна, 



72

столь же непреодолимая; она не коренится вQфизиологических про-
цессах, но составляет самую сущность человеческого бытияQ — это 
потребность связи сQокружающим миром, потребность избежать оди-
ночества. Чувство полного одиночества ведет кQпсихическому разру-
шению, так же как физический голодQ— кQсмерти. Эта связанность 
сQдругими не идентична физическому контакту. Индивид может быть 
физически одинок, но при этом связан сQкакими-то идеями, мораль-
ными ценностями или хотя бы социальными стандартамиQ— иQэто дает 
ему чувство общности иQ «принадлежности». Вместе сQ тем индивид 
может жить среди людей, но при этом испытывать чувство полной 
изолированности; если это переходит какую-то грань, то возникает 
умственное расстройство шизофренического типа. Отсутствие связан-
ности сQ какими-либо ценностями, символами, устоями мы можем 
назвать моральным одиночеством. ИQможем утверждать, что моральное 
одиночество так же непереносимо, как иQфизическое; более того, фи-
зическое одиночество становится невыносимым лишь вQтом случае, 
если оно влечет за собой иQодиночество моральное.[...]

Важная сторона дела состоит вQтом, что человек не может жить без 
какого-то сотрудничества сQдругими. ВQлюбом мыслимом обществе 
человек должен объединяться сQдругими, если вообще хочет выжить, 
либо для защиты от врагов иQ опасностей природы, либо для того, 
чтобы иметь возможность трудиться иQпроизводить средства кQжизни. 
Даже уQРобинзона был свой Пятница, без которого он, наверно, не 
только вQ конце концов сошел бы сQ ума, но иQ умер. Необходимость 
вQпомощи особенно ощутима вQраннем детстве. Младенец не вQсосто-
янии самостоятельно выполнять важнейшие жизненные функции, 
поэтому связь сQдругими людьмиQ— для него вопрос жизни иQсмерти. 
Оказаться вQодиночествеQ— это серьезнейшая угроза самому существо-
ванию ребенка.

Однако есть еще одна причина, по которой принадлежность кQобщ-
ности становится столь насущно необходимой: это субъективное само-
сознание. Способность мыслить позволяет человекуQ— иQзаставляет 
егоQ— осознать себя как индивидуальное существо, отдельное от при-
роды иQот остальных людей. Как будет показано вQследующей главе, 
степень этого осознания может быть различной, но оно существует 
всегда. ИQвQрезультате возникает сугубо человеческая проблема: со-
знавая свою отдельность, сознаваяQ— пусть даже очень смутноQ— не-
избежность болезней, старости иQсмерти, человек не может не чувство-



73

вать, как он незначителен, как мало значит вQсравнении сQокружающим 
миром, со всем тем, что не входит вQего «я». Если он не принадлежит 
кQкакой-то общности, если его жизнь не приобретает какого-то смыс-
ла иQнаправленности, то он чувствует себя пылинкой, ощущение соб-
ственной ничтожности его подавляет. Человек должен иметь возмож-
ность отнести себя кQ какой-то системе, которая бы направляла его 
жизнь иQпридавала ей смысл; вQпротивном случае его переполняют 
сомнения, которые вQ конечном счете парализуют его способности 
действовать, аQзначит, иQжить.

[...] Человеческая натураQ— это не сумма врожденных, биологически 
закрепленных побуждений, но иQне безжизненный слепок сQматрицы 
социальных условий; это продукт исторической эволюции вQсинтезе 
сQопределенными врожденными механизмами иQзаконами. Натуре че-
ловека присущи некоторые неизменные факторы: необходимость удов-
летворять физиологические потребности иQ необходимость избегать 
морального одиночества. Мы видели, что индивид вынужден принять 
образ жизни, коренящийся вQсистеме производства иQраспределения, 
свойственной каждому данному обществу. ВQпроцессе динамической 
адаптации кQэтому образу жизни вQиндивиде развивается ряд мощных 
стимулов, мотивирующих его чувства иQдействия. Эти стимулы могут 
осознаваться индивидом, аQмогут иQне осознаваться, но вQобоих случаях 
они являются сильными факторами его психики и,Qоднажды возникнув, 
требуют удовлетворения. Стремление кQудовлетворению этих новых 
потребностей побуждает людей кQопределенным поступкам иQтаким 
образом вQсвою очередь становится активной силой, воздействующей 
на процесс общественного развития. [...]

[...]...свобода определяет человеческое существование как таковое, 
аQкроме того, ... понятие свободы меняется вQзависимости от степени 
осознания человеком себя самого как независимого иQотдельного ин-
дивида.

[...] Мы забываем, что проблема свободы является не только ко-
личественной, но иQкачественной. Разумеется, необходимо защищать 
иQотстаивать каждую из уже завоеванных свобод, необходимо их со-
хранять иQразвивать. Но вместе сQтем необходимо добиться свободы 
нового типа. Такой свободы, которая позволит нам реализовать свою 
личность, поверить вQсебя иQвQжизнь вообще. [...]

Психологические механизмы [...]Q— это механизмы избавления, 
«бегства», возникающие из неуверенного изолированного индивида.



74

[...] ВQпервую очередь мы займемся таким механизмом бегства от 
свободы, который состоит вQтенденции отказаться от независимости 
своей личности, слить свое «Я» сQкем-нибудь или сQчем-нибудь внеш-
ним, чтобы таким образом обрести силу, недостающую самому инди-
виду. Другими словами, индивид ищет новые «вторичные» узы взамен 
утраченных первичных. Отчетливые формы этого механизма можно 
найти вQстремлениях кQподчинению иQгосподству, илиQ— если исполь-
зовать другую формулировкуQ— вQмазохистских иQсадистских тенден-
циях, существующих вQтой или иной степени иQуQневротиков, иQуQздо-
ровых людей. [...]

Фрейд был первым, кто попытался дать этому явлению глубокое 
теоретическое объяснение. Сначала он думал, что садомазохизм 
является вQоснове своей явлением сексуальным [...]. ВQдальнейшем 
Фрейду стало ясно: значение тех явлений, которые он назвал мо-
ральным мазохизмом: стремлений не кQфизическому, аQкQдушевно-
му страданию. [...] Затем его точка зрения на феномен мазохизма 
изменилась. Он предположил, что существует биологически обу-
словленная тенденция кQразрушению, которая может быть направ-
лена против других или против самого себя,Q — так называемый 
«инстинкт смерти»:Q— иQчто мазохизм вQоснове является следствием 
этого инстинкта. [...]

Фрейд вQтечение многих лет почти не уделял внимания явлению 
несексуальной агрессии; вQсистеме Альфреда Адлера тенденции, оQко-
торых мы говорим, заняли центральное место. Однако он рассматри-
вал их не как мазохизм иQсадизм, аQкак «чувство неполноценности» 
иQ«стремление кQвласти». Адлер видит лишь рациональную сторону 
этих явлений. ВQто время как мы говорим об иррациональной тенден-
ции кQсамоуничижению, он считает комплекс неполноценности адек-
ватной реакцией на действительную неполноценность, такую как 
врожденные недостатки человека или общая слабость ребенка. ВQто 
время как мы считаем, что стремление кQвласти является проявлением 
иррациональной настроенности управлять другими людьми, он смо-
трит на это стремление только сQ рациональной стороны иQ говорит 
оQнем, как об адекватной реакции, направленной на защиту индивида 
от опасностей, проистекающих из его неуверенности иQнеполноцен-
ности. [...]

При мазохизме индивид побуждается кQдействию невыразимым 
чувством одиночества иQ ничтожности. Он пытается преодолеть это 



75

чувство, отказываясь от своего ЯQ (в психологическом смысле); для 
этого он принижает себя, доводит до крайнего ничтожества. Но боль 
иQстраданиеQ— это вовсе не то, кQчему он стремится; боль иQстраданиеQ— 
это цена, он платит ее вQнеосознанной надежде достичь неосознанной 
цели. [...]

Приспосабливаясь кQожиданиям окружающих, стараясь не отли-
чаться от него, человек может приглушить свои сомнения по поводу 
собственной сущности иQприобрести какую-то уверенность. Однако, 
цена за это высока: отказ от своей спонтанности, индивидуальности 
иQсвободы. [...]

Современный человек изображает удовлетворение иQ оптимизм, 
но вQглубине души он несчастен, почти на грани отчаяния. [...]

Что же означает свобода для современного человека? Он стал 
свободен от внешних оков, мешающих поступать вQсоответствии сQсоб-
ственными мыслями иQжеланиями. Он мог бы свободно действовать 
по своей воле, если бы знал, чего он хочет, что думает иQчувствует, но 
он этого не знает; он приспосабливается кQанонимной власти иQусва-
ивает такое Я,Qкоторое не составляет его сущности. ИQчем больше он 
это делает, тем беспомощнее себя чувствует, тем больше ему прихо-
дится приспосабливаться. [...]

Мы полагаем, что реализация своего ЯQдостигается не только уси-
лиями мышления, но иQпутем активного проявления всех его эмоци-
ональных возможностей. Эти возможности есть вQкаждом человеке, 
но они становятся реальными лишь вQтой мере, вQкакой они проявля-
ются. Иными словами, позитивная свобода состоит вQ спонтанной 
активности всей целостной личности человека. [...]

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. Когда формируется психоанализ как философское учение иQфе-
номен широкой культуры?

2. ВQчем суть коренной перемены вQпонимании сознания, произо-
шедшей благодаря творчеству З.QФрейда?

3. ВQкаких произведениях З.QФрейд исследует субъективный мир 
отдельного человека, проблемы социологии, религии, этики?

4. Назовите самостоятельные ответвления классического психоа-
нализа.



76

5. Почему концепция К.QЮнга называется «аналитической психо-
логией»? СQчем это связано?

6. Что называет К.QЮнг «архетипами коллективного бессознатель-
ного»?

7. ВQчем К.QЮнг усматривает суть «индивидуализации» как спосо-
ба формирования личности (в отличие от «социализации»)?

8. Какие ценности изучил К.Юнг для анализа «коллективного бес-
сознательного»?

9. Представителем какого направления фрейдизма был Эрих 
Фромм?

10QКаково главное отличие исследовательских интересов Фрейда 
иQего учеников?

11. Что, по мнению Фромма, является одним из условий свободы?
12. Назовите два способа, по Фромму, реализации человеком сво-

ей внутренней свободы.



77

НЕОПОЗИТИВИЗМ И ПОСТПОЗИТИВИЗМ

Неопозитивизм и"постпозитивизм"— это качественно особые этапы 
развития позитивизма, сформировавшегося в" XIX" в." как направление 
философской мысли в"связи с"индустриализацией социальной практики, 
радикально изменившей место человека в"мире. Предмет позитивизма"— 
исследование природы и"сущности науки. В"XIX"веке позитивизм в"своей 
эволюции прошел два этапа: классического позитивизма и"махизма .

При всей своей продуктивности махисты не сняли проблему развенчи-
вания принципа физикализма как фундамента идеала позитивного научно-
го знания, во весь голос поставившего по сути центральную для научного 
познания проблему, разрешение которой возможно только в"субъект-объ-
ектных координатах: что такое научная истина и"каковы ее критерии. 
Разрешение этой проблемы унаследовал третий этап, получивший название 
неопозитивизма, основные представители которого: английский логик, 
математик и"философ Бертран Рассел (1872–1970), австрийский философ 
и"логик Людвиг Витгенштейн (1889–1951); деятели «Венского кружка», 
образованного в"начале 20-х гг."XX"в."и"давшего начало «логическому пози-
тивизму»,"— руководитель Мориц Шлик (1882–1936), Рудольф Карнап 
(1891–1970) и"др.; члены берлинского «Общества научной философии», 
группы «аналитиков» в"Англии, Львовско-Варшавской школы в"Польше.

Чисто «логическую» тональность этапу неопозитивизма задает не-
посредственно Пуанкаре своим принципом конвенционализма. Чтобы 
понять внутреннюю «кухню» науки и," в" частности, разобраться, как 
могло случиться, что детище классической науки"— механическая кар-
тина мира выросла, по сути, на ложном основании, развенчанном рево-
люционными открытиями конца"XIX"в., в"центр философии науки был 
поставлен исследователь как чисто логический субъект. Этот этап 
реализует себя во множестве разнообразных школ и"направлений: «логи-
ческий атомизм», «логический позитивизм», «логический эмпиризм», 
«лингвистическая философия», «критический рационализм». Предмет 
философии теперь обосновывается как анализ языка науки и"затем рас-
ширяется до анализа языка вообще; приходит осознание, что язык" — 
фундамент и"«дом» бытия человека в"мире как средство конвенции.

Занимаясь анализом языка науки, логические позитивисты вынуждены 
теперь определяться по поводу соотношения эмпирического и"теоретиче-
ского уровней научного познания, которое поначалу рассматривается как 



78

соотношение видимого и"невидимого уровней реальности. В"целостном 
контексте неопозитивизма проблема соотношения двух основных уровней 
научного познания переводится в"плоскость формально логического, логи-
ко-математического и,"в"конечном счете, эпистемологического анализа 
с"сохранением акцентирования внимания на эмпиризме, в"котором неопо-
зитивисты по-прежнему видят ключ к"пониманию природы науки.

Преодоление кризиса в" профессиональном научном сообществе осу-
ществляется посредством поиска критерия истины в"новых исторических 
условиях. Б."Рассел стремился решить эту проблему на путях создания 
концепции «логического атомизма» как соответствия логической струк-
туры языка онтологической доктрине. Нацеленность на логико-матема-
тический анализ языка науки, реализованная британским философом, 
способствовала выработке критерия истины на этом этапе эволюции 
позитивизма, но все-таки исключительно на эмпирическом уровне, по-
скольку при всей широте взглядов Рассела, который не разделял крайности 
антифилософских установок позитивистов, прежде всего, их физикализм, 
и"был против огульной характеристики проблем традиционной философии 
как псевдопроблем, признавая за философией самостоятельную духовную 
силу, он, тем не менее, был солидарен с"неопозитивистами, считая важ-
нейшей философской проблемой обоснование научного знания в"чувствен-
ном опыте субъекта. Признавая реальность лишь за чувственными дан-
ными, входящими в" состав так называемых «нейтральных» фактов, 
Рассел пытался снять противопоставление объективного и"субъектив-
ного существования, т."е. решить проблему, которая пунктирной линией 
проходит через все рассмотренные этапы позитивизма.

Работы Б."Рассела, особенно те, где им излагается концепция «ло-
гического атомизма», «в значительной степени стимулировали» твор-
чество Л." Витгенштейна, по его собственному признанию. «Логико-
философский трактат»" — эта основная работа австрийского 
философа, в"которой он вслед за Расселом развивает «логический ато-
мизм», написана в"афористической форме, но с"выстроенной внутренней 
структурой, содержание которой разворачивается в"координатах со-
отношения «язык"— мир»: логическая структура языка идентична бы-
тийственной структуре мира. Однако сам мир"— это совокупность не 
вещей, а"«атомарных фактов», которые «предрешаются уже в"пред-
мете», поэтому «в логике нет ничего случайного». Объект есть нечто 
постоянное, а"его конфигурация"— изменяющееся, образующее атомар-
ный факт. Очевидна сохраняющаяся механистичность мировоззрения 



79

неопозитивистов, что соответствует духу формальной логики и"на-
глядно проявляется в"обосновании Витгенштейном тезиса о"независи-
мости атомарных фактов друг от друга. Язык в"целом, по Витгенштей-
ну, это описание всего, что есть в"мире, т."е. всех фактов, и"сверх того, 
это описание возможных фактов. Язык целиком, по убеждению автора, 
поддается логической формализации. А"те предложения, которые на-
рушают законы логики, или относятся к"ненаблюдаемым фактам, т."е. 
не предрешены в"предмете и,"соответственно, не являются конфигура-
цией объекта, бессмысленны. В"позитивистском духе к"этой области 
Витгенштейн относит традиционную метафизику.

В целом «Логико-философский трактат», детализирующий «логиче-
ский атомизм»," — это общее концептуальное детище Витгенштейна 
и"Рассела. Он насыщен тезисами по проблеме истинности наших сужде-
ний и"во многом способствовал тому, что деятели «Венского кружка»"— 
М."Шлик и"Р. Карнап вводят принцип верификации (лат. verus истинный 
и"facio делаю), обосновывающий, что истинным считается знание, ко-
торое можно свести к" простейшим (атомарным) высказываниям, на-
званным протокольными предложениями и"доступным для проверки на 
опыте с"помощью органов чувств. Не будем забывать, что для позити-
вистов опыт"— это упорядоченность наших ощущений. Приняв принцип 
верификации, ученые действовали по принципу: обжегшись на молоке, 
дуем на воду, поскольку ведь никто никогда эмпирически не наблюдал не-
делимые атомы, но на этом строилась вся классическая наука.

Оправившись от кризисного шока периода революционных открытий 
в"науке рубежа"XIX–XX"вв., сами ученые и"философы науки осознают, что 
теоретическому знанию, т."е. уровню, которого уже достигла классиче-
ская наука в" лице ньютоновской механики, не достойно опираться на 
эмпирический критерий истины. В"результате английский философ Карл 
Поппер (1902–1994) вырабатывает принцип фальсификации (лат. falsus 
ложный и" facio делаю) как теоретический критерий истины. Данный 
принцип раскрывает, что в"науке, как правило, идет борьба нескольких 
теорий, зачастую прямо противоположных, но равноправных по глубине 
и"степени правдоподобия, поэтому истинным может быть только такое 
научное положение, которое принципиально фальсифицируемо, т."е. опро-
вержимо. Например, современная наука трактует природу света как 
квантово-волновую, т."е. свет есть одновременно прерывистое и"непре-
рывное существование материи, что подтверждается технологическим 
использованием этого природного феномена.



80

Фактически позитивисты посредством принципа фальсификации 
переосмыслили принцип антиномичности И." Канта, в" соответствии 
с"учением которого антиномия"— это два противоположных тезиса об 
одном и"том же, каждый из которых доказывается либо как в"равной 
степени истинный, либо как в" равной степени ложный. Посредством 
своей системы четырех антиномий Кант собственно и"проложил фило-
софское теоретико-методологическое основание перехода от классической 
науки, с"ее опорой на демокритовский атомизм и"принцип механистиче-
ского детерминизма, к"современной науке, которая с"трудом поначалу 
«переварила» принцип структурной неисчерпаемости и"до сих пор еще не 
достаточно освоила принцип диалектического детерминизма. И"если бы 
позитивисты принципиально не отказались от наследства традиционной 
метафизики, возможно, им удалось бы на рубеже" XIX–XX" вв. снизить 
остроту кризисных переживаний ученых, воспитанных на образцах нью-
тоновской механики. Но история, как известно, не приемлет сослага-
тельного наклонения.

По контрасту с"аллергией позитивистов на классическую философию, 
русский ученый"— математик и"философ Павел Александрович Флоренский 
(1882–1943) выразил более «экономно» данный критерий истины: исти-
на там, где антиномия,"— с"прямой отсылкой по поводу вызревания дан-
ного принципа в"истории классической философии к"Гераклиту, Сократу, 
Кузанскому и,"наконец, Канту как автору зрелой концепции антиномич-
ности и"введения самой категории «антиномия» в"философский обиход.

Сам К."Поппер выводит принцип фальсификации, поднимая тем са-
мым критерий истины на теоретический уровень, посредством испытан-
ной в"веках научной стратегии, а"именно, методом от противного. Т."е. 
он, прежде всего, разоблачает неопозитивистов, которые держат науку, 
уже имеющую исторический опыт построения научной картины мира, 
что свидетельствует о"достигнутом ею теоретическом статусе, по-
прежнему в"крепких эмпирических объятиях, камуфлируя эту ситуацию 
логическими одеждами. Поппера не устраивает именно «психологизм» 
верификации как эмпирического критерия истины и,"стремясь преодолеть 
этот психологизм, он выстраивает фундамент «объективной науки», где 
критерий истины, в"том числе и"эмпирического «базиса» науки, находит-
ся в"теоретической области. По учению Поппера, «базисные высказыва-
ния» не могут быть «изолированными, то есть логически не связанными 
друг с"другом», и"их следует принимать, не исходя из доверия чувственно-
му опыту, а"в"результате проверки теорий.



81

Особая роль творчества К." Поппера в" эволюции позитивизма, по-
видимому, осознавалась им самим, поскольку он четко обозначил свою 
концепцию как «критический рационализм»; т."е. ставка на логику в"ис-
следовании прироста истинного научного знания объединяет Поппера 
с"неопозитивизмом, но при этом его критицизм направлен против психо-
логизации методологии эмпиризма, чем грешат, с"его точки зрения, не-
опозитивисты и"что выражается в"их принципе верификации. Эта по-
зиция Поппера по отношению к" неопозитивизму как третьему 
качественно особому этапу развития позитивизма по принципу: «свой 
среди чужих, и"чужой среди своих»,"— неоднократно выражается в"его 
текстах. Он категорически подчеркивал логическую несовместимость 
теоретического познания с" эмпирической верифицируемостью, но при 
этом стремился избежать и"крайностей теоретизма.

Принцип фальсификации Поппер считает стержневым как для те-
оретического, так и"эмпирического уровней научного познания. Он неодно-
кратно и"в"разных ракурсах поясняет, что только проверяемость самой 
теории является лакмусовой бумажкой «объективной» науки. И" хотя 
Поппер упоминает важность применимости теории, но понятия «прак-
тика» или, хотя бы, «полезность» не входят в"поле рефлексии Поппера, 
ибо он стремится исследовать прирост истинного научного знания ис-
ключительно в"парадигме формальной логики, отстаивая в"оппозиции по 
отношению к"индукции «дедуктивный метод проверки».

Понимание, что его критика эмпиризма как духа позитивизма не 
может быть сведена к"другой крайности"— к"теоретизму, а"также не-
обходимость именно критически снять достижения своих предшествен-
ников, а"не критикански их отбрасывать, приводит Поппера к"выстра-
иванию целостного поля науки. Теоретико-методологическим 
инструментарием осознания внутренней целостности науки у"него вы-
ступает взаимосвязь субъективного и"объективного в"динамике прироста 
научного знания. Теоретико-методологическим стержнем этой концеп-
ции, как и" ранней концепции критического рационализма выступает 
проблема соотношения субъективной и"объективной реальности в"струк-
турной динамике бытия, складывающейся из 1)"мира физических объектов 
и" состояний; 2)" мира психических и" ментальных состояний сознания; 
3)"мира объективного знания, т."е. содержания научных гипотез, лите-
ратурных произведений и"других, порождаемых психическим миром и"не 
зависящих от субъективного восприятия объектов. Обозначенная про-
блема разрабатывается Поппером антидиалектически, поскольку сама 



82

взаимосвязь второго и" третьего миров не раскрывается. Стремление 
избежать позиции субъективизма в"своей концепции приводит Поппера 
к"противоположной крайности, а"именно, к"абсолютизации «объектив-
ности и"автономии третьего мира» и"в"целом к"«эпистемологии без по-
знающего субъекта».

В контексте позитивизма произошел отказ от использования в"ло-
гике научного исследования категории «истина» как метафизического 
понятия, заменой которого становится концепт «правдоподобности» 
научной теории. Однако Поппер активно использует категорию «истина», 
но в"контексте фаллибилизма"— учения о"погрешимости, в"котором да-
ется антиномичная оценка релятивизму, получившему на этапе неклас-
сической науки, да и"в"современной культуре в"целом, мощную идейную 
подпидку. Одно из средств нейтрализации релятивизма в"научном иссле-
довании заключается в" выработанном на втором этапе позитивизма 
принципе конвенционализма, который так же оценивается Поппером 
антиномично. Конвенционализм, развиваемый Поппером, строится на 
сингулярных «базовых предложениях», принимаемых «как результат ре-
шения или соглашения». В"результате наука предстает как игра, осу-
ществляемая в"соответствии с"принятыми в"научном сообществе мето-
дологическими правилами, поскольку, согласно Попперу, всякое научное 
знание носит гипотетический характер, подвержено неизбежным ошиб-
кам (фаллибилизм) и" не может быть окончательно подтверждено, но 
зато благодаря критическому рационализму, основанному на принципе 
фальсификации, способно избавляться от ложных положений.

Относительно эпистемологического эволюционизма К."Поппера, сле-
дует, к"сожалению, констатировать биологизаторский характер этой 
концепции, поскольку для обоснования существования трех миров он про-
водит прямую параллель между биологическими и"интеллектуальными 
процессами, завершая целостную картину роста научного знания по ана-
логии с"биологической эволюцией, механизм которой он сводит к"приспо-
собительным реакциям. Биологизаторская редукция в"исследовании на-
учного познания приводит Поппера к"обоснованию в"качестве основного 
метода научного познания"— метод проб и"ошибок, который классическая 
наука в"силу достигнутой ею зрелости считала «обезьяним методом».

Таким образом, К."Поппер завершает разработку проблемы крите-
риев истины научного познания и"переключает внимание позитивистов 
на целостный анализ его исторической эволюции, прокладывая тем самым 
переход к"четвертому этапу, названному постпозитивизмом и"сформи-



83

ровавшемуся во второй половине"XX"в."Основные представители данного 
этапа: Томас Кун (1927–1996), Имре Лакатос (1922–1974), Пауль Фей-
ерабенд (1924–1997). Во многом под влиянием идей К."Поппера они раз-
вивают методологические основания науки как целостного и"исторически 
изменяющегося феномена.

Т. Кун в"своей работе «Структура научных революций» раскрывает 
историю науки в"целом как чередование этапов «нормальной науки» и"на-
учных революций, сущность которых заключается в"смене научных пара-
дигм. Состоявшиеся научные достижения, задающие содержательную 
направленность деятельности ученых этапа «нормальной науки», вы-
ступают как своего рода конвенциональное соглашение относительно 
парадигмальности знания, общепризнанного в"этот период и"задающего 
образцово показательные алгоритмы деятельности социального субъекта 
во всех сферах культуры. Процессуальность этих периодов истории на-
уки состоит в"«решении головоломок», что в"конце концов порождает 
«экстраординарные проблемы», знаменующие начало научной революции. 
При этом Кун сознательно оставляет проблему социальной детерминации 
развития науки за скобками.

Революции в"науке могут быть большими и"малыми, по мысли Куна. 
Однако при всей вариативности научных революций они имеют некий ин-
вариант, проистекающий из их идентичной сущности, который раскры-
вается Куном как их структура. Первый структурный элемент"— анома-
лия, которая выявляется только на фоне парадигмы. Появление аномалии 
провоцирует появление новой теории, чему предшествует формирование 
кризисной ситуации внутри «нормальной науки». Переход к"кризисному 
состоянию раскрывается Куном как «период экстраординарной науки», 
когда парадигма еще сохраняется, но все в"большей степени подвергается 
сомнению, что стимулирует обращение ученых к"философскому анализу 
как фундаментальному основанию разрешения возникающих загадок"— 
противоречий. Смена парадигмы"— это и"есть научная революция, пред-
ставляющая собой прерыв постепенности в"кумулятивном процессе при-
роста научных знаний как своеобразный качественный скачок. Раскрывая 
историю науки как движение к"истине, Кун учитывает роль принципов 
верификации и"фальсификации в"условиях революционно-кризисных пере-
живаний ученых, но при этом расширяет поиск критериев истины, вклю-
чая «эстетические данные» и"ценности «конкурирующих стандартов».

Значимость парадигмальной концепции Куна выходит за рамки ана-
лиза собственно процесса роста научного познания, поскольку, во-первых, 



84

революции в"науке приводят к"принципиальному изменению взгляда че-
ловека на мир; и,"во-вторых, наука, достигшая классической зрелости, 
что выражается в"построении теоретической конкретно-научной кар-
тины мира, и"синергийно взаимодействуя с"философской картиной мира, 
вырабатывает оптимальный алгоритм жизнедеятельности человека 
во всех сферах культуры. Концепция парадигмы Т."Куна"— важная веха 
на пути решения проблемы внутреннего единства социальной практики 
в"каждую конкретную эпоху. Актуализация парадигмального характе-
ра деятельности человека как результат синергии философской и"на-
учной картины мира, начиная с"эпохи Нового времени, дает основание 
для наиболее глубокого понимания парадигмы: это разработанный про-
фессиональным научным сообществом оптимальный алгоритм деятель-
ности социального субъекта в"конкретно исторических условиях, реа-
лизуемый им с" определенной степенью погрешности во всех сферах 
культуры. Механистическая парадигма выступила настолько мощной, 
внутренне объединяющей все сферы жизни общества стратегией, что 
это привело к"промышленной революции как впечатляющему историче-
скому результату, детерминировавшему глобализацию человеческой 
деятельности.

Сегодня осваивается диалектичность парадигмы, ее внутренняя 
противоречивость: с"одной стороны, важно использовать оптимальность 
парадигмы в" конкретно-исторических условиях, но, с" другой стороны, 
опасно впасть в"«парадигмальный паралич». В"связи с"чем возрастает 
роль субъективного фактора истории как свободной целенаправленной 
деятельности социального субъекта, соединяющей теоретическую и"прак-
тическую стороны общественного развития . Так, например, руководи-
тели швейцарской часовой индустрии, производящей механические часы, 
в"60-х гг."XX"в."оказались слепы по отношению к"новой кварцевой техно-
логии, предложенной их же соотечественниками, в"результате в"этой 
индустрии наступил кризисный период массового сокращения рабочих 
мест и" отставания от японской и" американской часовой индустрии, 
оперативно внедрившей новую технологию. Таким образом, с"одной сто-
роны, для научного работника в"своей профессиональной сфере, как и"для 
социального субъекта в"любой сфере, важно владеть современной пара-
дигмой, но, с"другой стороны, опасно парадигмально догматизироваться, 
не овладевая диалектической чуткостью к" динамике смены парадигм 
в"условиях ускорения темпов исторического развития. Сам Т."Кун очевид-
но был открыт для критики и"развития его историко-методологической 



85

концепции, о"чем свидетельствуют его слова в"адрес И."Лакатоса"— та-
лантливого критика-единомышленника.

И. Лакатос, выступая автором теории и"методологии научно-ис-
следовательских программ, развивает свою концепцию посредством про-
дуктивной критики идей К."Поппера и"Т. Куна и"теперь уже напрямую 
апеллирует к"философии. Для обоснования собственной концепции мето-
дологии научно-исследовательских программ Лакатос сравнивает со-
временные ему методологические концепции, позиционируемые как “ло-
гики открытия”: индуктивизм, конвенционализм и" методологический 
фальсификационизм. Их сравнение осуществляется в"контексте нового 
дискурса, заданного Лакатосом и"нацеленного на соотношение «внутрен-
ней» и"«внешней» истории науки, вводя таким образом проблему, широко 
ныне известную как соотношение интернализма и"экстернализма в"исто-
рии науки. Лакатос со всей «научной честностью», вопрос о"которой он 
ставит в"своей концепции, распрощался с"заблуждениями позитивизма 
в"отношении к"метафизике, свойственными первым этапам его развития. 
В"сравнении с"индуктивизмом и"конвенционализмом, по убеждению Ла-
катоса, именно фальсификационизм выступает «логически безупречным», 
хотя и" «сталкивается со своими собственными эпистемологическими 
трудностями», поскольку ищет «смелых» фальсифицируемых теорий 
и" «великих отрицательных решающих экспериментов», что образует 
стержень «рациональной реконструкции развития научного знания».

Проблема взаимосвязи внутренней и" внешней истории науки как 
соотношения рационально-объективного, с"одной стороны, и"иррацио-
нально-субъективного, с"другой, составляет стержень целостного со-
держания концепции методологии научно-исследовательских программ, 
в"рамках которой, по убеждению Лакатоса, только и"можно удовлет-
ворительно обсуждать «центральные проблемы логики открытия». 
Исследовательская программа" — это «последовательность теорий», 
структура которой складывается из методологических правил «отри-
цательной» и"«положительной эвристики». Модель исследовательской 
программы представляется сферичной, поскольку ее содержание имеет 
центр в"форме конвенционально принятого «жесткого ядра», содержа-
щего, прежде всего, метафизическую установку, которая влияет на 
конвенциональное решение не зависимо от того, осознает сам исследо-
ватель это влияние или нет. Таким образом, позитивизм, реагируя на 
историческую потребность индустриальной и" постиндустриальной 
эпохи интенсивно развивать самосознание науки в"соответствии с"ее 



86

принципиально новой ролью и"возрастающей социальной ответственно-
стью, осуществил серьезную, глубинно содержательную эволюцию в"пре-
дельных координатах: от отрицания продуктивной мировоззренческо-
методологической роли классической философии, т." е. метафизики, до 
понимания ее определяющего влияния на науку.

В отличие от концепции парадигмы Т."Куна в"исследовательской про-
грамме И."Лакатоса нет аномалии, а"позитивная эвристика диктует уче-
ному выбор проблем. В"отличие от «наивного фальсификационизма» Поппе-
ра не разрозненная «цепь предположений и"опровержений», а"поступательно 
преемственное развитие исследовательской программы посредством дина-
мики взаимодействия положительной и"отрицательной эвристики опреде-
ляет прогресс науки под определяющим влиянием метафизики на науку. 
Вместо попперовской методологии «проб и"ошибок» Лакатос обоснованно 
предлагает методологию, основанную на «заранее разработанном плане».

Последовательная рефлексия методологии прироста научного знания, 
осуществленная в"процессе эволюции позитивизма и"доведенная в"макси-
мальной степени до рационализации алгоритма исследовательского про-
цесса, актуализировала потребность в"осознании творческого характера 
научной деятельности и"взаимной обусловленности науки с"иными эле-
ментами духовной культуры. Сущность творчества иррациональна. В"силу 
диалектической логики духовно-интеллектуального развития социально-
го субъекта максимальная рационализация его деятельности смещает 
концентрацию его внимания к"противоположному полюсу. И"даже наука, 
необходимый атрибут которой заключается в" теоретичности, не со-
ставляет исключения для проявления данной диалектической закономер-
ности. В"истории позитивизма она воплотилась в"разработке П."Фейе-
рабендом концепции «эпистемологического анархизма».

В противоречивом сотворчестве с"Поппером и"Лакатосом и"исходя 
из фальсификационизма, Фейерабенд обосновывает методологический 
принцип пролиферации (размножения) теорий, в"соответствии с"которым 
выработка альтернативных теорий способствует их взаимной критике 
и"ускоряет развитие науки. Пролиферация, по мысли Фейерабенда, обу-
словливает плюрализм в"методологии научного познания, снимая ограни-
чения, накладываемые правилами любой единственно принятой методо-
логии. Поэтому каждая теория формирует свой собственный язык 
и"складывается несоизмеримость конкурирующих и"сменяющих друг дру-
га альтернативных теорий. В"результате пролиферация и"несоизмери-
мость теорий создают платформу для анархизма, когда любой ученый 



87

может творить, не считаясь ни с"какими нормами, регламентирующими 
научную деятельность.

Более того, Фейерабенд идет дальше. Стремясь преодолеть дух сци-
ентизма, нацеленный на утверждение монополизма науки не только на 
истину, но и"на конструктивное преобразование действительности, он 
утверждает равноправие множества типов познания, раскрывая от-
носительность границ между наукой, религией, мифом, искусством и"т."п. 
Подкрепляя свою концепцию «эпистемологического анархизма» социоло-
гическими выкладками в"работе «Наука в"свободном обществе» (1978"г.), 
Фейерабенд обосновывает равноправность всех идеологий и" традиций, 
а"также необходимость отделения науки по аналогии с"церковью от го-
сударства. После выхода в"1975"г."его книги «Против метода. Очерк анар-
хистской теории познания» началось победное шествие постмодернизма, 
провозгласившего полный релятивизм и" равноправие всех когнитивных 
практик"— науки. религии, магии и"т."п.

Фрагменты произведений публикуются по изданиям:

Витгенштейн Л.И. Логико-философский трактат. М.: АСТ, 2018. 
159"с.

Карнап Р."Философские основания физики. Введение в"философию на-
уки. М.: Изд-во ЛКИ, 2008. 385"с.

Кун Т."Структура научных революций: Пер. с"англ.; Сост. В.Ю. Куз-
нецов. М.: ООО «Изд-во АСТ», 2001. 605"с.

Лакатос И." Избранные произведения по философии и" методологии 
науки. М., 2008. 475"с.

Поппер К."Логика научного исследования: Пер. с"англ."/ Под общ. ред. 
В.Н. Чадовского. М.Республика, 2005. 446"с.

Рассел Б."Избранные труды. Новосибирск, 2009. 257"с.
Фейерабенд П." Избранные труды по методологии науки: Перевод 

с"англ. и"нем. А."Л. Никифорова; Общ. ред. и"вступ. ст. И."С. Нарского. 
М.: Прогресс, 1986. 542"с.

Из работы Б. Рассела «Философия логического атомизма»

[...] Причина, по которой я называю свою доктрину логическим 
атомизмом, состоит вQтом, что атомы, которые я хочу получить как 
конечный результат анализа, являются логическими, аQне физически-
ми. [...]



88

Из работы Л.И. Витгенштейна «Логико-философский трактат»

[...] Если я знаю объект, то я также знаю все возможности его 
вхождения вQатомарные факты [...]

[...] Большинство предложений иQвопросов, высказанных по по-
воду философских проблем, не ложны, аQбессмысленны. Поэтому мы 
вообще не можем отвечать на такого рода вопросы, мы можем только 
установить их бессмысленность [...]

[...] Механика есть попытка построить по единому плану все ис-
тинные предложения, вQкоторых мы нуждаемся для описания мира [...]

Из работы Р. Карнапа «Философские основания физики. 

Введение в философию науки»

[...] Различие между наблюдаемым иQненаблюдаемым состоит вQсте-
пени. Мы можем сQ помощью эмпирической процедуры дать явное 
определение такому понятию, как длина, потому что ее можно легко 
иQнепосредственно измерить, иQмаловероятно, чтобы оно могло быть 
видоизменено новыми наблюдениями. Но было необдуманно искать 
столь сильные правила соответствия, которые бы явным образом 
определяли «электрон». Понятие «электрона» настолько далеко от 
непосредственных простых наблюдений, что лучше всего сохранить 
его вQвиде теоретического термина, допускающего модификацию бла-
годаря новым наблюдениям [...]

Из работы К. Поппера «Логика научного исследования»

[...] СQмоей точки зрения, индукции вообще не существует (в сно-
ске: «Я отрицаю... существование индуктивных процедур иQ«индук-
тивных выводов»»). Поэтому выведение теорий из сингулярных вы-
сказываний, «верифицированных опытом» (чтобы это ни означало), 
логически недопустимо. Следовательно, теории никогда эмпирически 
не верифицируемы. [...]

[...] Я,Qконечно, признаю некоторую систему эмпирической или 
научной, только вQтом случае, если имеется возможность ее опытной 
проверки. [...] Не верифицируемость, аQфальсифицируемость системы 
следует рассматривать вQкачестве критерия демаркации. Это означает, 
что мы не должны требовать возможности выделить некоторую на-



89

учную систему раз иQнавсегда вQположительном смысле, но обязаны 
потребовать, чтобы она имела такую логическую форму, которая по-
зволяла бы посредством эмпирических проверок выделить ее вQ от-
рицательном смысле: эмпирическая система должна допускать опро-
вержение опытом. [...]

[...] ВQходе проверки теорий, вQходе формулировки поисковых вопро-
сов об этих теориях следует отвечать принятием тех или иных базисных 
высказываний [...] ...Базисные высказывания не оправдываются нашим 
чувственным опытом, но ониQ— сQлогической точки зренияQ— принима-
ются посредством некоторого акта, волевого решения [...]

[...] Мы выбираем ту теорию, которая наилучшим образом вы-
держивает конкуренцию сQдругими теориями, которая вQходе естествен-
ного отбора оказывается наиболее пригодной кQвыживанию... Теория 
есть инструмент, проверка которого осуществляется вQходе его при-
менения иQ оQ пригодности которого мы судим по результатам таких 
применений [...]

[...] Если принятое базисное высказывание противоречит некото-
рой теории, то мы считаем, что это дает нам достаточные основания 
для фальсификации теории только вQ том случае, если оно вQ то же 
время подкрепляет фальсифицирующую теорию. [...]

[...] ЯQпринимаю реалистскую иQобъективную точку зрения: вос-
приятие вQкачестве «базиса» я пытаюсь заменить критической про-
веркой [...]

[...] Слова «объективный» иQ«субъективный» являются философ-
скими терминами, обремененными тяжелым наследием противоре-
чивых способов использования, нескончаемых иQ безрезультатных 
дискуссий. Мой способ использования терминов «объективный» 
иQ«субъективный» весьма напоминают кантовский. Кант использует 
слово «объективный» для того, чтобы указать, что научное знание 
должно допускать «оправдание», независимое от чьей-либо прихоти. 
Оправдание, по Канту, «объективно», если оно вQпринципе может быть 
проверено иQпонято любым человеком. Кант пишет: «Если суждение 
значимо для каждого, кто только обладает разумом, то оно имеет объ-
ективно достаточное основание». ЯQ считаю, что теории никогда не 
могут быть полностью оправданы иQверифицированы, но тем не менее 
они проверяемы. Следовательно, я буду полагать, что объективность 
научных высказываний основана на возможности их интерсубъектив-
ной проверки. Слово «субъективный» применяется Кантом кQнашему 



90

чувству субъективной уверенности, которая может изменяться по 
степени. Исследование происхождения этого чувства представляет 
собой дело психологии. Уверенность, кQ примеру, может возникать 
«согласно законам ассоциации». Объективные основания также могут 
служить «субъективными причинами суждения», поскольку мы можем 
раздумывать об этих основаниях иQвQконце концов убедиться вQих не-
оспоримости. Кант, пожалуй, был первым мыслителем, осознавшим, 
что объективность научных высказываний тесно связана сQпострое-
нием теорий, то есть сQиспользованием гипотез иQуниверсальных вы-
сказываний. Только тогда, когда некоторые события повторяются 
вQсоответствии сQнекоторыми правилами иQрегулярностями (как вQслу-
чае воспроизводимых экспериментов), наши наблюдения вQпринципе 
могут быть проверены каждым человеком. Даже наши собственные 
наблюдения мы не принимаем всерьез иQне приписываем им статус 
научных наблюдений до тех пор, пока не повторим иQтем самым не 
проверим их. Только вQ результате подобных повторений мы можем 
убедить себя вQтом, что имеем дело не сQпростым «совпадением», аQсQсо-
бытиями, которые вследствие их регулярности иQвоспроизводимости 
являются вQпринципе интерсубъективно проверяемыми. [...]

[...] Люди подвержены ошибкам, иQдостоверность не является пре-
рогативой человечества (как иQзнание, обладающее высокой вероят-
ностью...) [...] все наше познание представляет собой догадки, часть 
из которых выдерживают серьезные проверки. [...]

[...] Методологические правила рассматриваются мною как кон-
венции. Их можно описать вQвиде правил игры, характерной для эм-
пирической науки, которые отличаются от правил чистой логики при-
мерно вQтой же степени, вQкакой правила игры вQшахматы отличаются 
от правил логики (вряд ли кто-либо согласился считать правила шах-
матной игры частью чистой логики). [...]

[...] Философия конвенционализма заслуживает большого ува-
жения за то, что она помогла прояснить отношения между теорией 
иQэкспериментом [...] конвенционалисты вQотличие от индуктивистов 
осознали важность той роли, которую играют вQпроведении иQинтер-
претации научных экспериментов наши действия иQоперации, пла-
нируемые вQсоответствии сQпринятыми нами соглашениями иQдедук-
тивными рассуждениями [...]

[...] Мы имеем дело сQ унаследованными структурами, которые 
передаются при помощи инструкций, то есть посредством генетиче-



91

ского кода или традиции; на всех трех уровнях новые структуры иQно-
вые инструкции возникают вQрезультате пробных изменений, идущих 
изнутри данной структуры, то есть посредством предварительных проб, 
подвергшихся естественному отбору, или процедур устранения оши-
бок. [...]

Из работы Т. Куна «Структура научных революций»

[...] «Нормальная наука» означает исследование, прочно опираю-
щееся на одно или несколько прошлых научных достижений, которые 
вQ течение некоторого времени признаются определенным научным 
сообществом как основа для его дальнейшего действия. [...]

[...] Парадигмы зрелого научного сообщества могут быть опреде-
лены сравнительно легко [...] определение парадигм, разделяемых 
всеми членами сообщества, еще не означает общих для них правил. 
[...] отсутствие стандартной интерпретации или общепринятой редук-
ции кQправилам не будет препятствовать парадигме направлять ис-
следование [...] парадигмы направляют научное исследование как 
благодаря непосредственному моделированию, так иQсQпомощью аб-
страгированных их них правил. [...]

[...] Революции вQнауке могут быть большими иQмалыми ...некото-
рые революции затрагивают только членов узкой профессиональной 
подгруппы иQ... для таких подгрупп даже открытие нового иQнеожидан-
ного явления может быть революционным. [...]

[...] аномалия появляется только на фоне парадигмы. Чем более 
точна иQразвита парадигма, тем более чувствительным индикатором 
она выступает для обнаружения аномалии, что тем самым приводит 
кQизменению вQпарадигме. [...] тот факт, что важные научные новшества 
так часто предлагались вQодно иQто же время несколькими лаборато-
риями, указывает на вQ значительной мере традиционную природу 
нормальной науки иQна полноту, сQкоторой эта традиционность по-
следовательно подготавливает путь кQсобственному изменению. [...]

[...] Далеко не случайно, ... появлению физики Ньютона вQXVIIQвеке, 
аQтеории относительности иQквантовой механики вQXXQвеке предше-
ствовали иQсопутствовали фундаментальные философские исследова-
ния современной им научной традиции. [...]

[...] Почти всегда люди, которые успешно осуществляют фунда-
ментальную разработку новой парадигмы, были либо очень молодыми, 



92

либо новичками вQтой области, парадигму которой они преобразова-
ли. [...] решение отказаться от парадигмы всегда одновременно есть 
решение принять другую парадигму, аQприговор, приводящий кQтако-
му решению, включает как сопоставление обеих парадигм сQприродой, 
так иQсравнение парадигм друг сQдругом. [...] суть этого процесса со-
стоит вQ соединении верификационных иQ фальсификационных тен-
денций, вQкотором вероятностное сравнение теорий играет централь-
ную роль. [...]

[...] Изменения парадигм ведут за собой ученых иQстудентов иQпод-
водят их все ближе иQближе кQистине. [...]

[...] Даже сегодня общая теория относительности Эйнштейна дей-
ствует притягательно главным образом благодаря своим эстетическим 
данным. [...] Но это не предполагает, что триумф новой парадигмы 
приходит вQконце концов благодаря некоему мистическому влиянию 
новой эстетики. Наоборот, очень немногие исследователи порывают 
сQтрадицией исключительно из этих соображений. [...]

[...] Хотя историк всегда может найти последователей того или 
иного первооткрывателя, ... которые вели себя неразумно, ибо про-
тивились новому слишком долго, он не сможет указать тот рубеж, 
сQ которого сопротивление становится нелогичным иQ ненаучным. 
Самое большее, что он, возможно, скажет,Q — это то, что человек, 
который продолжает сопротивляться после того, как вся его про-
фессиональная группа перешла кQновой парадигме, ipso facto перестал 
быть ученым. [...]

[...] ЯQпришел кQвыводу, что не встречал статей по вопросам на-
учного метода, вQкоторых были бы выражены взгляды, так тесно смы-
кающиеся сQмоими взглядами. Это открытие было для меня большой 
поддержкой, так как означало, что теперь я не буду столь одинок вQоб-
ласти методологии, как это было раньше. ... Однако, хотя мое согласие 
сQЛакатосом иQочень велико, все-таки оно не является полным. [...]

Из работы И. Лакатоса 

«История науки и ее рациональные реконструкции»

[...] Философия науки вырабатывает нормативную методологию, 
на основе которой историк реконструирует “внутреннюю историю” 
иQтем самым дает рациональное объяснение роста объективного зна-
ния. [...]



93

[...] Историк-индуктивист признает только два вида подлинно на-
учных открытий: суждения оQтвердо установленных фактах иQиндук-
тивные обобщения. Они, иQтолько они, составляют, по его мнению, 
спинной хребет внутренней истории науки. [...]

[...] Если конвенционалист не хочет отказаться от той идеи, что 
рост “фактуальной” науки имеет некоторое отношение кQобъективной, 
фактуальной истине, то вQэтом случае он должен выдумать некий ме-
тафизический принцип, которому должны удовлетворять его правила 
научной игры. Если же он не сделает этого, ему не удастся избежать 
скептицизма или по крайней мере одной из радикальных форм ин-
струментализма [...] попперовская теория истинного содержания, 
правдоподобности иQ подтверждения является базисом философски 
корректного варианта конвенционализма. [...]

[...] Для историка-фальсификациониста особую проблему пред-
ставляет “ложное сознание”—“ложное”, конечно, сQточки зрения его 
теории рациональности. Почему, например, некоторые ученые счи-
тают решающие эксперименты скорее позитивными иQверифициру-
ющими, чем негативными иQ фальсифицирующими? Для решения 
этих проблем именно фальсификационист Поппер разработал—луч-
ше, чем кто-либо до него,—концепцию оQрасхождении объективно-
го знания (в его “третьем мире”) сQ искаженными отображениями 
этого знания вQиндивидуальном сознании. Тем самым он открыл путь 
для проведения моего различения между внутренней иQ внешней 
историей. [...]

[...] Для фальсификационизма неопровержимая “метафизика” 
имеет лишь внешнее интеллектуальное влияние; согласно же моему 
подходу, она представляет собой существенную часть рациональной 
реконструкции науки. [...]

[...] Рациональная реконструкция, или внутренняя история, явля-
ется первичной, аQвнешняя историяQ— лишь вторичной, так как наи-
более важные проблемы внешней истории определяются внутренней 
историей [...]

[...] Именно ряд или последовательность теорий, связанных за-
мечательной непрерывностью, позволяющей называть этот ряд ис-
следовательской программой [...]

[...] Если историю науки понимают как историю конкурирующих 
исследовательских программ, то большинство одновременных от-
крытийQ— теоретических или фактуальныхQ— объясняются тем, что 



94

исследовательские программы являются общим достоянием иQвQраз-
личных уголках мира многие люди работают по этим программам, не 
подозревая оQсуществовании друг друга. [...]

[...] Методологические правила, часть из них—это правила, ука-
зывающие каких путей исследования нужно избегать (отрицательная 
эвристика), другая часть—это правила, указывающие, какие пути надо 
избирать иQ как по ним идти (положительная эвристика). [...] когда 
активная сила позитивной эвристики ослабевает, аномалиям может 
быть уделено большее внимание. [...]

[...] Догматическая установка науки, которой объясняются ее ста-
бильные периоды, взята Куном как главная особенность “нормальной 
науки”. Концептуальный каркас, вQ рамках которого Кун пытается 
объяснить непрерывность научного развития, заимствован из соци-
альной психологии; я же предпочитаю нормативный подход кQэписте-
мологии. ЯQсмотрю на непрерывность науки сквозь “попперовские 
очки”. Поэтому там, где Кун видит “парадигмы”, я вижу еще иQраци-
ональные “исследовательские программы”. [...]

Из работы П. Фейерабенда 

«Против методологического принуждения»

ВВЕДЕНИЕ
Наука иQпорядок

Порядок в"наши дни есть обычно
там, где ничего нет.
Он указывает на бедность.
Б е р т о л ь т  Б р е х т

Наука представляет собой по сути анархистское предприятие: те-
оретический анархизм более гуманен иQпрогрессивен, чем его альтер-
нативы, оnирающиеся на закон иQпорядок.

Данное сочинение написано вQубеждении, что, хотя анархизм, быть 
может, не самая привлекательная политическая философия, он, без-
условно, необходим как эпистемологии, так иQфилософии науки.

Основания этому найти нетрудно.
«История вообще, история революций вQчастности, всегда богаче 

содержанием, разнообразнее, разностороннее, живее, “хитрее”», чем 
могут вообразить себе даже самые лучшие историки иQметодологи . 



95

История полна «случайностей иQнеожиданностей», демонстрируя нам 
«сложность социальных изменений иQнепредсказуемость отдаленных 
последствий любого действия или решения человека» . Можем ли мы 
на самом деле верить вQто, что наивные иQшаткие правила, которыми 
руководствуются методологи, способны охватить эту «паутину взаи-
модействий»? ИQне очевидно ли, что успешное соучастие вQпроцессе 
такого рода возможно лишь для крайнего оппортуниста, который не 
связан никакой частной философией иQпользуется любым подходящим 
кQслучаю методом?

Именно кQтакому выводу должен прийти знающий иQвдумчивый 
наблюдатель. «Отсюда,Q— продолжает В.QИ. Ленин,Q— вытекают два 
очень важных практических вывода: первый, что революционный 
класс для осуществления своей задачи должен уметь овладеть всеми, 
без малейшего изъятия, формами или сторонами общественной дея-
тельности ... второй, что революционный класс должен быть готов 
кQсамой быстрой иQнеожиданной смене одной формы другою» . «Внеш-
ние условия,Q— пишет Эйнштейн,Q— которые [для ученого П.QФ.] уста-
новлены фактами опыта, не позволяют ему при построении концеп-
туального мира чрезмерно строго придерживаться какой-то одной 
эпистемологической системы. Поэтому последовательному эпистемо-
логу ученый должен казаться чем-то вроде недобросовестного оппор-
туниста...». Сложная обстановка, складывающаяся вQрезультате неожи-
данных иQ непредсказуемых изменений, требует разнообразных 
действий иQотвергает анализ, опирающийся на правила, которые уста-
новлены заранее без учета постоянно изменяющихся условий истории.

Конечно, можно упростить обстановку, вQкоторой работает уче-
ный, посредством упрощения главных действующих лиц. ВQ конце 
концов, история науки вовсе не складывается только из фактов иQвы-
веденных заключений. Она включает вQсебя также идеи, интерпрета-
ции фактов, проблемы, создаваемые соперничающими интерпрета-
циями, ошибки иQт.Qп. При более тщательном анализе мы обнаружим, 
что наука вообще не знает «голых фактов», аQ те «факты», которые 
включены вQнаше познание, уже рассмотрены определенным образом 
и,Qследовательно, существенно концептуализированы. Если это так, 
то история науки должна быть столь’ же сложной, хаотичной, полной 
ошибок иQразнообразия, как иQте идеи, которые она содержит. ВQсвою 
очередь эти идеи должны быть столь же сложными, хаотичными, 
полными ошибок иQ разнообразия, как иQ мышление тех, кто их 



96

выдумал. Напротив, небольшая «промывка мозгов» может заставить 
нас сделать историю науки беднее, проще, однообразнее, изобразить 
ее более «объективной», более доступной для осмысления на базе 
строгих иQнеизменных правил.

Известное нам сегодня научное образование преследует именно эту 
цель. Оно упрощает «науку», упрощая ее составные элементы. Сначала 
определяется область исследования. Она отделяется от остальной исто-
рии (физика, например, отделяется от метафизики иQтеологии), задает-
ся ее собственная «логика». Полное овладение такой «логикой» оказы-
вается необходимым условием для работы вQданной области: она делает 
действия исследователей более единообразными иQвместе сQтем стан-
дартизирует большие отрезки исторического nроцесса. Возникают 
устойчивые «факты», которые сохраняются, несмотря на все изменения 
истории. Существенная часть умения создавать такие факты состоит, 
по-видимому, вQподавлении интуиции, которая может привести кQраз-
мыванию установленных границ. Например, религия человека, его 
метафизика или его чувство юмора (естественное чувство юмора, не 
вымученная чаще всего желчная профессиональная ироничность) не 
должны иметь никакой связи сQего научной деятельностью; Его вооб-
ражение ограниченно, даже язык не является его собственным . Это 
вQсвою очередь находит отражение вQприроде научных «фактов», которые 
воспринимаются как независимые от мнений, веры иQоснов культуры.

Таким образом, можно создать традицию, которая будет поддер-
живаться сQпомощью строгих правил иQдо некоторой степени станет 
успешной. Но желательно ли поддерживать такую традицию иQисклю-
чать все остальное? Должны ли мы передать ей все права вQобласти 
познания, так что любой результат, полученный каким-либо другим 
методом, следует сразу же отбросить? Именно этот вопрос я намерен 
обсудить вQ настоящей работе. Моим ответом на него будет твердое 
иQрешительное «нет!».

Для такого ответа есть два основания. Первое за¬ключается вQтом, 
что мир, который мы хотим исследовать, представляет собой вQзначитель-
ной степени неизвестную сущность. Поэтому мы должны держать свои 
глаза открытыми иQне ограничивать себя заранее. Одни эпистемологи-
ческие предписания могут показаться блестящими вQсравнении сQдруги-
ми эпистемологическими предписаниями или принципами, однако кто 
может гарантировать, что они указывают наилучший путь кQоткрытию 
подлинно глубоких секретов природы, аQне нескольких изолированных 



97

«фактов»? Второе основание состоит вQтом, что описанное выше на-
учное образование (как оно осуществляется вQнаших школах) несовме-
стимо сQпозицией гуманизма. Оно вступает вQпротиворечие сQ«бережным 
отношением кQиндивидуальности, которое только может создать все-
сторонне развитого человека» . Оно «калечит, как китаянки калечат свои 
ноги, зажимая вQтиски каждую часть человеческой природы, которая 
хоть сколько-нибудь выделяется», иQформирует человека, исходя из того 
идеала рациональности, который случайно оказался модным вQнауке 
или вQфилософии науки. Стремление увеличить свободу, жить полной, 
настоящей жизнью иQсоответствующее стремление раскрыть секреты 
природы человеческого бытия приводят, следовательно, кQотрицанию 
всяких универсальных стандартов косных традиций. (Естественно, что 
это приводит кQотрицанию значительной части современной науки).

Просто удивительно, насколько профессиональные анархисты не 
замечают нелепого эффекта «законов разума», или законов научной 
практики. Выступая против ограничений любого рода за свободное 
развитие индивида, не стесненное какими-либо законами, обязан-
ностями или обязательствами, они, тем не менее, безропотно при-
нимают все те строгие рамки, которые ученые иQлогики накладывают 
на научное исследование иQлюбой вид познавательной деятельности. 
Законы научного метода или же то, что отдельные авторы считают за-
конами научного метода, иногда проникают даже вQ сам анархизм. 
«Анархизм есть мир понятий, опирающийся на механистическое объ-
яснение всех феноменов,Q— писал Кропоткин.Q— Его метод исследо-
вания есть метод точного естествознания... метод индукции иQдедук-
ции» . «Отнюдь не очевидно,Q— пишет современный «радикальный» 
профессор из Колумбии,Q— что научное исследование требует абсо-
лютной свободы слова иQдискуссий. Практика скорее показывает, что 
определенного рода несвобода не препятствует развитию науки...»

Разумеется, есть люди, которым это «не очевидно». Поэтому мы 
начнем сQрассмотрения основ анархистской методологии соответству-
ющей анархистской науке. Не следует опасаться, что уменьшение 
интереса кQзакону иQпорядку вQнауке иQобществе, характерное для анар-
хизма этого рода, приведет хаосу. Нервная система людей для этого 
слишком хорошо организована. Конечно, может прийти час, когда 
разуму будет необходимо предоставить временное преобладание иQког-
да он будет мудро защищать свои правила, отставив вQ сторону все 
остальное. Однако, на мой взгляд, пока этот час еще не настал. [...]



98

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. Как расширяется предмет позитивизма на этапе неопозитивизма?
2. ВQчем заключается смысл концепции «логического атомизма» 

Б.QРассела?
3. Почему вQсоответствии сQконцепцией Л.QВитгенштейна «в логи-

ке нет ничего случайного»?
4. Как Б.QРассел иQЛ. Витгенштейн относились кQметафизике вQста-

тусе традиционной философии?
5. Какая центральная проблема решается на этапе неопозитивизма?
6. Раскройте содержание принципа верификации. Кто его авторы?
7. Раскройте содержание принципа фальсификации. Кто его автор?
8. Кто из отечественный мыслителей выразил сущность принципа 

фальсификации более «экономно» иQкак это ему удалось?
9. ВQчем заключается специфика концептуальной позиции К.QПоп-

пера вQэволюции позитивизмаQXXQвека?
10. Как оформляется предмет позитивизма на этапе постпозити-

визма?
11. ВQчем состоит сущность иQструктура научной революции вQсо-

ответствии сQучением Т.QКуна?
12. Что такое научная парадигма?
13. Раскройте содержание концепции «научно-исследовательских 

программ» И.QЛакатоса.
14. Чем обусловлен иQвQчем заключается анархистский бунт П.QФей-

ерабенда вQэволюции позитивизма?



99

ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМ

Экзистенциализм"— (от позднелат. exsistentia"— существование)"— 
или философия существования"— направление современной западной фило-
софии, возникшее в"первой половине (30-е"— 40-е годы)"XX"века в"Германии, 
Франции, России и"Италии как иррационально-религиозная альтернати-
ва философии позитивизма, рационализма и"панлогизма"XIX"— нач."XX"ве-
ков. Важнейшими социально-историческими условиями и" событиями, 
оказавшими определяющими влияние на формирование и"становление это-
го направления стали Первая мировая война, революции в"Европе, «вос-
стание масс» и"порожденный всем этим глубочайший кризис основ эконо-
мической, политической, психологической и"культурной жизни западного 
человека. Более того, формирование и"реализация в"первой половине"XX"века 
человеконенавистнических идеологий, с"их тоталитарно-мобилизацион-
ными, основанными на насилии и"репрессиях, методами управления, при-
вели к"небывалым в"истории человечества «рукотворным» массовым жерт-
вам и,"как следствие, к"чрезвычайному обесценению человеческой жизни, 
пониманию ее хрупкости и"эфемерности. Все это, а"также тотальная 
атеизация и"секуляризация общества заставили философию и"искусство 
по-новому взглянуть и"переосмыслить проблему Ничто, смерти, одиноче-
ства, ужаса и"абсурдности бытия. Таким образом, экзистенциализм это 
крайне пессимистическая философия, «философия кризиса», общей фун-
даментальной темой которой стало трагическое, непосредственно-пере-
живаемое конечное существование"— жизнь человека, порождающее целый 
комплекс принципиально новых «пост-, не-классических» социальных, пси-
хологических и"нравственных проблем.

Идейные основы этого направления были заложены в"философии и"ис-
кусстве"XIX"века, во-первых, эстетикой романтизма, и"прежде всего, 
немецкими поэтами-романтиками Фр. Гёльдерлином (1770–1843) и"Но-
валисом (Фр. фон Гарденбергом) (1772–1801), во-вторых"— иррациональ-
ной, философско-религиозной диалектикой «или-или», «страха и"трепе-
та», «отчаяния» и" «болезни к" смерти» С." Кьеркегора (1813–1855), 
предложившего сам термин «экзистенция», в-третьих"— волюнтаризмом 
и"пониманием как переживанием в"«философии жизни» А."Шопенгауэра 
(1788–1860), Фр. Ницше (1844–1900) и" В. Дильтея (1833–1911), 
и" в-четвертых, религиозно-философскими размышлениями и" выводами 
Ф.М. Достоевского (1821–1881).



100

В начале"XX"века определяющее влияние на становление и"развитие 
экзистенциализма оказала феноменология Э."Гуссерля (1859–1938), фило-
софская антропология М."Шелера (1874–1928) и,"отчасти, эволюционный 
интуитивизм А."Бергсона (1859–1941).

Основателями и"главными представители экзистенциализма"XX"века 
были: в" Германии" — Мартин Хайдеггер (1889–1979) и" Карл Ясперс 

(1883–1969); во Франции"— Габриэль Марсель (1889–1973), Жан Поль 

Сартр (1905–1980) и"Альбер Камю (1913–1960); в"России"— Николай 

Александрович Бердяев (1874–1948) и"Лев Исаакович Шестов (1866–
1938); в"Испании"— Мигель де Унамуно (1864–1936) и"Хосе Ортега-и-

Гассет (1883–1955); в"Италии"— Никола Аббаньяно (1901–1990).
При этом такие мыслители как Н.А. Бердяев, М."Бубер, Г."Марсель, 

Л.И. Шестов, К."Ясперс и"др. представляют ярко выраженный религиоз-
ный экзистенциализм, тогда как С."де Бовуар, А."Камю, М."Мерло-Понти, 
Ж.П. Сартр, М."Хайдеггер и"др.,"— относительно-, или радикально-ате-
истический.

Переходя к" анализу содержания этой философии, необходимо под-
черкнуть её преимущественно онтологический характер. Это весьма 
оригинальный вариант фундаментальной онтологии, которая «оттал-
киваясь» от нового понимания бытия человека создает на этом фунда-
менте новую теорию бытия вообще. Такие «традиционные», «классиче-
ские» проблемы онтологии как Бытие, Время, Пространство, Небытие, 
Движение, Явление и"Сущность, Необходимость, Случайность и"Свобода, 
Воля, История и"др., получают в"экзистенциализме далеко не традици-
онное, а"принципиально новое, «пост-, не-классическое» решение. И"сво-
еобразным ключом для такого решения выступает общее и"исходное у"всех 
мыслителей этого направления понятие-термин «экзистенция».

Уже этимологически, сам этот термин «экзистенция» (лат. префикс 
ех значит «от», «из») выражает некоторую переходность. Это суще-
ствование, выходящее за свои пределы, само-обнаруживающее свое бытие, 
это уникальный «просвет» в"бытии, т."е. самосознающий и"непосредствен-
но переживающий свою самость" — человек. Для описания содержания 
и"структуры экзистенции, равно как и"самого «механизма» переживания, 
практически все философы-экзистенциалисты, вслед за М."Хайдеггером, 
опираются на феноменологию Э."Гуссерля, и"в"частности, на два ее важ-
нейших принципа"— интенциональность и"трансцендирование, которые, 
таким образом составляют структурный фундамент и" способ бытия 
самой экзистенции. Однако первое, что нужно при этом подчеркнуть"— 



101

сама экзистенция, (или знаменитое и"непереводимое «Dasein» М."Хайдег-
гера, как «здесь-, тут-, вот-бытие, т."е. присутствие)"— это и"есть 
«феномен»"— то есть, реальность здесь само-себя-собой-показывающая. 
Иначе говоря, феноменология является здесь и"герменевтикой (см. пони-
мание как переживание у"В. Дильтея), поскольку она применяется к"эк-
зистенции, чтобы прояснить-истолковать ее структуру.

Таким образом, Dasein (экзистенция), как уже было сказано, суще-
ствует (existiert) и"как понимающее самопереживание (интенция) и"как 
самопроявление (трансцендирование), то есть, как бытие, выходящее за 
свои пределы.

Но, обращаясь к"интенциональности и"трансцендированию. как фун-
даментальным онтологическим характеристикам и"способам существо-
вания (экзистирования) экзистенции, необходимо отметить, что обе они 
в"атеистических версиях экзистенциализма имеют один и"тот же ко-
нечный пункт-цель"— Ничто (смерть), но «приводят» они ее туда по-
разному.

Открытие этого «феномена» (Ничто) и"его роли, пока что преиму-
щественно в"человеческом бытии, а"также его новое истолкование раз-
личными мыслителями-экзистенциалистами, составляет одно из главных 
достижений этой философии. Не случайно М."Хайдеггер, вплоть до сво-
его знаменитого «поворота», постоянно обращался к" анализу Ничто, 
считая главной проблемой всей философии, сформулированный еще Г."Лейб-
ницем вопрос: «Почему есть Нечто а"не Ничто?». Не случайно и"Ж.П. 
Сартр свое главное произведение называет «Бытие и"Ничто».

Определяя экзистенцию как «интенциональное бытие», М."Хайдеггер 
и"Ж.П. Сартр имеют в"виду ее «познавательную» сосредоточенность, 
направленность к"Ничто, как бытие осознающее т."е. непрерывно обна-
руживающее и"непосредственно переживающее свою временность и"не-
избежную конечность, т."е. смерть.

Аналогичным образом и"«тренсцендирование», как проективно-воз-
можное, ситуативное бытие, непрерывно выходящее за свои пределы, 
в"конечном счете, неизбежно приходит к"одной единственной возмож-
ности"— возможности не быть.

Иными словами, все это знаменитое хайдеггеровское «забегание-
вперёд-себя», «бегство-бытие к" смерти» («Vorlaufen zum Tod»). Более 
того, именно последнее определяет все основные априорные формы или 
главные экзистенциалы" — модусы экзистенции (Dasein, человеческого 
существования)"— открытость, заботу, страх, ужас, надежду, совесть, 



102

мужество, решимость и"др., которые приводят и"проявляются в"том, 
что у"К. Ясперса именуется «пограничной ситуацией» (Смерть, Стра-
дание, Борьба, Вина), а"у"С. Кьеркегора, ситуацией"— состоянием вы-
бора"— «или-или».

При этом, «Ситуация», это важнейший экзистенциал, характери-
зующий вовлеченность человека (экзистенции) в" «бытие-в-мире» («In 
der-Welt-Sein») и"в"«бытие-с-другими» («MitSein»).

Это, в"том числе и"знаменитая «за-брошенность» («Geworfenheit») 
человека в"мир инструментальности и"орудий («Zeug»), порождающий его 
«озабоченность» («Besorgen») этим миром производства вещей и"самими 
вещами. Но, одновременно это и"бытие-вместе («Mit-sein»), характери-
зующееся «заботливостью» («Fursorgen») по отношению к"другим (Dasein) 
людям, то что выражает экзистенциал «Забота» («Sorge»).

Способ, каким экзистенция (Dasein) осуществляет своё «бытие 
в" мире», самопроявляет себя, определяется экзистенциалом «Откры-
тость» («Erschlossenheit», «Off enheit»). Открытость Dasein реализуется 
в"трех составляющих её модальностях:

1. «На-, по-строенность», «рас-положенность», «вовлеченность»"— 
«Befi ndlichkeit», «самообнаружение» Dasein, её, та самая, «заброшен-
ность».

2. «Понимание» («Verstehen»)" — это такое «истолкование» бытия 
(экзистенции), каким оно «может быть», поскольку экзистенция, это 
«вперед-себя-бытие» («Sich-vorweg-sein»)"— это бытие, могущее быть 
кем или чем угодно, т." е. бытие"— «проект», проективное-возможное 
бытие или это «заброшенная возможность», актуальное несовершенство, 
незавершенность.

3. Речь («Rede») как фундамент языка, включающий в"себя не только 
артикуляцию (говорение), но и"слушание и,"даже молчание, немотство-
вание («Schweigen»), (ср. Л."Витгенштейн: «О чем невозможно говорить, 
о"том следует молчать»). Важнейшим модусом Речи является «молчали-
вый-немой» голос Совести.

Ситуационная вовлеченность экзистенции, в"«бытие-в-мире», «бы-
тие-вместе», ее «открытость» другим «Dasein», задает новую, чрезвы-
чайно актуальную проблему-тему современной философии" — проблему 
«интерсубъективности» или проблему присутствия «Другого». Во всех 
версиях экзистенциализма она является ключевой. В" частности, у" К. 
Ясперса она исследуется и" раскрывается в" теории «коммуникации» 
и"«историчности»"— как основных формах «Просветления экзистенции». 



103

Иными словами, здесь экзистенция обнаруживает и"проявляет себя гл. 
обр., в"ситуации взаимо(рас-)от-крытости, в"таких «пограничных си-
туациях», как Смерть, Страдание, Вина и"Борьба. Именно в"связи с"этим, 
самобытие экзистенции реализуется как Воля и"Свобода. Однако реаль-
ная коммуникация далеко не гармония и" не совершенство отношений 
между людьми. Наоборот, она, как правило, есть их взаимная борьба 
и"конкуренция, причиняющие страдания и"порождающие вину. Акценти-
рование именно этих «негативных» модальностей коммуникации и"«бы-
тия-вместе» особенно характерно для послевоенного французского экзи-
стенциализма.

В частности, у" Ж.П. Сартра, согласно которому «существование 
предшествует сущности», оно реализуется в"таких иррационально-не-
гативных отношениях с"другими как Любовь, Язык, Мазохизм и"особенно, 
Безразличие, Желание, Ненависть и"Садизм.

Еще более негативный и"агрессивный «смысл» эти отношения приоб-
ретают в"«нигилизме» А."Камю"— Бунт, Террор (букв. Ужас), и"наконец"— 
Абсурд"— составляя главное содержание его основных философских про-
изведений"— «Мифа о"Сизифе» и"«Бунтующего человек».

Однако более глубоким, последовательным, и"парадоксальным пред-
ставляется понимание противоречивости ситуативного «бытия-в-мире», 
как (упомянутых выше «озабоченности» и"«заботливости»)"— «Заботы», 
предложенное фактическим родоначальником экзистенциализма М."Хай-
деггером. Многие исследователи и"комментаторы связывают его с"кон-
цепцией «Man», но это не совсем так. Дело в"том, что «Man» это люди, 
это «оно»"— коллективное бессознательное К.Г. Юнга, обезличенное бытие 
человека, растворившегося в"массе, в"инструментальности (орудийности) 
и"вещественности со-временного материального мира. Это"— «человек-
масса» Х."Ортеги-и-Гассета из его знаменитого манифеста «Восстание 
масс» (1930). Лозунгом бытия этого человека является: «Я как Все». 
Сегодня это называется конформизмом и"означает «не высовываться, 
жить как все, говорить как все, чувствовать и"понимать все как все». 
Здесь нет уникальности, самобытности личности, ее ответственности 
и"свободы. Это бытие"— соблазн, успокоение и"отчуждение.

Разумеется, это не подлинное, а"ложное бытие экзистенции, это 
уступка Ужасу «бытия к"смерти», это мнимое «бегство от свободы» 
(ср. Э."Фромм) в"противоположном от Ничто направлении. Но это и"по-
пытка забыть(ся) в"суете повседневности обыденной жизни"— знамени-
тое «забвение бытия» (ср. толкование М." Хайдеггером платоновского 



104

понимания истины как «А-Летейя») и,"как следствие, ответный «Зов 
бытия»"— «Совесть».

Уже неоднократно подчеркивалось, что именно понимание экзистен-
ции как «бытие-в-возможности», с" его временностью и" однозначной 
ориентацией на Будущее, есть необходимое условие трансцендирования 
и"проектирования ею собственного бытия. Однако смерть как последняя, 
конечная «пограничная ситуация», есть конец всякого проектирования, 
это непоправимая и"неизбежная (судьба) возможность, когда все осталь-
ные возможности уже невозможны. Это и"есть Ничто, как последняя 
трансценденция экзистенции. Но Ничто это, прежде всего общая онто-
логическая реальность"— это сущее лишенное (без) бытия. И"отношение 
Dasein к"Ничто как смерти (к Концу) этим последним не исчерпывается. 
Ничто это и"исходное Начало экзистенции, как, собственно и"всего су-
щего («еx Nihilo omne ens qua ens fi t»"— «из Нич(то)-его возникает всякое 
сущее как сущее») и,"таким образом, существование экзистенции есть 
уникальный «просвет» в"этих «бесконечных крайностях», бездны Ничто 
(ср. совр. понятие астрофизики «Войд»).

И вот здесь-то у"Dasein и"появляется Ужас, как Страх не имеющий 
видимых причин (см. Э."Мунк «Крик»), который (за-)гонит человека в"по-
вседневность массы-толпы «Man». Но одновременно, именно здесь у"че-
ловека и" появляется, согласно М." Хайдеггеру, последняя возможность 
сделать выбор в"пользу собственного подлинного бытия, вернуться к"нему. 
Об этом ему молча говорит голос Совести, как главный модус Речи. Этот 
голос"— «Зов» совести, исходит от «Заботы» или «озабоченности» Dasein, 
(экзистенции) потерянностью своего подлинного бытия. Но Совесть, как 
известно, «молчаливый укор», порождающий «Вину» за повседневные 
«человеческие слабости». Все эти модусы истинного бытия экзистенции, 
которые должны, в"конечном счете, привести ее к"«Решимости» набрать-
ся мужества, спокойно «взглянуть в" лицо» своего Ужаса, принять его 
и"Ничто как свою судьбу и"реализовать свою экзистенцию в"этом мире.

Изложенное выше понимание основных идей экзистенциализма вос-
производит главным образом основные положения и"принципы фундамен-
тальной онтологии М."Хайдеггера. Это связано с"тем, что именно в"ней 
впервые, в"1927–30"гг., были поставлены, сформулированы и"решены клю-
чевые вопросы и"проблемы экзистенциализма. Все последующие теории 
экзистенциализма, прежде всего, К."Ясперса и"Ж.П. Сартра создавались, 
имея ее в"виду и"предлагали свои оригинальные, хотя и"не бесспорные ре-
шения этих уже поставленных проблем.



105

Фрагменты произведений публикуются по изданиям:

Аббаньяно Н."Структура экзистенции. Введение в"экзистенциализм. 
Позитивный экзистенциализм и"другие работы. Перевод с"итал., ком-
мент., именн. указат. А.Л. Зорина."— СПб.: «Алетейя», 1998."— 507"с.

Бердяев Н.А. Экзистенциальная диалектика божественного и"чело-
веческого"// О"назначении человека."— М.: Республика, 1993."— 383"с.

Марсель Г.M. Трагическая мудрость философии. Избранные работы"/ 
Пер. с"франц., сост., вступ. ст. и"примеч. Г.М. Тавризян."— М.: Издатель-
ство гуманитарной литературы, 1995."— 216"с.

Сартр Ж.П. Бытие и"ничто: Опыт феноменологической онтологии"/ 
Пер. с"фр., предисл., примеч. В.И. Колядко."— М.: Республика, 2000."— 639"с.

Хайдеггер Мартин Бытие и"время. Перевод с"нем. В."Бибихин."— М.: 
«Ad Marginem», 1997."— 452"с.

Хайдеггер М."Время и"бытие: Статьи и"выступления: Пер. с"нем."— 
М.: Республика, 1993."— 447"с.

Ясперс Карл. Философия. Книга вторая. Просветление экзистенции"/ 
К."Ясперс"// перевод с"нем. А.К. Судакова."— М.: «Канон+» РООИ «Реа-
билитация», 2012."— 448"с.

Из работы Н. Аббаньяно «Структура экзистенции»

Когда вQ1923Qгоду я опубликовал «Иррациональные истоки мысли», 
моя программа состояла вQтом, чтобы показать неспособность мысли, 
ни как разума, ни как рассудка, ни как оперирующего аргументами 
или интуирующего сознания, оправдать не только мир иQсвойственную 
человеку полноту жизни, но даже самое себя, свою собственную до-
стоверность. ВQэтой книге я исследовал некоторое число типичных 
концепций истины, начиная сQ традиционной концепции как соот-
ветствия или согласия между разумом иQвещью иQкончая новыми кон-
цепциями истины как когерентности или как нормы, иQновейшимиQ— 
как чистого акта, или как действия, или как интуиции. ЯQпоказал, что 
попытка каждой из этих концепций дать основание иQкритерий ис-
тины, т.Q е. оправдать себя вQ своей абсолютной ценности иQ поэтому 
оправдать абсолютную ценность разума, рассудка или сознания как 
принципа объяснения самого себя иQмира, сQнеобходимостью закан-
чивалась неудачей. [...] Но требование, которое я решил сохранить 
ясным иQ твердым, освободить принцип метафизики от всякой 



106

объективистской иQсубъективистской интерпретации, иQтребованиеQ— 
столь же решительное иQтвердоеQ— связать его по существу сQформи-
рованием человека как такового привело меня кQ пересмотру 
наименования этого принципа иQкQпоиску определения, которое бы 
не допускало своего отнесения вQплан рациональной объективности 
или субъективности. Философия экзистенции Кьеркегора иQХайдег-
гера дала мне терминологические средства для этой формулировки.

Экзистенция устраняет внешнюю обособленность иQ отчужден-
ность между мыслью иQжизнью, формируя их вQединство мыслящей 
жизни или наполненной жизнью мысли. Но ее характерная черта со-
стоит вQтом, что она представляет это единство не как предустанов-
ленную данность иQне как процесс, реализация которого основывает-
ся на необходимой иQбезличной диалектике, аQвQформе радикальной 
проблематичности. Мысль иQжизнь образуют вQсвоем проблематичном 
единстве составные элементы проблемы человека. Их противоречие 
иQих стремление попеременно брать верх друг над другом иQпоглощать 
друг друга, так же как иQтребование их субстанциального единства, 
имеют свое поле деятельности, свой подлинный горизонт вQэкзистен-
ции человека. Поэтому проблема философии, которая ставит своей 
целью реализацию их единства (разумеется, внутреннего иQконститу-
тивного единства, аQне добавленного извне кQзаранее данным состав-
ляющим) иQесть проблема самой природы человека. ИQэтоQ— пробле-
ма, которая не допускает, чтобы ее формулировали абстрактно, т.Qе. 
отдельно от конкретных жизненных установок человека, дабы суще-
ствовать как проблема, потому что она сQнеобходимостью сродствен-
на сQподобными жизненными установками иQформирует их структуру.

[...] Человеку бытие не дано ни вQкакой форме иQни вQкаком виде, 
даже вQформе процесса или становления. Везде иQдаже вQсамих глуби-
нах его сознания бытие его трансцендирует. Он не только не обладает 
вQнепосредственной иQдостоверной форме реальностью вещей иQво-
обще всем тем, что может быть объектом его познания,Q— реальностью, 
которая выступает для него лишь вQ качестве внешней границы его 
поиска; он не только не обладает подлинным смыслом сообщества, 
вQкотором он живет, иQценностью других; но само единство его Я,Qсам 
конкретный смысл его индивидуальности ускользает от него, если он 
не ставит себе его проблему иQне осуществляет его поиск. Итак, про-
блема бытия, его бытия, является основополагающей для человека, 
скрыто включенной даже вQ его самые незначительные жизненные 



107

установки иQгосподствует над этими установками вплоть до их самых 
мельчайших иQсамых повседневных частностей. Проблема бытия для 
человекаQ— это проблема его задач, его интересов, его счастья, одним 
словом, его судьбы. Поэтому она не может ни быть рассмотрена или 
решена объективно или теоретически, ни быть предоставлена вQсвоем 
разрешении ходу событий или пресловутой универсальной деятель-
ности, которая бы осуществлялась вQнем иQчерез него. ЭтоQ— проблема, 
призывающая его кQответственности за решение. [...] Постановка про-
блемы вQэтих выражениях, которая фигурирует вQпервых главах моей 
«Структуры экзистенции» (1939) представляется мне решительным 
поворотом кQтой форме умозрения, негативные предпосылки иQустрем-
ления кQкоторой я заложил вQ«Иррациональных истоках мысли».

Если экзистенция человека изначально является проблемой бы-
тия, ее фундаментальный смысл как раз иQопределяется этой про-
блематичностью. То, что человек экзистирует, что экзистенция яв-
ляется присущим ему способом существования, означает, что он 
формируется не как бытие, аQкак отношение сQбытием иQвозможность 
этого отношения. Сущностная проблематичность, вQ силу которой 
чем бы он ни был, или чему бы он ни подвергался, или что бы он ни 
предпринимал, включает вQсебя вопрос, поиск, риск иQнеобходимость 
решения, обнаруживает, что бытие человекаQ— это лишь возможность 
быть, т.Qе. возможность создавать какое-то отношение сQбытием. По-
добная проблематичность составляет конечность человека. ЧеловекQ— 
конечное существо. Это признание не влечет за собой никакого обе-
сценивания человека, никакого осуждения иQникакого сожаления, до 
тех пор, пока оно признается. Оно просто означает, что человек не есть 
бытие, но что он должен сводить счеты сQбытием (самого себя, мира, 
других людей), должен искать иQреализовывать его, беря на себя от-
ветственность иQриск выбора. Обесценивание, осуждение иQсожаление 
означают, что это признание отсутствует или является недостаточным, 
потому что они равнозначны тому, чтобы думать или воображать, что 
человек мог бы быть иным, чем он есть, что он мог бы быть, вместо 
того чтобы экзистировать, что он мог бы быть Богом. ИQэта мысль или 
воображение не только противоречивы, потому что человек иQесть 
само экзистирование, но, будучи равнозначными непризнанию эк-
зистенции как таковой, влекут за собой отсутствие вовлеченности 
человека вQэкзистенцию, т.Qе. распавшуюся иQдеградировавшую эк-
зистенцию. Попытки закрыть глаза на конечность человека или 



108

замаскировать ее любым путем имеют один иQтот же смысл. Все эти 
действия выражают лишь бегство иQстрах человека перед экзистенци-
альным риском иQего неспособность кQрешению. Из этого сразу же 
следует, что признание конечности, связанной сQпроблематичностью 
экзистенции, включает вQсебя вовлеченность человека вQэкзистенцию. 
Экзистенцию нельзя мыслить, диалектизировать, отождествлять сQобъ-
ектом или сQсубъектом. Мысль, разум, объект иQсубъект формируются 
вQсилу экзистенции, но не являются экзистенцией. Единственно воз-
можной альтернативой по отношению кQ экзистенции является во-
влеченность. Вовлекаться значит выбирать собственное предназначе-
ние иQ оставаться ему верным. Выбор включает вQ себя признание 
конечности, свойственной человеку, самоограничение вQэтой конеч-
ности при полноте собственных энергий, увлеченность собственной 
задачей. Верность включает вQсебя признание иQпринятие риска иQне-
обходимости защищать иQгарантировать собственный выбор. ИQвсе же 
вовлеченностьQ— это свободная альтернатива. Она коренится вQпро-
блематичности иQявляется актом, посредством которого экзистенция 
основывается иQупрочивается вQвозможности своего отношения сQбы-
тием. Она акт, посредством которого экзистенция делает из этой воз-
можности свою конститутивную норму иQреализуется как подлинная 
экзистенция. Подлинная экзистенцияQ— это подлинное отношение 
сQбытием: сQбытием индивида, который вQсилу нее является вQподлин-
ном смысле Я,Qт.Qе. личностью, субъектом, судящим разумом; сQбыти-
ем мира, который вQсилу нее предстает вQсвоем порядке иQвыступает 
вQподлинном смысле как объект; сQбытием сообщества, которое вQсилу 
нее открывает себя вQсвоем солидарном единстве, вQсвоей исторической 
судьбе. Но подлинная экзистенция благодаря своей конститутивной 
нормативности является сущностно свободной. Вовлеченность как 
судьбоносное решение вызывается внутренней структурой экзистен-
ции, которая только вQсилу нее (вовлеченности) может упрочиваться 
вQсвойственной ей возможности, но не детерминироваться этой струк-
турой, которая от вовлеченности как раз иQожидает своего подлинно-
го формирования. Таким образом, экзистенциальная структураQ— это 
по существу структура свободы. Человек может отказаться от вовле-
ченности, но он не может не чувствовать зова кQней. АQотказаться от 
вовлеченности значит считать ее бесполезной или откладывать ее, 
отдавая себя на произвол хода событий, будь они хорошие или плохие, 
скрыто отказываясь признать собственную конечность иQукрепиться 



109

вQ собственной судьбе. СвободаQ — характерная черта предлагаемого 
мною экзистенциализма. Структура, опираясь на вовлеченное реше-
ние, обусловливается им вQсвоей подлинности, так что только реши-
тельная, самоограничивающаяся иQ верная экзистенция реализует 
ЯQвQупорядоченном мире иQвQсолидарном сообществе. Свобода ведет 
экзистенцию кQисторичности; экзистенция, которая отказывается от 
вовлеченности, распавшаяся иQнеподлинная экзистенция, стоит ниже 
историчности, потому что она не реализует ценность Я,Qмира иQсо-
общества, но губит их вQ бессмысленности иQ непоследовательности 
чистой временности. Быть вQисторичности значит возвышаться над 
временным рассеиванием, конституироваться вQединство собствен-
ного Я,Qреализуя собственное предназначение вQмире иQвQисторическом 
сообществе. ИсторичностьQ— горизонт подлинной экзистенции, как 
временностьQ— горизонт неподлинной иQраспавшейся экзистенции.

Из работы Н. А. Бердяева 

«Экзистенциальная диалектика божественного и человеческого»

[...] Книга эта не догматическая, совсем не теологическая, хотя я 
хотел бы иметь право сказать, что она верующая. Философия должна 
быть ориентирована не только на научном знании, но иQна религиоз-
ном опыте. Сиентизм есть ложная иQограниченная философия. ВQкни-
ге этой я хотел выразить пережитую внутреннюю духовную борьбу 
последних лет, испытанные муки иQстрадания иQих преодоление, пере-
житые надежды. Мысль моя, направленная на начальное иQконечное, 
допускает единственно возможную метафизикуQ— метаисторию. Все 
экзистенциальное есть история, динамика, судьбаQ — человек есть 
история, мир есть история. Бог есть история, совершающаяся драма. 
Философия, которую я хотел бы выразить, есть драматическая фило-
софия судьбы, существования во времени, переходящего вQвечность, 
времени, устремленного кQконцу, который есть не смерть, аQпреоб-
ражение. Поэтому все должно рассматриваться сQточки зрения фило-
софии истории. Самая же философия истории может быть только 
профетической, разгадывающей тайны грядущего.

Я не верю вQ феноменологический метод, который может быть 
плодотворен вQпсихологии, может помочь познанию метафизическо-
му иQмета-историческому; я верю лишь вQметод экзистенциально-ан-
тропоцентрический иQдуховно-религиозный, если, впрочем, это можно 



110

назвать методом. Гуссерль хочет исследовать феноменологическим 
методом эссенции. Гейдеггер хочет исследовать феноменологическим 
методом экзистации. Но экзистации при этом исчезают, иQпроисходит 
объективация, которая закрывает тайну жизни человека, мира иQБога. 
Экспрессионизм вQфилософии есть единственный верный путь. Един-
ственная возможная метафизика есть метафизика профетическая, 
употребляя выражение Ясперса, иQметафизика большого стиля всегда 
была такой. Экзистенциальная философия есть выражение (экспрес-
сионизм) моей личной судьбы, но судьба моя должна выражать иQсудь-
бу мира иQ человека. Это не переход от индивидуального кQ общему, 
аQинтуитивное раскрытие универсального вQиндивидуальном. Фило-
софия, метафизика есть не отражение объективных реальностей, аQиз-
менение внутри человеческого существования, обнаружение смысла 
существования. Метафизика есть выражение существа. Мир предсто-
ит иным, вQзависимости от того, занят ли человек хозяйственным тру-
дом, политической борьбой, интеллектуальным или художественным 
творчеством или религиозным созерцанием. ИQчеловек понимает что-
нибудь лишь тогда, когда мысль проникается чувством иQ приходит 
вQдвижение все существо человека. То, что называют бытием, опреде-
ляется не мыслью, не познанием, не идеей, аQцелостным субъектом, 
т.Q е. иQчувством, иQволей, иQвсей направленностью. Этим создаются 
разные миры. Истина творится вQсубъекте, она не дается объективно 
извне. Мир представляется иным, вQзависимости от того, молоды ли 
мы или стары, здоровы или больны, радостны или печальны, учены 
или невежественны, верующие или скептики иQт.Qд. КQэкзистации нель-
зя прийти, можно лишь изойти от нее. Истина есть акт свободы, она 
создается. Киркегард говорит, что истина тождественна сQсубъектив-
ностью. Бог открывается для единственного. Бог присутствует только 
вQсубъективности. Объективная истина есть смерть существования. 
Есть большая правда вQсловах Киркегарда, хотя неполная иQиногда ис-
каженная. Ясперс говорит, что трансцендентное уловимо лишь через 
погружение вQглубину имманентного. Это то же, что я говорю, но вы-
ражено иначе. Тот же Ясперс утверждает, что пограничное положение 
человека упирается вQ трансцендентность. Для него объективно все 
относительное, экзистенциальное же вQабсолютном. ВQотличие от таких 
экзистенциальных философов, как Гейдеггер иQмногие другие, я уверен, 
что религиозный опыт, вQсуществовании которого нельзя сомневаться, 
обогащает познание иQпросветляет философию. Но это предполагает 



111

иное отношение между философией иQрелигией, чем как его обычно 
понимают. Настоящая философия враждебна абстрактному, она стре-
мится кQконкретному. КQэтому стремился иQГегель, хотя не вполне до-
стигал этого. Диалектика этой книги будет не логической, аQжизненной, 
экзистенциональной диалектикой. Для моей мысли характерна эсха-
тологическая направленность. Из этой книги будет ясно, что это будет 
значить. Книга эта была написана вQисключительно тяжелый период 
моей жизни иQвнешне иQвнутренне. Это относится кQэкзистенциаль-
ности творящего субъекта. Нужна была большая духовная сосредото-
ченность, чтобы условия жизни не раздавили.

[...] Путь германской метафизики привел вQконце концов кQНицше, 
уQкоторого созданное им человеческое означает исчезновение иQБога 
иQчеловека. Значение Ницше огромное, вQнем завершается внутренняя 
диалектика гуманизма. Явление его приводит кQ возможности иQ не-
обходимости нового откровения оQчеловеке иQчеловеческом для за-
вершения диалектики божественного иQчеловеческого.

Киркегард предлагает начать не сQсомнения, аQсQбезнадежности. Без-
надежность для него есть расстояние между субъективным иQобъектив-
ным. Но вQопыте безнадежности должна раскрыться истина. Внутреннее 
не может быть вполне выражено во внешнем. Для меня это значит, что 
дух, который всегда скрыт вQсубъективном, не может себя выразить 
вQобъективации, он вQней искажается. Киркегард один из истоков экзи-
стенциальной философии. Это видно из того, что для него человек иQего 
существование не могут быть объектом. Экзистенциальная философия 
связана сQрелигиозным беспокойством, иQуQсамого Киркегарда она опре-
деляется христианским опытом. Люди иQих миросозерцания коренным 
образом различаются по тому, признали ли они существование «иного 
мира» или только «этот мир». Сам Киркегард имел христианский опыт, 
но это был опыт религиозной натуры, проходящей через раздвоение, 
через разрыв богочеловечности, через богооставленность.

У Гейдеггера, самого сильного из современных «экзистенциаль-
ных» философов, мы видим уже иное состояние. Киркегард имел 
влияние на его проблематику, но Бог заменен уQнего миром, иQбезна-
дежность не прорывается ни кQчему иному. Он хочет построить онто-
логию, иQпостроить ее таким же путем, каким строит ее рациональная 
академическая философия. Это противоречит коренным образом 
экзистенциальной философии, которая не допускает возможность 
онтологии, всегда основанной на объективации иQрационализации. 



112

Гейдеггер прошел через школу католической теологии, иQэто чувству-
ется вQего учении оQпадшести Gewortenheit Dasein’a. Но разрыв чело-
веческого существования (Dasein) иQбожественного уQнего достигает 
предельного выражения. Dasein есть лишь in-der-Welt-sein. Ничто есть 
основа Dasein. Это философия ничто. Dasein заменяет субъект. УQнего, 
как иQуQСартра, феномен, то, что себя обнаруживает, имеет иной смысл, 
чем уQКанта. Быть вQмире есть забота, бытие иQесть забота. Отсюда 
овременение. Мысль Гейдеггера подавлена объектным миром заботы. 
УQнего нет духа, нет свободы, нет личности. Das Man, обыденность, 
иQесть субъект повседневного существования, из которого, вQсущности, 
нет выхода. Метафизика есть внедрение человеческого существования 
вQхаос грубого существования. Философия Гейдеггера принадлежит 
совсем другой эпохе, чем эпоха позитивистов, материалистов иQатеи-
стовQXIXQвека. УQнего есть первородный грех, наследие католичества, 
уQнего существование человека иQмира verfallen, падшие. Но откуда 
произошло падение? Откуда берется вина? Есть замаскированные 
моральные оценки. Наследием идеализма является то, что истина не 
есть соответствие сQобъектом, что человек сообщает истину познава-
емому миру. Но нет оправдания возможности познания. Вместе 
сQDaseinQ— историческое бытие. История открывает универсальное 
вQединственном. Создание будущего есть проекция смерти. Гейдеггер 
говорит оQFreiheit zum Tode. Цель нашего существованияQ— свобода 
посмотреть прямо вQглаза смерти. Искусство, политика, философия 
борются сQхаосом, сQгрубым первичным бытием. Но откуда берется для 
этого сила? Метафизика Гейдеггера связана сQконечностью человече-
ского существования. ВQчеловеке нет прорыва вQбесконечность. Мир 
есть мир заботы, страха, покинутости, обыденности, страшный мир. 
Это метафизика предельной богооставленности. Но божественное не 
является ни под каким псевдонимом, как уQФейербаха, М.QШтирнера, 
Ницше, Маркса, иQнет никакого довольства миром. Пессимизм Гей-
деггера более последовательный иQстрашный, чем пессимизм Шопен-
гауэра, который знал утешение.

Из работы Г. Марселя «Экзистенция и объективность»

[...] Наблюдая эволюцию философских доктрин вQ течение при-
мерно ста лет, сQизумлением обнаруживаешь, сколь многие философы-
идеалисты, вQцелом, сходятся вQтом, чтобы свести кQминимуму роль 



113

экзистенции, экзистенциального измерения вQобщем составе позна-
ния; иQвсе это вQпользу рационалистических определений всякого рода 
(значений, как скажут некоторые), сообщающих мысли интеллиги-
бельное содержание. Так, экзистенция предстает как нечто, обо что 
мысль, возможно, опирается, но что она безусловноQ— иQименно вQре-
зультате этогоQ — все более бесповоротно теряет из виду. Конечно, 
можно спорить по поводу того, придерживается ли действительно 
такой позиции тот или иной философ вQчастности; однако, думается, 
невозможно отрицать, что она все более четко выступает вQтечение 
последнего столетия, иQдаже, что она заложена вQсамом определении 
известного типа идеализма. Прежде всего следует заметить, что чем 
сильнее делается акцент на объекте как таковом, на свойствах, кон-
ституирующих его вQкачестве объекта, иQна интеллигибельности, ко-
торой он должен быть наделен сQтем, чтобы возник противостоящий 
ему субъект,Q— тем скорее это ведет кQтому, что оказывается вQтени его 
экзистенциальный аспект (чтобы не сказать: характер).

[...] Сомневаться вQэкзистенцииQ— значит, собственно, считать, 
что нет ничего, относительно чего можно было бы законно утверждать, 
что это существует. Но мы тотчас же видим, что само это сомнение 
предполагает определенное понятие существования, которое не ре-
шаются приложить кQчему бы то ни было; кажется, что между этой 
идеей иQопытом нет надежной, устойчивой связи; факт, что это, без-
условно, существует, не дает оснований заключить, что существует 
также иQто; вQитоге возможность применения этого понятия вQцелом 
ставится под сомнение; но как вQтаком случае удержаться от вывода, 
что понятие существованияQ— это псевдопонятие, что оно нисколько 
не заслуживает доверия или, еще, что его следует забраковать, как 
негодный инструмент? На наш взгляд, один лишь шагQ— иQскептицизм 
подобного рода неизбежно превращается вQнегативистское учение. [...] 
СQэтих позиций экзистенция представляется преодоленной, или по-
глощенной, или, быть может, попросту устраненной. По правде гово-
ря, мы не считаем такую позицию противоречивой: без сомнения, 
попытка мыслить мир научно невозможна без фундаментальной пред-
взятости подобного рода; но вQто же время мы не видим, как можно 
обманываться относительно того, что есть узко ограниченного иQис-
кусственного вQсамой этой предвзятости. СQэтой точки зрения дей-
ствительность любого опыта рассматривается как требующая немед-
ленного преодоления путем заблаговременного обдуманного «запуска» 



114

мысли, которая как бы обязалась, раз набрав высоту, позабыть все, что 
было вQэтой действительности нередуцируемого, по всей видимости, 
самого важного,Q— сQтем чтобы дальше рассматривать это лишь как 
случайный по сути повод для развертывания собственных, имманент-
но ей присущих свойств универсальность. [...] Если отрицание экзи-
стенции это декрет, тогда мы ратуем за декрет противоположного ха-
рактера иQпровозглашаем без колебаний, что экзистенция, по нашему 
убеждению, неоспорима. Однако нужно еще уточнить смысл утверж-
дения, неоднозначность которого бросается вQглаза. ВQсамом деле, не 
рискуем ли мы столкнуться со следующей дилеммой: либо есть нечто, 
что существует, какая-либо вещь вQчастности, чью природу мы должны 
будем уточнить, вещь, которую нам надо обозначить; либо то, что не 
подлежит сомнениюQ— это экзистенция вообще; иQa priori складывает-
ся впечатление, что это не что иное, как пустая и,Qбесспорно, мифиче-
ская абстракция. Таков первый пункт, по которому нам необходимо 
дать разъяснения. Первая из альтернатив очевидно должна быть от-
брошена вQсилу тех самых причин, оQкоторых было сказано выше: го-
ворить оQчем-то существующемQ— значит более или менее явным об-
разом восстанавливать понятие экзистенции вQ качестве предиката; 
более того, придание субъекту предиката всегда может повлечь за собой 
проблемы: мы не убеждены, что печать неоспоримости может лежать 
на утверждении, касающемся существования какой бы то ни было от-
дельной реальности. Но иQвторая альтернатива кажется такой же па-
губной: что может означать «экзистенция вообще»? Не устанавливает 
ли само это выражение тот дуализм между фактом существования иQтем, 
что существует, который мы отказывались признать? Да, дело обстоя-
ло бы именно так, если бы «экзистенция вообще» рассматривалась как 
понятие; но это как раз то, что должно быть, по нашему мнению, сра-
зу же решительно отвергнуто. Уверенность, природу которой мы здесь 
стараемся выявить, не может касаться абстрактных признаков,Q— как, 
вдобавок, иQтого нечто, кQкоторому эти признаки относятся,Q— но может 
касаться лишь нерасторжимого единства существования иQсуществу-
ющего. Эта уверенность носит характер целостности, она, как мы ви-
дели, не может быть детализирована, не подвергаясь риску. То, что мне 
неоспоримо дано, это смутный совокупный опыт мира как существу-
ющего; но иQсамо слово «дано» является здесь малоподходящим.

[...] Понятие критерия существования связано сQпредставлением 
оQтом, что существованиеQ— это признак, иQчто опыт, исследование 



115

или логический вывод позволяют решить, можно отнести его кQопре-
деленному содержанию или нет. Поэтому можно сQ полным правом 
говорить «я существую», лишь если «я» изначально понимается как 
категорическое отрицание всякого особенного содержания, всего, что 
мы можем подвести под определение «такого-то или такого-то». Но 
можно сразу же заметить, что понятое таким образом иQосвобожденное 
от всякого ограничивающего значения «я существую» сливается сQут-
верждением типа «Вселенная существует», поскольку Вселенная, раз-
умеется, тоже есть отрицание «чего бы то ни было вQособенности» иQпри 
этом не сводится сQнеизбежностью кQабстрактной всеобщности. Итак, 
наш первый вывод: разум (если только он не намеренно держит пари 
против экзистенции) обнаруживает, что обладает неподвластной со-
мнению уверенностью, касающейся не существования какой-либо 
отдельной вещи, иQдаже не существования вообще, аQВселенной вQка-
честве существующей; что, кQ тому же, эта уверенность является по 
отношению кQнему какой угодно, только не внешней, хоть он иQоб-
ладает единственной вQсвоем роде способностью отчуждать ее от себяQ— 
правда, сQриском ее поколебать иQдаже глубоко исказить ее природу.

[...] Что кQ экзистенции невозможно подойти как кQ чему-то, что 
доказуемо, это, впрочем, не может не быть замечено теми, кто счита-
ет, что она либо первична, либо ее нет; но ее ни вQкаком случае нельзя 
рассматривать как редуцируемую, производную. [...] Безусловно, уже 
сказано достаточно, чтобы можно было уяснить себе позицию, кото-
рую мы собираемся занять перед лицом декартовского cogito. Реаль-
ность, обнаруживаемая посредством cogito,Q— которое при этом не 
обосновывает ее аналитически,Q— совсем иного порядка, нежели эк-
зистенция, чье абсолютное первенство мы здесь пытаемся не столько 
установить, сколько признать, метафизически констатировать. Cogito 
вводит нас вQ систему утверждений, действительности которых оно 
служит порукой; оноQ— на вахте уQпорога действительного; иQтолько 
если отождествлять действительное иQреальное, как это столь часто 
неосторожно делают, можно говорить об имманентности реального 
акту мышления. Конечно, речь здесь вовсе не оQтом, чтобы восстано-
вить отжившее различение между материей иQформой: мы, не коле-
блясь, признаем, что вQcogito имеем само отрицание этого различения 
иQдаже сам акт, каким это последнее снимается. Но отсюда, разумеет-
ся, не следует, что объективный мир, вQкоторый cogito открывает нам 
доступ, совпадает сQмиром экзистенции.



116

Из работы Ж.-П. Сартра  «Бытие и ничто: 

Опыт феноменологической онтологии»

[...] Феномен есть то, что себя обнаруживает, иQбытие так или ина-
че себя обнаруживает перед всеми, поскольку мы можем оQнем говорить 
иQ вQ определенной мере его понимать. Следовательно, должен быть 
феномен бытия, явление бытия, описываемое как таковое. Приступ 
тошноты, скуки иQт.Qд. разоблачит нам это бытие вQего непосредствен-
ности, иQонтология будет описанием феномена бытия таким, каким он 
себя обнаруживает, то есть каким непосредственно является. Однако 
всякой онтологии следует поставить предварительный вопрос: тожде-
ствен ли полученный таким образом феномен бытия бытию феноменов, 
то есть: бытие, которое разоблачает себя передо мною, которое мне 
является,Q— это бытие того же самого рода, что иQбытие сущих, которые 
мне являются? Здесь, кажется, не возникает трудностей. Гуссерль по-
казал, что всегда возможна эйдетическая редукция, то есть всегда мож-
но перейти от конкретного феномена кQего сущности, и,Qпо Хайдеггеру, 
«человеческая реальность» обладает онтико-онтологической природой, 
то есть она всегда может переводить феномен кQего бытию. [...]

[...] Сущее есть феномен, то есть оно обозначает себя как органи-
зованную совокупность качеств. Себя, но не свое бытие. БытиеQ— про-
сто условие всякого раскрытия: оно есть бытие-для-обнаружения, но 
не раскрытое бытие. Что означает, стало быть, тот переход кQонтоло-
гическому, оQкотором говорит Хайдеггер? Наверное, я могу перейти 
от этого стола или этого стула кQих бытию иQпоставить вопрос оQбытии-
стуле или бытии-столе. Но вQэтот момент я отвожу глаза от стола-фе-
номена, чтобы уставиться на бытие-феномен, которое не является уже 
условием всякого раскрытия, но само есть нечто раскрытое, некое 
явление иQкак таковое, вQсвою очередь, нуждается вQбытии вQкачестве 
основания своего возможного раскрытия.

Если бытие феноменов не разрешается вQфеномен бытия иQесли тем 
не менее мы ничего не можем сказать оQбытии, не обращаясь кQтакому 
феномену бытия, то прежде всего нужно установить точное отношение, 
которое соединяет феномен бытия сQбытием феномена. Нам будет лег-
че это сделать, если мы примем во внимание, что вся совокупность 
предшествующих замечаний прямо была внушена открывающей инту-
ицией феномена бытия. Рассматривая небытие как условие раскрытия, 
но бытие как явление, которое можно закрепить вQпонятиях, мы сQсамо-



117

го начала поняли, что знание не может обосновать право явления на 
самостоятельное существование, то есть, что бытие феномена нельзя 
свести кQфеномену бытия. Одним словом, феномен бытия «онтологичен» 
вQтом смысле, вQкаком называют онтологическим доказательство свя-
того Ансельма или Декарта. Это есть зов бытия. ВQкачестве феномена 
он требует трансфеноменального основания. Феномен бытия требует 
трансфеноменальности бытия. Этим мы не хотим сказать, что бытие 
скрывается за феноменами (мы видели, что феномен не может маски-
ровать бытие) или что феномен был бы видимостью, отсылающей кQот-
личному от нее бытию (как раз вQкачестве видимости феномен иQимеет 
место, то есть обозначает себя на основе бытия). Предшествующие 
соображения подразумевают, что бытие феномена, хотя иQсосуществует 
сQфеноменом, должно избежать условия феноменальностиQ— существо-
вания лишь вQмеру своего раскрытияQ— иQчто, следовательно, бытие 
объемлет иQобосновывает знание, которое оQнем имеется. [...]

[...] Кьеркегор, описывая тревогу раньше вины, характеризует ее 
как тревогу перед свободой. Но Хайдеггер, оQкотором известно, что он 
был под влиянием Кьеркегора напротив, рассматривает тревогу как 
постижение ничто. Эти два описания тревоги не кажутся нам противо-
речивыми; напротив, они предполагают друг друга. [...]

[...] Прежде всего нужно согласиться сQКьеркегором: тревога от-
личается от страха тем, что страх есть страх существ перед миром, 
аQтревога есть тревога перед собой. Головокружение является тревогой 
вQтой степени, вQкоторой я опасаюсь не сорваться вQпропасть, аQбро-
ситься туда. Это ситуация, которая вызывает страх, поскольку она 
подвергает опасности изменить мою жизнь извне, аQмое бытие вы-
зывает тревогу вQтой мере, вQкоторой я не доверяю моим собственным 
реакциям на эту ситуацию.

[...] Правда, взаимную дополнительность бытия иQ ничто можно 
понять иначе. Можно видеть вQтом иQдругом две одинаково необходи-
мые составляющие реального, но без «перехода» бытия вQничто, как 
уQГегеля, иQне настаивая, как мы это пытались, на вторичности ничто: 
напротив, подчеркивая силы взаимного исключения, сQкоторыми бы-
тие иQнебытие действуют друг на друга, так что реальное есть некоторым 
образом напряжение, проистекающее из этих антагонистических сил. 
Как раз на эту новую концепцию ориентируется Хайдеггер.

Не нужно много времени, чтобы увидеть прогресс, который пред-
ставляет его теория по сравнению сQ гегелевской. СQ самого начала 



118

бытие иQнебытиеQ— уже не пустые абстракции. Хайдеггер вQсвоем глав-
ном произведении показал правомочность вопроса оQбытии. Послед-
ний не носит больше отпечатка схоластической универсалии, какой 
он сохранял еще уQГегеля. Налицо смысл бытия, который нужно про-
яснить. Есть «доонтологическое понимание» бытия, которое включе-
но вQкаждый образ действия «человеческой реальности», то есть вQкаж-
дый из ее проектов. Таким же образом апории, которые обычно 
возникают, как только философ касается проблемы Ничто, обнару-
живают свою бессмысленность. Они имеют ценность, лишь посколь-
ку ограничивают применение рассудка, иQпросто показывают, что эта 
проблема не находится вQкомпетенции рассудка. Напротив, существу-
ет много установок «человеческой реальности», которые предполага-
ют «понимание» ничто: ненависть, защита, сожаление иQ т.Q д. Для 
«Dasein» даже есть постоянная возможность находиться «напротив» 
ничто иQоткрывать его как феномен: этоQ— тревога. Во всяком случае, 
Хайдеггер, вполне допуская возможности конкретного постижения 
Ничто, не впадает вQошибку Гегеля, он не сохраняет вQнебытии бытие, 
хотя бы иQабстрактное. Ничто не есть, оно цичтожит себя. Оно под-
держивается иQобусловливается трансцендентностью. Известно, что 
для Хайдеггера бытие человеческой реальности определяется как 
бытие-в-мире. АQ мир есть синтетическая совокупность инструмен-
тальных реальностей, поскольку они указывают одни на другие, рас-
ширяясь кругами, иQпоскольку исходя из этой совокупности, человек 
заявляет оQсебе, кто он есть. Это означает, что человеческая реальность 
сразу возникает как «обложенная» бытием, она «находит себя» (sich 
befi nden) вQбытии, иQодновременно человеческая реальность заставля-
ет бытие, которое ее осаждает, расположиться вокруг нее вQформе мира. 
Но она может заставить бытие появиться вQ качестве целостности, 
организованной вQмир, только выйдя за пределы последнего. Всякое 
определение для Хайдеггера есть возвышение, потому что оно пред-
полагает расстояние, принятие точки зрения. Это возвышение над 
миромQ — условие самого его возникновения как такового, Dasein 
приближает его кQнему самому. На самом деле свойство вQтом иQсо-
стоит, что человек отделен от себя самого всей широтой бытия, кото-
рое не есть он. Он заявляет оQсебе самому себе из другой стороны мира 
и,Qовнутряясь, пробивается кQсебе, ориентируясь на горизонт: человек 
есть «бытие далей». Именно вQдвижении овнутрения, пронизывающем 
все бытие, бытие возникает иQустраивается как мир, не отдавая пер-
венства ни движению над миром, ни мируQ— над движением. Но это 



119

явление себя по ту сторону мира, то есть целостности реального, есть 
внезапное возникновение «человеческой реальности» вQничто. Только 
вQ одном ничто можно подняться над бытием. ВQ то же самое время 
сQпотусторонней миру точки зрения бытие обустраивается вQмир, то 
есть, сQодной стороны, появление человеческой реальности есть вне-
запное возникновение бытия вQ небытии иQ сQ другойQ — вQ ничто мир 
содержится вQ «непроявленном» состоянии. Тревога есть открытие 
этого двойного иQпостоянного ничтожения. ИQкак раз благодаря этому 
возвышению над миром, Dasein поймет случайность мира, то есть 
поставит вопрос: «Откуда вытекает, что есть нечто, скорее чем ничто?» 
Случайность мира является, таким образом, вQ человеческой реаль-
ности, поскольку она погружается вQничто, чтобы ее уловить.

Вот, стало быть, ничто, обложившее бытие со всех сторон иQодно-
временно изгоняемое из бытия; вот как проявляет себя ничто, вQре-
зультате чего мир иQполучает свои очертания.

[...] Не трансцендентность, которая есть «проект себя по ту сто-
рону...», может основать ничто, аQкак раз, наоборот, ничто заключе-
но вQнедрах трансцендентности иQобусловливает ее. Однако особен-
ность хайдеггеровской философииQ— использование для описания 
Dasein положительных понятий, которые скрывают все неявные 
отрицания. Dasein находится «вне себя, вQ мире», оно есть «бытие 
далей», оно есть «забота», «свои собственные возможности» иQт.Qд. 
Все это значит, что Dasein «не есть» вQсебе, вQнепосредственной бли-
зости кQ самому себе иQ что оно «поднимается над миром», полагая 
себя тем, что не есть вQсебе иQне есть мир. ВQэтом смысле именно 
Гегель прав по сравнению сQХайдеггером, когда он заявляет, что Дух 
есть отрицательное. Однако как одному, так иQ другому можно по-
ставить вопрос вQнесколько различной форме. Нужно сказать Гегелю: 
«Недостаточно видеть вQ духе опосредованность иQ отрицательное, 
нужно показать отрицательность как структуру бытия духа. Чем дол-
жен быть дух, чтобы он мог себя образовать как отрицательное?» 
ИQможно спросить Хайдеггера: «Если отрицание есть основная струк-
тура трансцендентности, чем должна быть основная структура «че-
ловеческой реальности», чтобы она могла трансцендировать мир?» 
ВQ обоих случаях нам показывают отрицающую деятельность иQ не 
заботятся оQтом, чтобы основать эту деятельность на отрицательном 
бытии. АQХайдеггер, кроме того, делает из Ничто своего рода интен-
циональный коррелят трансцендентности, не замечая, что он его уже 
ввел вQсаму трансцендентность как ее изначальную структуру.



120

Из работы М. Хайдеггера «Бытие и время»

[...] Феномен страха поддается рассмотрению вQтрех аспектах: мы 
проанализируем перед-чем страха, устрашенность иQо-чем страха. Эти 
возможные иQ взаимопринадлежные аспекты не случайны. СQ ними 
выходит на свет структура расположения вообще. Анализ восполня-
ется указанием на возможные модификации страха, касающиеся кон-
кретно различающихся структурных моментов вQнем.

Перед-чем страха, «страшное», есть всякий раз нечто внутримир-
но встречающее вQбытийном образе подручного, наличного или со-
присутствия. Надлежит не онтически сообщить оQ сущем, которое 
по-разному иQчаще всего способно быть «страшным», но следует фе-
номенально определить страшное вQего страшности. Что принадлежит 
кQстрашному как таковому, встречающему вQстрахе? Перед-чем страха 
имеет характер угрожаемости. Сюда относится разнообразное: встре-
чающее имеет модусом имения-дела вредоносность. Оно показывает-
ся внутри определенной взаимосвязи имения-дела. [...]

[...] Сам страх есть дающее-себя-задеть высвобождение так харак-
теризованного угрожающего. Не сначала где-то фиксируют будущее 
зло (malum futurum), аQ потом страшно. Но иQ страх тоже не просто 
констатирует приближающееся, аQоткрывает его сперва вQего страш-
ности. И,Qстрашась, страх может потом себе, отчетливо вглядываясь, 
«уяснить» страшное. Усмотрение видит страшное потому, что нахо-
дится вQрасположении страха. Устрашенность как дремлющая возмож-
ность расположенного бытия-в-мире, « подверженность страху», уже 
разомкнула мир вQвидах того, что из него может близиться нечто по-
добное страшному. Сама возможность близиться высвобождена сущ-
ностной экзистенциальной пространственностью бытия-в-мире.

То, о-чем страх страшится, есть само страшащееся сущее, при-
сутствие. Лишь сущее, для которого дело вQего бытии идет оQнем самом, 
способно страшиться. Страх размыкает это сущее вQего угрожаемости, 
вQоставленности на себя самого. Страх всегда обнажает, хотя иQсQразной 
явностью, присутствие вQбытии его вот. Если мы страшимся оQдоме 
иQдобре, то здесь нет никакого противопоказания данному выше опре-
делению о-чем страха. Ибо присутствие как бытие-в-мире есть всегда 
озаботившееся бытие-при. [...]

[...] Страх есть модус расположения. Страх оQможет однако ка-
саться также других, иQмы говорим тогда что страшно за них. Этот 



121

страх за... не снимает страха сQдругого. Такое исключено уже потому, 
что другой, за которого мы страшимся, со своей стороны не обяза-
тельно должен быть вQстрахе. Нам страшно за другого всего больше 
как раз тогда, когда он не страшится иQотчаянно бросается навстречу 
угрожающему.

Страх за... есть способ быть-в-расположении вместе сQдругими, но 
не обязательно тоже страшиться или тем более страшиться вместе сQдру-
гими. Можно быть вQстрахе за... без того чтобы страшиться самому.

[...] Фундаментальные экзистенциалы, конституирующие бытие 
вот, разомкнутость бытия-в-мире, суть расположение иQпонимание. 
Понимание таит вQсебе возможность толкования, т.Qе. освоения по-
нятого. Поскольку расположение равноисходно сQпониманием, оно 
держит себя вQ известной понятности. Ей соответствует равным об-
разом также известная толкуемость. СQвысказыванием был выявлен 
крайний дериват толкования. Прояснение третьего значения выска-
зывания как сообщения (рассказывания) вводило вQосмысление ока-
зывания иQговорения, которое до сих пор оставлялось без внимания, 
причем намеренно. Что только теперь язык становится темой, должно 
показать, что этот феномен имеет свои корни вQ экзистенциальном 
устройстве разомкнутости присутствия. Экзистенциально-онтологи-
ческий фундамент языка есть речь. Из этого феномена мы вQпредше-
ствующей интерпретации расположения, понимания, толкования 
иQвысказывания уже постоянно делали употребление, вQтематическом 
анализе его однако как бы скрадывая.

Речь экзистенциально равноисходна сQрасположением иQпонима-
нием. Понятность иQдо усваивающего толкования всегда уже члено-
раздельна. Речь есть артикуляция понятности. Она уже лежит поэтому 
вQосновании толкования иQвысказывания. Артикулируемое вQтолкова-
нии, исходное стало быть уже вQречи, мы назвали смыслом. Членораз-
дельное вQречевой артикуляции как таковой мы назовем целым зна-
чений. Оно может быть разложено на значения. Значения как 
артикулированное артикулируемого всегда осмысленны. Если речь, 
артикуляция понятности вот, есть исходный экзистенциал разомкну-
тости, аQта первично конституируется через бытие-в-мире, речь тоже 
должна иметь по своей сути специфически мирный способ бытия. 
Расположенная понятность бытия-в-мире выговаривает себя как речь. 
Значимое целое понятности берет слово. КQ значениям прирастают 
слова. Но не слововещи снабжаются значениями.



122

Вовне-выговоренность речи есть язык. Эта словесная целость как 
та, вQкакой речь имеет свое «мирное» бытие, становится так обнару-
жима вQ качестве внутримирно сущего наподобие подручного. Язык 
может быть разбит на наличные слововещи. Речь есть экзистенциаль-
но язык, поскольку сущее, чью разомкнутость она вQмеру своих зна-
чений артикулирует, имеет бытийный вид брошенного, оставленного 
на «мир» бытия-в-мире. [...]

[...] Одна бытийная возможность присутствия призвана дать он-
тическую «отмычку» кQнему самому как сущему. Отмычка возможна 
только вQпринадлежащей кQприсутствию разомкнутости, основанной 
вQрасположении иQпонимании. Почему ужас есть отличительное рас-
положение? Как присутствие через само свое бытие встает вQнем перед 
самим собой, так что феноменологически разомкнутое вQужасе сущее 
как такое можно определить вQего бытии. [...]

[...] Для анализа ужаса мы не совсем неподготовлены. Правда, 
остается еще темным, как он онтологически взаимосвязан со страхом. 
Феноменальное родство явно существует. Признаком тому факт, что 
оба феномена большей частью остаются не разделены иQужасом обо-
значают то, что оказывается страхом, аQстрахом именуют то, что име-
ет характер ужаса. Мы попытаемся шаг за шагом пробраться кQфено-
мену ужаса. [...]

[...] ВQ намерении онтологически схватить целость структурного 
целого мы должны ближайше спросить: способен ли феномен ужаса 
иQразомкнутое вQнем феноменально равноисходно дать целое присут-
ствия так,Q— чтобы взгляд, ищущий целое, мог этой данностью удов-
летвориться? Совокупный состав заключенного вQней допускает свою 
регистрацию через формальное перечисление: захваченность ужасом 
есть как расположение способ бытия-в-мире; от-чего ужаса есть бро-
шенное бытие-в-мире; за-что ужаса есть умение-быть-в-мире. Полный 
феномен ужаса соответственно показывает присутствие фактично эк-
зистирующим бытием-в-мире. Фундаментальные онтологические чер-
ты этого сущего суть экзистенциальность, фактичность иQпадение. [...]

[...] Вперед-себя-бытие означает не что-то вроде изолированной 
тенденции вQбезмирном «субъекте», но характеризует бытие-в-мире. 
КQпоследнему же принадлежит, что оно, вверенное самому себе, всегда 
уже брошено вQнекий мир. Оставленность присутствия на самого себя 
кажет себя исходно конкретно вQужасе. Бытие-вперед-себя означает, 
схваченное полнее: вперед-себя-в-уже-бытии-в-некоем-мире. [...]



123

[...] Смерть вQширочайшем смысле есть феномен жизни. Жизнь 
надо понимать как род бытия, кQкоторому принадлежит некое бытие-
в-мире. Она может быть онтологически фиксирована лишь вQприва-
тивной ориентации на присутствие. ИQ присутствие тоже позволяет 
рассмотреть себя как чистую жизнь. Для биологически-физиологиче-
ской постановки вопроса оно входит тогда вQбытийную область, из-
вестную нам как животный иQрастительный мир. [...]

[...] Экзистенциальная интерпретация смерти лежит до всякой 
биологии иQонтологии жизни. Она опять же впервые фундирует всякое 
биографо-историческое иQ этнолого-психологическое исследование 
смерти. «Типология» «умирания» как характеристика состояний иQоб-
разов, вQкаких «переживается» уход из жизни, уже предполагает по-
нятие смерти. Сверх того психология «умирания» дает сведения скорее 
оQ«жизни» «умирающего» чем оQсамом умирании. Это лишь отсвет того, 
что присутствие не впервые умирает или даже не собственно умирает 
при иQвQпереживании фактичного ухода из жизни. [...]

[...] Онтологический анализ бытия кQконцу не предвосхищает сQдру-
гой стороны никакого занятия экзистентной позиции вQотношении 
кQсмерти. Определением смерти как «конца» присутствия, т.Qе. бытия-
в-мире, не выносится никакого онтического решения оQтом, возмож-
но ли «после смерти» еще другое, высшее или низшее бытие, «про-
должает» ли присутствие «жить» или даже, себя «переживая», 
«бессмертен но». ОQ«потустороннем» иQего возможности онтически 
предрешается не больше чем оQ«посюстороннем», словно надо было 
бы предложить для «наставления» нормы иQправила отношения кQсмер-
ти. Анализ смерти остается однако постольку чисто «посюсторонним», 
поскольку интерпретирует феномен лишь вQ том, как он бытийной 
возможностью всегдашнего присутствия вQнего вступает. Со смыслом, 
иQпо праву хотя бы методически надежно спросить, что будет после 
смерти, можно только тогда, когда она охвачена вQсвоем полном онто-
логическом существе. Представляет ли такой вопрос вообще возмож-
ный теоретический вопрос, пусть здесь остается нерешенным. По-
сюсторонняя онтологическая интерпретация смерти лежит до всякой 
онтически-потусторонней спекуляции.

Наконец, вне области экзистенциального анализа смерти стоит 
то, что могло бы подлежать разбору под титулом «метафизика смерти». 
Вопросы, как иQ когда смерть «пришла вQ мир», какой «смысл» она 
может иQ должна иметь как зло иQ страдание вQ универсуме сущего, 



124

необходимо предполагают понимание не только бытийного характе-
ра смерти, но онтологии универсума сущего вQцелом иQособенно он-
тологического прояснения зла иQнегативности вообще. [...]

Из работы М. Хайдеггера «Что такое метафизика»

[...] ВQпротивовес им науке не придется ли теперь еще раз со всей 
серьезностью иQтрезвостью заявить, что для нее дело идет исключи-
тельно оQсущем. НичтоQ— чем еще оно может быть для науки, кроме 
бреда иQвздора? Если наука здесь вQсвоем праве, то ясно одно: оQНичто 
наука знать ничего не хочет. ВQконце концов это иQбудет строго научной 
концепцией Ничто. Мы знаем его, когда не хотим оQ нем, оQ Ничто, 
ничего знать. Наука не хочет ничего знать оQНичто. СQтой же очевид-
ностью, однако, остается верным: когда она пытается высказать свою 
собственную суть, она обращается кQпомощи Ничто. Ей требуется то, 
что она отвергает. Что за двойственность приоткрывается здесь? При 
осмыслении нашей сегодняшней экзистенции как определяющейся 
через науку мы попали вQсамую гущу противоречия. Противоречие 
само собой развертывается вQ вопрос. Вопрос только иQ дожидается, 
чтобы его явно высказали: как обстоит дело сQНичто? Разработка во-
проса. Разработка вопроса оQНичто должна поставить нас вQположение, 
исходя из которого или окажется возможным на него ответить, или 
выявится невозможность ответа. Мы остались сQНичто вQруках. Наука 
сQвысокомерным равнодушием по отношению кQнему оставляет его 
нам как то, что «не существует». Попытаемся все же задать вопрос 
оQНичто. Что такое Ничто? Уже первый подступ кQэтому вопросу об-
наруживает что-то непривычное. Задавая такой вопрос, мы заранее 
представляем Ничто как нечто, которое тем или иным образом «есть»Q— 
словно некое сущее. Но ведь как раз от сущего Ничто абсолютно от-
лично. [...] Разве рассудокQ — не полноправный господин вQ нашем 
вопросе оQ Ничто? Все-таки ведь только сQ его помощью мы вообще 
получаем возможность дать дефиницию Ничто иQпоставить его как 
проблему, пусть даже подрывающую себя. ВQсамом деле, Ничто есть 
отрицание всей совокупности сущего, оноQ— абсолютно не-сущее. [...]

[...] Бывает ли вQ нашем бытии такая настроенность, которая 
способна приблизить его кQ самому Ничто? Это может происходить 
иQдействительно происходитQ— хотя достаточно редко, только на мгно-
вения,Q— вQфундаментальном настроении ужаса. [...] Что ужасом при-



125

открывается Ничто, человек сам подтверждает сразу же, как только 
ужас отступит. СQ ясностью понимания, держащейся на свежести 
воспомина¬ния, мы вынуждены признать: там, перед чем иQпо пово-
ду чего нас охватил ужас, не было, «собственно», ничего. Так оно иQесть: 
само НичтоQ— как таковоеQ— явилось нам. ВQфундаментальном на-
строении ужаса мы достигли того события вQнашем бытии, благодаря 
которому открывается Ничто иQисходя из которого должен ставиться 
вопрос оQнем.

[...] ВQужасе происходит отшатывание от чего-то, но это отшаты-
ваниеQ— не бегство, аQоцепенелый покой. Отшатывание исходит от 
Ничто. Ничто не затягивает вQсебя, аQсообразно своему существу от-
сылает от себя. Отсылание от себя как таковое есть вместе сQтемQ— за 
счет того, что оно заставляет сущее ускользать,Q— отсылание кQтону-
щему сущему вQцелом. Это отталкивание-отсылание кQускользающему 
сущему вQцелом, отов¬сюду теснящее нас при ужасе, есть существо 
Ничто: ничтожение. Оно не есть ни уничтожение сущего, ни итог 
какого-то отрицания. Ничтожение никак не позволяет иQсписать себя 
на счет уничтожения иQотрицания. Ничто само ничтожит. Ничтожение 
не случайное происшествие, аQто отталкивающее от-сылание кQусколь-
зающему сущему вQцелом, которое приоткрывает это сущее вQего пол-
ной, до того сокрытой странности как нечто совершенно ДругоеQ— 
вQ противовес Ничто. ВQ светлой ночи ужасающего Ничто впервые 
происходит простейшее раскрытие сущего как такового: раскрывает-
ся, что оно есть сущее, аQне Ничто. Это выглядящее во фразе необяза-
тельной добавкой «а не Ничто»Q— вовсе не пояснение задним числом, 
аQ первоначальное условие возможности всякого раскрытия сущего 
вообще. Существо исходно ничтожащего Ничто иQзаключается вQэтом: 
оно впервые ставит наше бытие перед сущим как таковым. Только на 
основе изначальной явленности Ничто человеческое при¬сутствие 
способно подойти кQ сущему иQ вникнуть вQ него. ИQ поскольку наше 
присутствие по самой своей сути состоит вQотношении кQсущему, каким 
оно иQне является иQкаким оно само является, вQкачестве такого при-
сутствия оно всегда происходит из заранее уже приоткрывшегося Ни-
что. Человеческое присутствие означает: выдвинутость вQНичто. Вы-
двинутое вQНичто, наше присутствие вQлюбой момент всегда заранее 
уже выступило за пределы сущего вQцелом. Это выступание за пределы 
сущего мы называем трансценденцией. Не будь наше присутствие 
вQосновании своего существа трансцендирующим, т.Qе., как мы можем 



126

теперь уже сказать, не будь оно заранее всегда уже выдвинуто вQНичто, 
оно не могло бы встать вQотношение кQсущему, аQзначит, иQкQсамому 
себе. Без исходной открытости Ничто нет никакой самости иQникакой 
свободы. Тем самым ответ на вопрос оQНичто получен. НичтоQ— не 
предмет, ни вообще что-либо сущее. [...]

[...] УжасQ— сQнами. Он только спит. Его сквозное дыхание веет 
вQнашем бытииQ— меньше всего вQсклонном «ужасаться»; [...] Исходный 
ужас может проснуться вQнашем бытии вQлюбой момент. Для этого со-
всем не надо, чтобы его разбудило какое-то экстравагантное событие. 
Глубине его действия отвечает ничтожность возможных поводов для 
него. Он постоянно готов ворваться кQнам, иQвсе же врывается, вырывая 
почву из-под наших ног, лишь очень редко. Выдвинутость нашего бы-
тия вQНичто на почве потаенного ужаса делает человека заместителем 
Ничто. Мы настолько конечны, что имен¬но никак не можем соб-
ственным решением иQсобственной волей поста¬вить себя перед лицом 
Ничто. ВQтакие бездны нашего бытия въедается эта ограниченность 
концом, что вQподлинной иQбезусловной конечности нашей свободе 
отказано. Выдвинутость нашего бытия вQНичто на почве потаенного 
ужаса есть перешагивание за сущее вQцелом: трансценденция. Наше 
вопрошание оQНичто призвано продемонстрировать нам мета¬физику 
саму по себе. Название «метафизика» идет от греческого. Этот удиви-
тельный титул был позднее истолкован как обозначение такого иссле-
дования, которое выходитQ— transQ— «за» сущее как таковое. Метафи-
зикаQ — это вопрошание сверх сущего, за его пределы, так, что мы 
получаем после этого сущее для понимания как таковое иQвQцелом. 
ВQвопросе оQНичто такой выход за сущее вQцелом имеет место. Тем самым 
наш вопрос оказывается «метафизическим». [...] ВQкаком смысле вопрос 
оQНичто пронизывает иQскрепляет собою совокупное целое метафизи-
ки? ОQНичто метафизика издавна высказывается вQодном известномQ— 
конечно, многозначномQ— тезисе: ex nihilo nihil fi t, из Ничто ничего не 
возникает. Хотя при разборе этого тезиса Ничто само по себе никогда, 
собственно, проблемой не становится, зато вQсвете того или другого 
взгляда на Ничто здесь находит себе выражение соответствующее 
при¬нципиальное иQопределяющее понимание сущего. Античная ме-
тафизика берет Ничто вQсмысле не-сущего, т.Qе. неоформленного ма-
териала, который не может сам себе придать образ оформленного су-
щего, яв¬ляющего соответственно тот или иной «вид» (эйдос). Сущее 
тутQ— самообразующийся образ, который вQкачестве такового пред-



127

стает вQзри¬мой определенности (облике). Источник, правомерность 
иQграницы этого понимания бытия так же мало подвергаются выясне-
нию, как иQсамо Ничто. Христианская догматика вQпротивовес этому 
отрицает истинность положения ex nihilo nihil fi t, одновременно на-
деляя Ничто новым значением вQсмысле полного отсутствия внебоже-
ственного сущего: ex nihilo fi tQ— ens creatum. Ничто становится теперь 
антонимом кQподлинно сущему, кQsummum ens, кQБогу как ens increatum. 
ИQ опять эта интерпретация Ничто отсылает кQ основополагающему 
пониманию сущего. Метафизическое рассмотрение сущего распола-
гается тут, однако, вQтой же плоскости, что иQвопрос оQНичто. Вопросы 
оQбытии иQоQНичто как таковых одинаково упускаются. При этом ни-
кого не смущает даже то затруднение, что если Бог творит из ничего, 
то как раз он должен находиться вQопределенном отношении кQНичто. 
Вместе сQтем если Бог есть Бог, то знать Ничто он не можетQ— постоль-
ку, поскольку «аб¬солют» исключает из себя всякое «ничтожество». 
Эта вчерне набросанная историческая ретроспектива демонстрирует 
Ничто как антоним собственно сущего, т.Qе. как его отрицание. [...]

[...] Поскольку человек экзистирует, тем или иным образом со-
вершается иQ его философствование. ФилософияQ — то, что мы так 
называем,Q — есть приведение вQ движение метафизики, вQ которой 
философия приходит кQсебе самой иQкQсвоим настоятельным задачам. 
АQфилософия приходит вQдвижение только благодаря своеобразному 
скачку, вQкотором наша собственная экзистенция посвящается сущ-
ностным возможностям человеческого бытия вQцелом. Для этого скач-
ка решающим является: во-первых, предоставление пространства для 
сущего вQцелом; потомQ— свободное отпускание себя вQНичто, ... что-
бы вQсвоих взлетах она постоянно возвращалась кQосновному вопросу 
метафизики, самим Ничто вынужденному: почему вообще есть сущее, 
аQне, наоборот, Ничто?

Из работы К. Ясперса

«Философия. Книга вторая. Просветление экзистенции»

Если «миром» я называю совокупность всего того, что через ори-
ентирование познавания может сделаться доступным мне как содер-
жание, которое мы можем знать убедительным для каждого образом, 
то возникает вопрос: исчерпывается ли мировым бытием иQ всякое 
вообще бытие иQ прекращается ли познающее мышление, когда 



128

заканчивается ориентирование вQмире. То, что вQмифическом способе 
выражения называется душой иQБогом, аQна философском языкеQ— эк-
зистенцией иQтрансценденцией,Q— не есть мир. Они не «есть» вQтаком 
же смысле, вQкаком есть вещи вQмире как знаемости, но они могли бы 
быть неким иным образом. Хотя мы не знаем их, они все же не были бы 
вQтаком случае ничто, иQхотя мы не познаем их, мы их все же мыслим.

Здесь принимается коренное философское решение вQответе на 
вопрос: что есть наряду сQсовокупностью мирового бытия (was gibt es 
dem gesamten Weltsein gegenüber)? Бытие, котороеQ— вQявлении суще-
ствованияQ— не есть, но которое может быть иQдолжно быть иQкоторое 
поэтому во времени решает, вечно ли оно. Это бытие есмь я сам как 
экзистенция. ЯQесмь она, поскольку я не становлюсь для себя самого 
объектом. ВQней я знаю себя как независимого, хотя я иQне вQсостоянии 
созерцать (schauen) то, что я называю своей самостью. Из возмож-
ности экзистенции я живу; лишь вQее осуществлении я бываю самим 
собой. Если я хочу схватить ее, она скрывается от меня, ибо онаQ— не 
психологический субъект. ВQее возможности я ощущаю себя укоре-
ненным глубже, нежели вQтом, вQчем я,Qобъективируясь для себя само-
го, постигаю себя как задаток иQнатуру (Artung). Она есть нечто, явля-
ющееся себе вQ полярности субъективности иQ объективности как 
существование; но она не есть явление чего-то, что было бы дано 
где-либо как предмет или было бы размокнуто для рассмотрения, как 
лежащее вQосновании.

Она есть явление лишь для себя самой иQдля других экзистенций. 
Итак, не мое существование есть экзистенция, но человек есть воз-
можная экзистенция вQ существовании (Nicht mein Dasein also ist 
Existenz, sondern der Mensch ist im Dasein mögliche Existenz). Первое 
существует или не существует, экзистенция же, поскольку она воз-
можна, делает вQвыборе иQрешении шаг за шагом кQсвоему бытию или 
прочь от бытия, вQничто. Мое существование, сравнительно сQдругим 
существованием, имеет различный объем, есть тесное или широкое 
мировое бытие, экзистенция же на основании своей свободы сущ-
ностно отличается от другой экзистенции. Существование как бытие 
живет иQумирает; экзистенция не знает смерти, но относится кQсвоему 
бытию вQвосхождении или отпадении (Aufschwung oder Abfall). Суще-
ствование эмпирически наличествует (ist da), экзистенция налична 
лишь как свобода. Существование абсолютно временно, экзистенция 
во времени есть больше, чем время (Dasein ist schlechthin zeitlich, 



129

Existenz ist in der Zeit mehr als Zeit). Мое существование конечно, по-
скольку оно не есть все существование, иQвсе же для себя оно замкну-
то вQсебе; экзистенция тоже существует не сама для себя иQне есть все; 
ибо она есть лишь если она соотнесена сQдругой экзистенцией иQсQтранс-
ценденцией, пред которой как перед абсолютно иным она осознает, 
что она существует не только благодаря себе самой; но вQто время как 
существование, как относительное закругленное завершение нескон-
чаемости, можно назвать бесконечным, бесконечность экзистенции 
лишена закругленности иQсуществует как открытая возможность. Для 
существования деятельность из возможной экзистенции представля-
ется проблематичной, ибо забота существования оQсвоей устойчивости 
во времени должна обращаться против безусловного, путь которого 
для нее сомнителен, потому что он может принести потери для суще-
ствования иQ привести кQ его уничтожению. Забота оQ существовании 
хотела бы подчинить экзистенциальное делание условиям своей соб-
ственной устойчивости; но для возможной экзистенции безусловное 
избрание существования иQнаслаждение таковым уже есть отпадение, 
потому что экзистенция, со своей стороны, подчиняет действитель-
ность существования условиям, вQкоторых постигает себя самое, как 
безусловную. Безусловная же воля кQжизни как таковой, если ее суще-
ствование выясняется перед нею как действительность непрерывного 
иQ совершенного краха, необходимо должна впасть вQ отчаяние. Ис-
полнение существования есть мировое бытие. Возможная экзистенция 
существует вQмире, как поле, на котором она является себе.

Мир как знаемое есть чуждое (Welt als das Gewußte ist das Fremde). 
ЯQстою на отдалении от него; доступное знанию рассудка иQдоступное 
эмпирическому переживанию, как нечто лишь знаемое, отталкивают 
меня от себя прочь; они для меняQ— иное. ЯQбезразличен кQним, буду-
чи отдан во власть превозмогающей причинности вQсфере действи-
тельного иQлогического принуждения вQсфере значимого. ВQэтих преде-
лах я не бываю вQ безопасности, ибо не слышу языка того, что мне 
родственно. Чем решительнее я постигаю мир, тем безроднее 
(heimatloser) я чувствую себя вQнем, ибо как иное, как только мир он 
безотраден. Бесчувственный, не милосердный, но иQнемилосердный, 
подчиненный закономерности или шатающийся по случайностям, он 
не знает оQсебе самом. Его невозможно объять (Sie ist nicht zu fassen); 
ибо он предстает передо мною безлично, объяснимый вQчастностях, 
но всегда непонятный вQцелом.



130

И все же мир знаком мне иQиначе. Тогда он родствен мне, тогда я 
вQнем дома, иQдажеQ— вQбезопасности. Его закономерность есть тогда 
закономерность моего разума; я успокаиваюсь, по мере того как я 
устраиваюсь вQнем, изготовляю свои орудия иQпознаю мир. Он говорит 
со мною; вQнем дышит жизнь, которой иQя причастен. ЯQпредаюсь ему 
и,Qкогда бываю вQнем, остаюсь всецело уQсебя самого. Он тайно близок 
мне вQмалом иQнастоящем, чарующ вQсвоем величии; он внушает мне 
доверие вQтом, что близко, или готов увести меня вQсвои дали. Он не 
ходит по путям, которых я ожидаю, но, если он удивляет меня неждан-
ным исполнением или непонятным разочарованием, я,Qдаже погибая, 
сохраняю еще вQдуше доверие кQмиру.

Это уже не тот мир, оQкотором я знаю вQсугубо познающем ориен-
тировании. Но то, что удовлетворяет меня вQизбрании мира, по суще-
ству двусмысленно: Или я хочу (begehre) мира как того, что исполняет 
мою жажду существования; слепая воля кQ жизни соблазняет меня 
кQмиру иQвводит вQзаблуждение оQнем; правда, для меня, если я суще-
ствую, неизбежно хотеть мира; но это хотение, как абсолютное по-
буждение становится разрушительным для меня самого; против этого 
хотения я слышу притязание, исходящее из моей возможной экзистен-
ции: отвлечься (sich lösen) от мира, если мне грозит опасность подпасть 
под власть этого мира.

Или же я совершаю некоторое трансцендирование вQмире, который 
как родственный мне так мне близок. Когда я вижу его, мыслю, дей-
ствую иQлюблю вQнем, создаю иQоформляю вQнем,Q— во всем этом я вQто 
же время избираю некое иное как явление трансценденции, говорящей 
со мною. Как таковой мир не есть знаемый мир, но существует так, 
как если бы он утратил себя как постоянство. Этот мир меняется 
сQпеременой эпох иQлиц, иQсQизменением моей внутренней установки; 
он говорит не сQкаждым иQне всякий раз одинаково. ЯQдолжен быть 
готов кQнему, если хочу слышать его. Если я не выхожу навстречу,Q— то, 
куда я мог бы трансцендировать, ускользает (entzieht sich), потому что 
оно есть лишь для свободы иQчерез свободу иQне имеет вQсебе реши-
тельно ничего убедительного.

Поэтому возможная экзистенция отличает себя от мира, чтобы 
затем по-настоящему вступить вQнего. Она отделяется от мира, чтобы 
вQизбрании его приобрести больше, нежели то, чем может быть мир. 
Мир привлекает экзистенцию как среда ее осуществления, иQотталки-
вает ее, как возможность отпадения вQодно лишь существование. Мир 



131

иQ экзистенция состоят вQ напряжении (stehen in Spannung). Они не 
могут ни слиться воедино, ни отделиться друг от друга.

В философствовании из возможной экзистенции это напряжение 
предполагается. Мир как доступное знанию (das Wißbare), экзистенция 
как подлежащее просветлению диалектически различаются вQ нем 
иQвновь сводятся воедино.

Мировое бытие как бытие знаемым всеобще, потому что оно все-
общезначимо для каждого; этоQ— общее для всех разумных существ, 
имеющих вQнем общность между собою благодаря интенции на одну 
иQту же вещь; вQнем имеет силу то, что вQнескончаемости действитель-
ного подпадает под одно определение как нечто единичное. Экзистен-
ция, поскольку она есть она сама, никогда не бывает всеобщей, аQпо-
тому не есть случай, который как особенный может быть подведен под 
некое всеобщее. Но, став объективной вQявлении, экзистенция есть 
вQто же самое время индивидуальное исторической особенности. Эта 
особенность еще подчиняется всеобщим категориям; некоторую гра-
ницу полагает здесь только то, что индивидуум, ввиду нескончаемой 
природы своей фактичности, неисчерпаем (unerschöpfl ich), аQпотому 
несказуем (unaussagbar). Но это индивидуальное как таковое отнюдь 
иQне есть экзистенция, аQесть прежде всего только зримое богатство 
мирового существования, на которое не может притязать никакое 
знание, однако самобытие вопрошающего может испытать его на 
предмет его экзистенциальной изначальности.

Единение (Einswerden) экзистенции иQ мира есть необозримый 
процесс, который может быть достоверен лишь для того, кто сам пре-
бывает вQнем для себя самого. [...]

[...] Если мы отделяем экзистенцию от существования, мира иQвсе-
общего, то кажется, будто ничего не остается. Если она не становится 
объектом, то желание схватить ее вQмысли кажется совершенно безна-
дежным. Поскольку это мышление никогда не может получить резуль-
тата иQпостоянства, попытка мыслить экзистенцию, кажется, сQнеоб-
ходимостью уничтожает сама себя. Можно поэтому усомниться 
вQ бытии экзистенции вQ любом смысле слова иQ позволить здравому 
смыслу выдвинуть требование: строго держаться одного предметного 
как действительного иQистинного. Значит, что же: эта попытка воз-
никла вследствие какой-то химеры? Сомнение вQэкзистенции неустра-
нимо, потому что мы не можем знать оQней как оQнекотором существо-
вании иQпотому, что она не существует как определенная значимость.



132

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. Какие социально-исторические события иQпроцессы вQXXQвеке 
обусловили возникновение иQразвитие экзистенциализма?

2. Какие европейские мыслители иQ направления вQ филосо-
фииQXIX–XXQвеков заложили философско-религиозные основания 
экзистенциализма?

3. Каковы главные проблемы иQвопросы философии экзистенци-
ализма?

4. Назовите два важнейших принципа феноменологии, составля-
ющих основу онтологии экзистенциализма?

5. Какую роль играет понятие-проблема «пограничная ситуация», 
вQэкзистенциальной философии К.QЯсперса иQС. Кьеркегора?

6. Назовите общее, исходное понятие философии экзистенциа-
лизма иQдайте его определение.

7. Поясните смысл главного принципа экзистенциализма 
Ж.П. Сартра: «Существование предшествует сущности иQопределяет 
сущность».

8. ВQчем состоят особенности философии экзистенциализма рус-
ских мыслителей Н.А. Бердяева иQЛ.И. Шестова?

9. Перечислите главные экзистенциалы иQмодальности выражаю-
щие основное содержание иQспособ бытия «экзистенции».

10. Что означает центральный принцип экзистенциализма М.QХай-
деггера «Бытие кQсмерти»?

11. Какое значение имеет вQфилософии экзистенциализма
понятие «Ничто»?



133

ФИЛОСОФСКАЯ ГЕРМЕНЕВТИКА

Изначально герменевтика представляла собой технику и"искусство 
истолкования текстов. Также герменевтика является учением о"самих 
принципах интерпретации. Возникнув в"рамках экзегезы, герменевтика 
как практика направлена на проблему понимания текста в"его собствен-
ной смысловой направленности. Смысл текста может быть раскрыт 
только с"учетом традиции интерпретации, в"которой он появился. По-
добным образом и" профессиональные тексты, например, юридического 
характера, интерпретируются в"плоскости, соответсвующей специфи-
ке своего прагматического назначения.

Герменевтика в"древности была связана с"практикой истолкования 
священных текстов. Пройдя долгий путь, герменевтика получила раз-
витие и"обоснование в"трудах Фридриха Шлейермахера. истоков фило-
софской герменевтики" XX" века находится известная книга Мартина 
Хайдеггера «Бытие и"время», а"также ряд его поздних работ 1950-х гг. 
Обоснование и"концептуальное выражение философская герменевтика 
получила в"работе Ганса-Георга Гадамера «Истина и"метод». Согласно 
особому взгляду Хайдеггера, развитому в"«Бытии и"времени», суть по-
нимания следует рассматривать не в" теоретико-познавательной, 
а" в" бытийной плоскости. Человеческое бытие (Dasein) есть с" самого 
начала (и в"дальнейшем) бытие понимающее. Именно благодаря исходно 
присущему Dasein пониманию бытия в"принципе возможно додискурсив-
ное «раскрытие» мира. Понимание неотъемлемо для человеческого бытия 
в" мире. Анализ процесса герменевтического раскрытия как такового 
Хайдеггер называет «герменевтикой фактичности». Задача такой гер-
меневтики"— интерпретация неотъемлемого понимания бытия. В"даль-
нейшем Хайдеггер ведет речь о"понимании уже не в"связи с"человеческим 
бытием, а"в"связи с"«историей бытия», раскрытием которой является 
язык. Таким образом, герменевтика служит одним из самых существен-
ных проявлений философии. В"дальнейшем достижения хайдеггеровской 
герменевтической позиции нашли свое развитие в"трудах Ганса-Георга 
Гадамера.

Гадамер разрабатывает философскую герменевтику Хайдеггера при-
менительно к"традиции герменевтики как теории интерпретации тек-
стов. Понимание есть форма первичной данности мира человеку. Оно 



134

не просто лежит в"основе нашего отношения к"тем или иным текстам, 
но в"основе нашего отношения к"миру. В"ходе истолковании дело идет не 
о"тех или иных проявлениях культуры, а"скорее о"нас самих. Благодаря 
языку традиция существует как живая дляительность. Действитель-
ность не только теоретически познается, но и"жизненно практически 
«испытуется» человеком, поэтому Гадамер предпочитает говорить не 
о"познании, а"об «опыте» мира. Последний включает в"себя и"непосред-
ственность переживания, и"«опыт истории», и"«опыт искусства». Ос-
новные механизмы формирования опыта заложены в"языке, который за-
дает исходные схемы человеческой ориентации в" мире. Допонятийные 
и"дорефлективные формы освоения действительности, лежащие в"основе 
теоретического познания, описываются как «предпонимание», «предвос-
хищение», «предрассудок» и" т." д. Фундаментальной характеристикой 
человеческого бытия и"мышления Гадамер считает историчность, т."е. 
обусловленность местом и"временем. Отсюда"— полемика с"европейской 
классической философией от Декарта до Гуссерля, стремившейся к"объ-
ективности. Следуя своему пониманию герменевтики как практики, 
Гадамер посвятил значительную часть своих работ интерпретации исто-
рии философии и"истории литературы.

Различие между традиционной герменевтикой от Шлейермахера 
и"Вильгельма Дильтея до Эмилио Бетти включительно, является суще-
ственным. В" традиционной герменевтике понимание выступает как 
метод, а"в"философской герменевтике предстает в"виде онтологии.

В данном разделе хрестоматии приводятся тексты Ганса-Георга 

Гадамера (1900–2002) и"итальянского юриста и"философа Эмилио 

Бетти (1890–1968). Бетти известен своей критикой Гадамера и"раз-
работкой теории интерпретации, в"которой провозглашается необ-
ходимость научной объективности герменевтической интерпретации 
текста.

Фрагменты произведений публикуются по изданиям:

Бетти Э." Герменевтика как общая методология наук о" духе. Пер. 
с"нем.: Е."В. Борисов."— М., 2011. 144"с.

Гадамер Г.-Г. Актуальность прекрасного.Q— М., 1991.Q— 367Qс.
Гадамер Х.-Г. Истина иQметод: Основы филос. герменевтики: Пер. 

сQнем. /Общ. ред. иQвступ. ст. Б.QН. Бессонова.Q— М.: Прогресс, 1988.Q— 
704Qс.



135

Из работы Г. Гадамера

«Истина и метод. Основы философской герменевтики»

П о н я т и е  ф и л о с о ф с к о й  г е р м е н е в т и к и
Феномен понимания иQправильного истолкования понятого яв-

ляется не только специальной методологической проблемой наук 
оQдухе. СQдавних пор существовала также иQтеологическая иQюриди-
ческая герменевтика, которая не столько носила научно-теоретиче-
ский характер, сколько соответствовала иQспособствовала практиче-
ским действиям научно-образованных судьи или священника. Таким 
образом, уже по самому своему историческому происхождению про-
блема герменевтики выходит за рамки, полагаемые понятием оQмето-
де, как оно сложилось вQсовременной науке. Понимание иQистолко-
вание текстов является не только научной задачей, но очевидным 
образом относится ко всей совокупности человеческого опыта вQце-
лом. [...] При понимании того, что передано нам исторической тра-
дицией, не просто понимаются те или иные тексты, но вырабатыва-
ются определенные представления иQ постигаются определенные 
истины. Что же это за познание иQчто это за истина? [...]

Науки оQдухе сближаются сQтакими способами постижения, ко-
торые лежат за пределами науки: сQ опытом философии, сQ опытом 
искусства, сQопытом самой истории. Все это такие способы пости-
жения, вQкоторых возвещает оQсебе истина, не подлежащая верифи-
кации методологическими средствами науки. [...] Классики фило-
софской мысли, когда мы пытаемся понять их, выдвигают такое 
притязание на истину, которое современное сознание не вQсилах ни 
отклонить, ни превзойти. [...] То же самое можно сказать иQоб опыте 
искусства. ВQданном случае научное исследование, которым занима-
ется так называемое искусствознание, сQсамого начала сознает, что 
оно не вQсилах ни подменить собой, ни превзойти непосредственный 
опыт взаимодействия сQискусством. Таким образом, наряду сQопытом 
философии опыт искусства оказывается настоятельнейшим при-
зывом кQнаучному сознанию признать свои собственные границы. 
...Опыт исторической традиции принципиально возвышается над 
тем, что вQней может быть исследовано. Он является не только ис-
тинным или ложным вQтом отношении, которое подвластно истори-
ческой критике,Q — он всегда возвещает такую истину, кQ которой 
следует приобщиться. [...]



136

Дело не только вQтом, что историческое предание иQестественный 
порядок жизни образуют единство мира, вQкотором живем мы, люди,Q— 
то, как мы воспринимаем друг друга, то, как мы воспринимаем исто-
рическое предание, то, наконец, как мы воспринимаем природные 
данности нашего существования иQнашего мира,Q— все это образует 
действительный герменевтический универсум, вQкотором мы не за-
перты, как вQнепреложных границах, но которому иQдля которого мы 
открыты.

Философские усилия нашего времени отличаются от классической 
философской традиции тем, что они уже не являются непосредствен-
ным иQ прямым продолжением этой традиции. [...] Это выражается 
прежде всего вQизменившемся отношении кQпонятию. [...] Это означа-
ет исчезновение той наивности, сQкоторой прежде можно было ставить 
понятия, почерпнутые из традиции, на службу собственной мысли. 
...Следует сказать, что понятийная система, вQкоторой развертывается 
философствование, всегда владела нами точно так же, как определяет 
нас язык, вQкотором мы живем. Осознать подобную предопределенность 
мышления понятиямиQ— этого требует добросовестность мысли. Та-
ково новое критическое сознание, неизбежно сопровождающее от-
ныне всякое ответственное философствование. [...]

Множились признаки новой волны технологической враждеб-
ности кQистории. Ей соответствовало ширившееся принятие англо-
саксонской теории науки иQ аналитической философии, и,Q вQ конце 
концов, новый подъем, который переживали общественные науки 
(среди них, прежде всего, социальная психология иQсоциальная линг-
вистика), не предвещал гуманистической традиции романтических 
гуманитарных наук никакого будущего. Но это была традиция, из 
которой вышел я.QОна представляла собой опытную почву моей тео-
ретической работыQ— хотя отнюдь не ее границы иQвовсе не ее цель. 
Но даже внутри классических исторических гуманитарных наук про-
изошло изменение стиля вQнаправлении кQновым методическим сред-
ствам статистики, формализации; было очевидным стремление кQпла-
нированию науки иQ технической организации исследований. 
Выдвинулось вперед новое «позитивисткое» самопонимание, которое 
требовалось сQпринятием американских иQанглийских методов поста-
новки вопросов. ИQконечно, вQданном случае имело место банальное 
непонимание, когда выражение «истина иQметод» отягощали обвине-
нием, что здесь не осознана строгость метода современной науки. 



137

Герменевтику сделало действенной нечто совсем иноеQ — то, что со 
строгими обычаями науки вовсе не находится вQнатянутых отношени-
ях. Никакой плодотворно работающий исследователь не может вQглу-
бине души сомневаться вQтом, что хотя методическая чистота неиз-
бежна для науки, но одно лишь применение привычных методов 
вQгораздо меньшей степени составляет сущность всех исследований, 
чем нахождение новых,Q— иQза этим стоит творческая фантазия ис-
следователя. Сказанное имеет значение не только вQобласти так на-
зываемых гуманитарных наук. [...]

В эпоху, когда вQ общественную практику все больше иQ больше 
проникает наука, она может осуществлять свою общественную функ-
цию соответствующим образом лишь тогда, когда не скрывает своих 
границ иQусловности своего поля деятельности. Это должна прояснить 
именно философияQ— вQвек, когда до суеверия верят вQнауку. Именно 
на этом основан тот факт, что напряжение внимание кQистине иQмето-
ду имеет непреходящую актуальность. Таким образом, философская 
герменевтика включает философское движение нашего столетия, пре-
одолевшее одностороннюю ориентировку на факт науки, которая была 
само собой разумеющейся как для неокантианства, так иQдля позити-
визма того времени. Однако герменевтика занимает соответствующее 
ей место иQвQтеории науки, если она открывает внутри наукиQ— сQпо-
мощью герменевтической рефлексииQ— условия истины, которые не 
лежат вQлогике исследования, аQпредшествуют ей. ВQтак называемых 
гуманитарных науках вQнекоторой степени обнаруживаетсяQ— как это 
видно уже из самого их обозначения вQанглийском языке («моральные 
науки»),Q— что их предметом является нечто такое, кQчему принадлежит 
сQнеобходимостью иQсам познающий. Этот аспект можно даже отнести 
иQ кQ «правильным» наукам. Однако здесь, мне кажется, необходимо 
различие. Если вQсовременной микрофизике наблюдатель не элими-
нируется из результатов измерений, аQсуществует вQсамих высказыва-
ниях оQних, то это имеет точно определенный смысл, который может 
быть сформулирован вQматематических выражениях. Если вQсовремен-
ных исследованиях отношений исследователь открывает структуры, 
которые также определяют иQ его собственное поведение историко-
родовой наследственностью, то он, возможно, познает иQоQсебе самом 
что-то, но именно потому, что он смотрит на себя другими глазами... 
Наоборот, если всегда видна собственная точка зрения каждого исто-
рика на его знания иQ ценности, то констатация этого не является 



138

упреком против его научности. Еще неизвестно, заблуждается ли исто-
рик из-за ограниченности своей точки зрения, неправильно понимая 
иQоценивая предание, или ему удалось правильно осветить не наблю-
давшееся до сих пор благодаря преимуществу его точки зрения, кото-
рая позволила ему открыть нечто аналогичное непосредственному 
современному опыту.

Здесь мы находимся вQгуще герменевтической проблематики [...]. 
Вполне очевидно, что постановку вопроса здесь направляет «предпо-
нимание». Речь идет оQсложившейся общественной системе, которая 
имеет значение исторически ставшей, научно недоказуемой нормы. 
Она представляет не только предмет опытно-научного рационализи-
рования, но иQего рамки, вQкоторые «вставляется» методическая рабо-
та. [...] Заострение напряженного внимания кQистине иQметоду вQмоей 
книге имеет полемический смысл. ВQконце концов, как признал сам 
Декарт, именно кQособой структуре выпрямления согнутой вещи от-
носится тот факт, что ее следует сгибать вQпротивоположном направ-
лении. Но согнута вQданном случае была не столько методика науки, 
сколько рефлексивное самосознание.

[...] Донаучное знание, которое обнаруживают как печальный 
остаток ненаучности вQподобных науках, как раз иQсоставляет своео-
бразие, иQ оно, несомненно, гораздо вQ большей степени определяет 
практическую иQобщественную жизнь человека, включая условия для 
занятий наукой вообще... Разве можно действительно хотеть, чтобы 
каждый доверялся специалисту вQрешающих вопросах как обществен-
ной иQполитической, так иQчастной иQличной жизни? Ведь при кон-
кретном применении своей науки специалист будет использовать не 
свою науку, аQсвой практический разум. ИQпочему разум уQспециали-
стаQ— будь он даже идеальным социальным инженеромQ— должен быть 
больше, чем уQдругих людей? По этой причине мне кажется прямо-
таки предательством, когда сQ высокомерной насмешкой осуждают 
герменевтические науки, будто они подреставрировали аристотелев-
скую качественную картину мира. ... Но я позволю себе сослаться на 
то, что пред-знание, которое мы получаем из нашей языковой ориен-
тировки вQмире (и это действительно лежит вQоснове так называемой 
«науки» Аристотеля), играет определенную роль повсюду, где пере-
рабатывается жизненный опыт, где поняты языковые традиции иQгде 
функционирует общественная жизнь. Такое пред-знание не является, 
конечно, никакой критической инстанцией по отношению кQнауке, 



139

аQсамо подвергается критическим замечаниям со стороны науки, но 
оно есть иQ остается ведущим медиумом всего понимания. Отсюда 
создается особый методический вид понимающих наук. Они открыто 
ставят задачу установить границу образованию профессиональной 
терминологии иQвместо построения специального языка заниматься 
«общеязыковыми» средствами. [...]

Ведь предмет философии не ограничен рефлексивным высветле-
нием метода наук. ИQне вQобразовании «суммы» из многообразия наших 
знаний иQтем самым вQзакруглении «мировоззрения» вQцелом он со-
стоит. Конечно, философияQ— как никакая другая наукаQ— должна 
иметь дело сQнашим мировым иQжизненным опытом вQцелом, но толь-
ко так, как это делает сам жизненный иQмировой опыт, выражаемый 
вQязыке. ЯQдалек от того, чтобы утверждать, что знание об этой тоталь-
ности представляет собой действительно твердое знание, иQ более 
тогоQ— оно должно подвергаться все новой глубокой критике. Однако 
нельзя игнорировать такое «знание», вQкотором форма всегда имеет 
выражение вQрелигиозной или народной мудрости, вQпроизведениях 
искусства или вQфилософских мыслях.

[...] Не случайно, что я свое исследование опыта ориентировал на 
опыт искусства, «смысл» которого для понятийного понимания неис-
черпаем. То, что я развивал проблематику универсальной философ-
ской герменевтики на критике эстетического сознания иQна рефлексии 
об искусствеQ— аQне сразу же на так называемых гуманитарных науках,– 
никоим образом не означает отхода от методического требования 
науки, но, наоборот, является первым измерением широты того ра-
диуса действия, которым обладают герменевтические проблемы.

С у щ н о с т ь  г е р м е н е в т и ч е с к о г о  о п ы т а
Понятие опыта относится, на мой взгляд, как бы парадоксально 

это ни звучалоQ— кQчислу наименее ясных понятий, какими мы рас-
полагаем. Поскольку вQиндивидуальной логике оно играет для наук 
оQприроде ведущую роль, оно было подвергнуто теоретико-познава-
тельной схематизации, которая, как мне кажется, обедняет его изна-
чальное содержание.

Действительный недостаток предшествующей теории опытаQ — 
иQкQДильтею это тоже относитсяQ— состоит вQтом, что она целиком 
ориентирована на науку иQпотому упускает из виду внутреннюю исто-
ричность опыта. Цель науки заключается как раз вQтакой объективации 



140

опыта, чтобы вQнем не оставалось никаких исторических моментов. 
Научный эксперимент добивается этого при помощи своей методо-
логии.

Нечто подобное, однако, осуществляет иQисторико-критический 
метод вQнауках оQдухе. ИQтам иQздесь объективность должна быть га-
рантированна за счет того, что опыт, лежащий вQ основе познания, 
делается воспроизводимым для всех иQ каждого. Подобно тому, как 
вQ науках оQ природе эксперименты должны допускать возможность 
повторной проверки, точно так же иQвQнауках оQдухе все действия долж-
ны быть контролируемыми. [...]

Тот факт, что опыт значим до тех пор, пока его не опровергнет 
новыйопыт (ubi non reperitur inslantia contradictoria), характеризует, 
очевидным образом, всеобщую сущность опыта, идет ли речь оQна-
учной постановке опыта вQсовременном смысле или об опыте повсед-
невной жизни вQтом виде, вQкаком он всегда осуществлялся.

Существует неснимаемое противоречие между опытом иQзнанием, 
аQтакже теми наставлениями, которые дает всеобщее, теоретическое 
или техническое знание. Истина опыта всегда содержит вQсебе связь 
сQновым опытом. Поэтому тот, кого мы называем опытным, не только 
благодаря опыту сделался таковым, но также иQ открыт для нового 
опыта. [...] Опытный человек предстает перед нами как принципиаль-
но адогматический человек, который именно потому, что он столь 
многое испытал иQна опыте столь многому научился, обладает особен-
ной способностью приобретать новый опыт иQучиться на этом опыте. 
Диалектика опыта получает свое подлинное завершение не вQкаком-то 
итоговом знании, но вQтой открытости для опыта, которая возникает 
благодаря самому опыту.

Тем самым, однако, понятие опыта, оQкотором идет речь, обога-
щается качественно новым моментом. ...Оно означает опыт вQцелом. 
Это тот опыт, который сам должен быть постоянно приобретаем иQот 
которого никто не может быть избавлен. Опыт означает здесь нечто 
такое, что относится кQ исторической сущности человека. [...] Опыт 
вQцелом не есть нечто такое, от чего кто-либо может быть избавлен. 
Опыт вQэтом смысле неизбежно предполагает скорее многочисленные 
разочарования иQобманутые ожидания иQдостигается лишь таким путем. 
Если мы утверждаем, что опыт есть, прежде всего, болезненный иQне-
приятный опыт, то это не свидетельствует оQкаком-то особенном пес-
симизме, но может быть усмотрено непосредственно из его сущности. 



141

Уже Бэкон понимал, что мы приходим кQновому опыту лишь благо-
даря опровержению старого, его негативному результату. Всякий опыт, 
достойный этого имени, идет вразрез сQ нашими ожиданиями. [...] 
Лучше всего сослаться на Эсхила. Он нашел или, вернее, раскрыл вQее 
метафизическом значении формулу, дающую выражение внутренней 
историчности опыта: учиться благодаря страданию (pathe matlios). Эта 
формула означает не только, что мы умнеем благодаря несчастьям 
иQдобиваемся лучшего познания вещей лишь на путях заблуждений 
иQразочарований. Понятая таким образом, эта формула, должно быть, 
столь же стара, как сам человеческий опыт. Однако Эсхил имеет вQвиду 
нечто большее. Он говорит оQтом, почему это так. То, чему человек 
должен научиться благодаря страданию, не есть та или иная вещьQ— он 
должен осознать пределы человеческого бытия, осознать неснимае-
мость тех границ, которые отделяют его от божественного. ВQконечном 
счете, это есть религиозное познание, то самое, за которым последо-
вало рождение греческой трагедии. [...]

Подлинный опыт есть тот, вQкотором человек осознает свою конеч-
ность. Могущество иQ самоуверенность его планирующего рассудка 
находят здесь свою границу. Убежденность вQтом, что все можно пере-
делать, что для всего есть время иQчто все так или иначе повторяется, 
оказывается простой видимостью. Скорее наоборот, живущий иQдей-
ствующий вQистории человек постоянно убеждается на собственном 
опыте, что ничего не повторяется. Признание того, что есть, означает 
...осознание того, что все ожидания иQпланы конечных существ сами 
конечны иQограниченны. Подлинный опыт есть, таким образом, опыт 
собственной историчности. Тем самым обсуждение понятия опыта 
приводит кQ результату, весьма плодотворному для нашего вопроса 
оQсущности действенно-исторического сознания. ВQнем, как вQпод-
линной форме опыта, должна отражаться всеобщая структура опыта...

И с т и н а  в K н а у к е  и K в K ф и л о с о ф с к о й  г е р м е н е в т и к е
Наука Нового времени осуществила решительный разрыв сQфор-

мами знания греческого иQхристианского Запада. Отныне овладевают 
именно идеей Метода. ВQНовое время Метод, при всем многообразии, 
которое он может иметь вQ различных науках, понимался как нечто 
единое. Идеал познания, сформулированный на основе понятия Ме-
тода, состоит вQ том, чтобы мы проходили путь познания настолько 
осознанно, чтобы всегда можно было повторить его. Metodos означает 



142

путь следования. Способность вновь иQвновь следовать пути, по кото-
рому уже проходили, иQесть методичность, отличающая способ деятель-
ности вQнауке. Но как раз это сQнеобходимостью ограничивает пре-
тензии на истину. Если только проверяемость, вQкакой бы то ни было 
форме, составляет истину (veritas), то масштаб, сQкоторым сопостав-
ляется познание, уже больше не истина, аQдостоверность. [...]

В философии вопрос ставится так: можно ли от тематизируемого 
наукой знания вернуться назад? иQвQкаком смысле? иQкаким образом 
это возможно? То, что каждый из нас вQсвоем практическом жизненном 
опыте постоянно осуществляет это возвращение, не требуется под-
черкивать. Всегда есть надежда, что другой человек поймет то, что ты 
считаешь истинным, даже если ты не можешь этого доказать. Более 
того, не всегда доказательство можно рассматривать как подходящий 
путь для того, чтобы привести другого кQпониманию. Мы то иQдело 
переходим границу объективируемости, сQкоторой по своей логической 
форме связано высказывание. Мы постоянно живем вQформах сообще-
ния того, что не объективируемо, вQформах, подготовленных для нас 
языком, вQтом числе языком поэтов. Тем не менее, наука претендует 
на преодоление случайности субъективного опыта сQпомощью объ-
ективного познания, на преодоление языка многозначной символики 
сQ помощью однозначности понятия. Но вопрос вQ том, имеется ли 
внутри науки как таковой предел объективируемости, лежащий вQсущ-
ности суждения иQвQсамой истине высказывания? Ответ на этот вопрос 
вовсе не самоочевиден. ВQсовременной философии есть одно очень 
большое течение (т."е. логический позитивизм), ... для которого этот 
ответ является установленным. Оно полагает, что вся тайна иQедин-
ственная задача философии состоит вQтом, чтобы формулировать вы-
сказывание настолько точно, чтобы оно действительно было вQсосто-
янии высказать подразумеваемое однозначно. Согласно этому 
направлению, философия должна сформировать систему знаков, ко-
торая не зависела бы от метафорической многозначности естественных 
языков иQот многоязычия культурных народов вQцелом иQот вытекающих 
из этого постоянных двусмысленностей иQ недоразумений; систему, 
которая достигла бы однозначности иQточности математики. [...] Это 
течение, распространившееся сQ родины номинализма на весь мир, 
представляет собой возрождение идей восемнадцатого столетия. [...]

Каждый из нас должен, вQпределах возможного, считать верифи-
цируемость идеалом всякого познания. Но нужно признаться, что 



143

этот идеал очень редко достигается, иQ те исследователи, которые 
стремятся достичь его буквально, большей частью ничего не могут 
сказать об истинно важных вещах. Получается так, что вQгуманитар-
ных науках есть нечто такое, что совершенно немыслимо вQестествоз-
нании, аQименно, что иногда из книги дилетанта исследователь может 
научиться большему, чем из книг профессионалов. [...] Мы питаем 
обоснованное недоверие кQопределенному типу научных работ, вQко-
торых вQ предисловиях иQ послесловиях, аQ особенно вQ примечаниях 
слишком явно показывается Метод, которым они сработаны. Но 
действительно ли там ставится вопрос оQчем-то новом? Действитель-
но ли там что-то познается? Или же вQэтих работах лишь настолько 
хорошо подражают Методу познания иQсхватывают eгo во внешних 
формах, что таким образом создается впечатление научной работы? 
Мы должны признаться, что величайшие иQ плодотворнейшие до-
стижения вQгуманитарных науках, напротив, далеко опережают иде-
ал верифицируемости. [...] Более того, здесь проявляется важное 
соотношение, вQ связи сQ которым то, что делает науку возможной, 
одновременно может помешать плодотворности научного познания. 
Здесь речь пойдет оQ принципиальном соотношении истины иQ не-
истины. Это соотношение проявляется вQтом, что хотя чистое пред-
ставление существующего истинно, т.Qе. раскрывает его таким, ка-
ково оно есть, но оно всегда вQ то же время предписывает, оQ чем 
вQдальнейшем вообще имеет смысл спрашивать, иQчто может быть 
раскрыто вQходе дальнейшего познания. Нельзя постоянно продви-
гаться вперед вQ познании, не упуская при этом из рук возможной 
истины. [...]

А это значит, что мы совершенно не вQсостоянии познать многого, 
являющегося истинным, поскольку нас ограничивают предрассудки, 
оQкоторых мы ничего не знаем. ИQвQпрактике научной работы есть не-
что похожее на «моду»....Не только вQжизни, но иQвQнауке есть нечто 
подобное бюрократизму. Мы спрашиваем, принадлежит ли это сущ-
ности науки, или же это лишь своего рода ее культурная болезнь, 
аналогичная болезненным явлениям, знакомым нам по другим об-
ластям, например, когда мы восхищаемся огромными коробками на-
ших административных зданий иQстраховых учреждений?

[...] ЯQполагаю, можно принципиально утверждать, что не может 
быть высказывания, которое было бы абсолютно истинным. ...Ибо 
истина есть целое.



144

[...] Нет такого высказывания, которое можно понять только по 
показываемому им содержанию, если хотят постичь это высказывание 
вQего истине. Всякое высказывание мотивировано. ...Здесь я утверж-
даю, что последней логической формой такой мотивации всякого 
высказывания является вопрос. Не суждение, аQвопрос обладает при-
матом вQлогике, что исторически подтверждают платоновский диалог 
иQдиалектическое происхождение греческой логики. Примат вопроса 
по отношению кQ высказыванию означает, что высказывание суще-
ственным образом является ответом. Нет такого высказывания, кото-
рое не представляло бы собой какого-либо ответа. Отсюда нет иQпо-
нимания какого-либо высказывания, не приобретающего свой 
единственный масштаб из понимания того вопроса, на который оно 
отвечает.

Если кто-то выдвигает утверждение, которого не понимают, то 
пытаются выяснить, как он кQэтому пришел, на какой вопрос, постав-
ленный им перед собой, его высказывание является ответом. Если это 
высказывание, которое должно быть истинным, то нужно самому 
попытаться поставить вопрос, ответом на который оно может быть. 
Несомненно, что не всегда легко найти тот вопрос, на который вы-
сказывание действительно является ответом. Это нелегко, прежде 
всего, потому, что сам вопрос опять-таки не есть нечто первичное, 
которого мы можем достичь по желанию. Ибо сам вопрос является 
ответом. Это иQесть диалектика, которая нас здесь опутывает. Каждый 
вопрос мотивирован. ИQсмысл его никогда нельзя полностью найти 
вQнем самом. ВQнашей культуре, связанной сQнаукой, нарушена первич-
ность вопрошания... То решающее, что только иQсоздает исследовате-
ля вQнауке, есть умение видеть вопросы. ...Каждое высказывание име-
ет собственный смысловой горизонт, возникающий вQ проблемной 
ситуации (Fragesituation). [...]

То, что кажется лишь реконструкцией прошлого смысла, сливает-
ся сQтем, что непосредственно обращается кQнам как истинное. ЯQсчи-
таю, что одна из самых важных поправок, которую мы должны внести 
вQ самопонимание исторического разума, состоит вQ том, что «одно-
временность» оказывается высшей диалектической проблемой. ...Ско-
рее, понимать друг другаQ— значит понимать друг друга вQчем-то. Со-
ответственно, понимать прошлоеQ— значит услышать то, что оно, как 
действительное, хочет нам сказать. Первенство вопроса перед выска-
зыванием вQгерменевтике означает, что каждый вопрос, который по-



145

нимают, задают сами. Соединение горизонта современности сQгори-
зонтом прошлогоQ— дело исторических гуманитарных наук. Но при 
этом они делают только то, что делаем иQмы сами уже тем, что суще-
ствуем. [...] Мы понимаем друг друга, беседуя друг сQдругом, постоян-
но «говоря на разных языках» и,QвQконечном счете, употребляя слова, 
которыми мы представляем друг другу выраженные этими словами 
вещи. Дело вQтом, что язык имеет свою собственную историчность. 
Каждый из нас имеет свой собственный язык. Два человека, живущие 
вместе, обладают своим языком. Проблемы общего для всех языка не 
существует вообще, но есть чудо того, что все мы, хотя иQимеем раз-
личные языки, все же можем понимать друг друга вопреки границам 
индивидуумов, народов иQвремен. Это чудо, очевидно, неотделимо от 
того, что иQ вещи, оQ которых мы говорим, представляются нам как 
всеобщее благодаря тому, что мы говорим оQних. Каков предмет, вы-
ясняется, так сказать, лишь когда мы говорим оQнем. Следовательно, 
то, что мы подразумеваем под истинойQ— открытость, несокрытость 
вещиQ— имеет собственную временность иQисторичность. Мы сQудив-
лением замечаем, что при всей нашей заботе об истине мы не можем 
высказать истины без обращения, без ответа, аQтем самым иQбез общ-
ности достигнутого согласия. Но самым удивительным вQ сущности 
языка иQбеседы является то, что иQя сам не связан своим мнением, 
когда говорю сQкем-то другим; что никто из нас не охватывает своим 
мнением всю истину, но, однако, полная истина может охватить нас 
обоих вQнаших отдельных мнениях. Герменевтика, соответствующая 
нашей исторической экзистенции, должна была бы иметь своей за-
дачей развертывание тех смысловых связей языка иQбеседы, которые 
мы не замечаем.

Из работы Г. Гадамера «Язык и понимание»

Проблема понимания обретает вQпоследние годы все возрастающую 
актуальность, что очевидным образом связано сQобострением геопо-
литической иQобщественнополитической ситуации иQсQусилением про-
низывающих нашу эпоху противоречий. Она встает всякий раз, когда 
терпят крах попытки установить взаимопонимание между регионами, 
нациями, блоками иQпоколениями, когда обнаруживается отсутствие 
общего языка иQвошедшие вQпривычку ключевые понятия начинают 
действовать как раздражители, лишь укрепляющие иQусиливающие 



146

противоположности иQнапряжения, на преодоление которых направ-
лялись общие усилия. Достаточно вспомнить хотя бы такие слова, как 
«демократия» или «свобода».

Положение, согласно которому всякое понимание есть проблема 
языковая иQчто оно достигается (или не достигается) вQмедиуме язы-
ковости, вQдоказательствах, собственно, не нуждается. Все феномены 
взаимосогласия, понимания иQнепонимания, образующие предмет так 
называемой герменевтики, суть явления языковые. Однако тезис, 
который я осмелюсь поставить на обсуждение, будет более радикаль-
ным. ЯQ полагаю, что не только процедура понимания людьми друг 
друга, но иQпроцесс понимания вообще представляет собой событие 
языкаQ— даже тогда, когда речь идет оQвнеязыковых феноменах или об 
умолкнувшем иQзастывшем вQбуквах голосеQ— событие языка, сверша-
ющееся вQ том внутреннем диалоге души сQ самой собой, вQ котором 
Платон видел сущность мышления.

В утверждении, что всякое понимание имеет языковой характер, 
заключен вызов. Стоит бросить беглый взгляд на наш повседневный 
опыт, чтобы привести массу примеров, свидетельствующих как будто 
бы об обратном иQвыставляющих понимание молчаливое, не требую-
щее слов, высшим иQинтимнейшим его способом. Всякий, кто даст 
себе труд вслушаться вQязык, сразу обнаружит такие феномены, как 
«молчаливое согласие» или «схватывание сQполуслова». ИQвсе же спро-
сим себя: не является ли то иQдругое модусом языковости? Основатель-
ность такого вопроса я иQнадеюсь показать далее.

Но как обстоит дело сQдругими явлениями, вплотную сQкоторыми 
ставит нас язык,Q— я имею вQвиду «немотствующее удивление» иQ«не-
мую очарованность»? ВQэтих случаях мы сталкиваемся сQтем, приме-
нительно кQчему можно сказать: это лишает нас дара речи. ИQлишает 
оно нас дара речи именно вQсилу осознания нашей несоразмерности 
тому, что открылось нашему взору,Q— несоразмерности столь очевид-
ной, что уQнас недостает слов, чтобы сQнею совладать. Не будет ли все 
же чересчур смелым утверждать, что онемениеQ— одна из форм язы-
ковости? Не будет ли это еще одним проявлением догматизма фило-
софов, всегда ставивших иQпродолжающих ставить на голову вещи, 
прекрасно стоящие на ногах? Между тем если кто-то лишается дара 
речи, это значит, что он хочет сказать так много, что не знает, сQчего 
начать. Отказ языка служить нам свидетельствует оQего способности 
искать выражение для чего бы то ни было, аQсама утрата дара речи есть 



147

уже некоторый вид речи; эта утрата не только не кладет конец говоре-
нию, но, напротив, позволяет ему осуществиться.

Я хотел бы пояснить это на первом из приведенных мною при-
меровQ— на примере «молчаливого согласия». Какова герменевтическая 
значимость этого оборота речи? Проблематика понимания, которая 
сегодня так много обсуждается, иQпрежде всего вQотношении всех тех 
наук, где недейственны методы строгой верификации, состоит вQтом, 
что вQэтого рода науках имеет место чисто внутренняя очевидность, 
особая ясность, озаряющая сознание, например, тогда, когда внезап-
но понимаешь контекст, вQкоторый включено предложение, или чью-
то реплику, брошенную вQтой или иной ситуации. Это значит, что вдруг 
становятся совершенно прозрачными причины, по которым другой 
говорит то, что он говорит. Такой опыт убедительно свидетельствует, 
что пониманию всегда предшествуют трудности, препятствия вQуста-
новлении согласия. Напряженное усилие воли кQпониманию начина-
ется сQощущения столкновения сQчем-то чуждым, провоцирующим, 
дезориентирующим.

У греков было прекрасное слово для обозначения ситуации, когда 
вQ понимании мы наталкиваемся на препятствие, они называли ее 
atopon. Это значит, собственно, «лишенное места», то есть то, что не 
укладывается вQсхемы наших ожиданий иQпотому озадачивает. ВQзна-
менитом Платоновом утверждении оQтом, что философствование на-
чинается сQудивления, имеется вQвиду именно эта озадаченность, эта 
побуждающая нас кQразмышлению невозможность продвинуться впе-
ред, исходя из начальных ожиданий иQпервичных схем нашей миро-
ориентации. Аристотель, сQбольшим изяществом описавший зависи-
мость наших ожиданий от понимания контекста, приводит такой 
пример: если кого-то удивляет, что корень квадратный из двух есть 
число иррациональное и,Qстало быть, отношение диагонали иQстороны 
квадрата невыразимо вQ рациональных числах, то он, как видно, не 
математик. Математик, напротив, удивился бы, если бы это отношение 
сочли рациональным. Вот насколько относительна такая озадачен-
ность, иQвот вQкакой мере она зависит от знания иQот степени проник-
новения вQпредмет. Очевидно, что иQозадаченность, иQудивление, иQпри-
остановка вQ понимании напрямую связаны сQ дальнейшим 
про-движением кQ истине, сQ упорным стремлением кQ ее познанию. 
ВQсвете сказанного я утверждаю: если мы действительно хотим уразу-
меть место понимания вQчеловеческом бытии, вQтом числе иQвQнашем 



148

социальном бытии, то, осмысляя этот феномен, мы должны перестать 
отдавать предпочтение вопросу оQпомехах вQпонимании. Там, где есть 
какие-либо помехи на пути кQпониманию, оно уже дано как предпо-
сылка. Препятствия кQвзаимопониманию, на устранение которых ради 
восстановления нарушенного согласия надо нацелить нашу волю кQпо-
ниманию, встречаются сравнительно редко. Иными словами, ссылка 
на «молчаливое согласие» является столь ничтожным аргументом про-
тив языковости понимания, что служит, скорее, утверждению широты 
иQуниверсальности последней. Это представляется мне фундаменталь-
ной истиной, которой, после десятилетий абсолютизации места мето-
дологии вQструктуре нашего самоосмысления, должно быть возвраще-
но былое величие.

Современная наукаQ— это наука, которая сQсамого своего возник-
новения вQXVIIQвеке всегда строилась на понятии метода иQметодоло-
гической гарантированности прогрессирующего познания. Она на 
свой лад изменила облик нашей планеты, выдвинув на первый план 
подход кQмиру, не являющийся ни единственным, ни универсальным. 
ЭтоQ— подход, который методично подвергает абстрагирующей изо-
ляции иQвовлекает вQпроцесс экспериментального исследования все 
новые иQновые фрагменты реальности, которые становятся предметом 
исследования именно вQсилу такой изоляции. Утверждение этого под-
хода было великим достижением математического естествозна-
нияQXVIIQстолетия, иQвQособенности Галилеевой механики. Как из-
вестно, открытие закона свободного падения тел было результатом 
не одного только наблюдения. Вакуума не существовало. Свободное 
падение было абстракцией. Вспомним свое удивление, когда мы 
школьниками наблюдали за опытом сQотносительным вакуумом иQви-
дели, что кусочек свинца иQгусиное перышко падают сQодинаковой 
скоростью. Чтобы абстрагироваться от воздействия среды, Галилею 
необходимо было создание условий, вQприроде не существующих. Но 
лишь такое отвлечение сделало возможным как математически точное 
описание факторов, определяющих природное явление, так иQкон-
тролируемое вмешательство вQнего человека.

Созданная Галилеем механикаQ— поистине мать нашей технической 
цивилизации. Здесь уже налицо совершенно определенный способ 
познания, который сQнеобходимостью привел кQполяризации между 
неметодичным, объемлющим весь наш жизненный опыт познанием 
мира иQпознавательными достижениями науки. Великая философская 



149

заслуга Канта заключалась вQтом, что он нашел убедительный способ 
снятия этого возникшего вQ Новое время напряжения. Филосо-
фияQXVIIQиQXVIIIQстолетий напрасно тратила силы, пытаясь решить 
неразрешимую задачу: соединить великое всеведение метафизической 
традиции сQновой наукойQ— попытка, которая вQдействительности не 
могла обеспечить баланса между сотканной из понятий наукой разума, 
сQодной стороны, иQнаукой опытаQ— сQдругой. АQКант нашел решение. 
Предпринятое им вслед за английской критикой метафизики крити-
ческое ограничение разума иQ опирающегося на него понятийного 
познания означало разрушение метафизики как догматической науки. 
Однако «всеразрушитель» Кант, каким виделся этот скромный про-
фессор из Кенигсберга своим современникам, был еще иQ великим 
основателем моральной философии, построенной на принципе стро-
гой автономии практического разума. Усмотрев вQсвободе уникальный 
факт разума, то есть продемонстрировав, что без постулата свободы 
практический разум человека, аQзначит, иQего нравственное иQобще-
ственное бытие не могут быть помыслены, Кант, вопреки всем детер-
министским тенденциям тогдашней науки, показал законность 
иQоправданность мышления под знаком свободы. ВQсамом деле, дей-
ственность данного Кантом морально-философского импульса, иQпре-
жде всего вQего опосредовании Фихте, чувствуется уQвеликих зачина-
телей «исторического мировоззрения»Q— Вильгельма фон Гумбольдта, 
Ранке, Дройзена. Несомненно, что иQГегель, иQвсе, на кого он пози-
тивно или негативно повлиял, также были преисполнены понятием 
свободы иQ— вQотличие от представителей исторической науки сQих 
приверженностью кQголому методологизмуQ— приобщены кQвеличе-
ственному целому Философии.

Между тем именно эта ориентация новой науки на идеал метода 
повлекла за собой то, что феномен понимания был, так сказать, от-
чужден. ВQестествознании природа есть вQпервую очередь неподатливое 
иQнепрозрачное Чужое, оQкотором нечто узнается посредством расчета 
иQцеленаправленного воздействия, посредством испытания его вQэкс-
перименте; связанные сQпониманием науки все вQбольшей мере начи-
нают опираться на это представление оQметоде иQпотому рассматрива-
ют понимание преимущественно как устранение непонятности, как 
преодоление чуждости между «Я» иQ«Ты». Но разве «Ты» столь же чуж-
до нам, как иQпредмет естественнонаучного исследования? Надо при-
знать: понимание иQсогласие первичны по отношению кQнепониманию; 



150

для того чтобы воссоздать разрушенное понимание, мы должны этим 
пониманием располагать. Последнее обстоятельство неопровержимо 
свидетельствует вQпользу универсальности понимания.

Но почему понимание есть явление языковое? Почему «молчали-
вое согласие», всякий раз воспроизводящееся как указание на всеобщ-
ность мироориентации, означает языковость? ВQвопросе уже заключен 
ответ. Именно язык есть то, что несет вQсебе иQобеспечивает эту общ-
ность мироориентации. ОбщениеQ— это отнюдь не взаимное разме-
жевание. Мне представляется, что напряженность, пронизывающая 
нынешнюю эпоху, вызвана как раз аберрацией, которой подвергается 
наш язык. РазговорQ— это не два протекающих рядом друг сQдругом 
монолога. Нет, вQ разговоре возделывается общее поле говоримого. 
Реальность человеческой коммуникации вQтом, собственно, иQсостоит, 
что диалогQ— это не утверждение одного мнения вQпротивовес другому 
или простое сложение мнений. ВQразговоре оба они преобразуются. 
Диалог только тогда можно считать состоявшимся, когда вступившие 
вQнего уже не могут остановиться на разногласии, сQкоторого их раз-
говор начался. Нравственная иQсоциальная солидарность оказывается 
возможной только благодаря общности, которая перестает служить 
выражением моего или твоего мнения, будучи общим способом миро-
истолкования. Сама суть того, что считается нами правильным иQчто 
по праву таковым является, требует общности, вырабатываемой вQпро-
цессе понимания людьми друг друга. Межчеловеческая общность 
поистине строится вQдиалоге, после чего вновь погружается вQмолчание 
понятности иQсамопонятности. Вот почему мне кажется оправданным 
утверждение, что все невербальные формы понимания нацелены вQко-
нечном счете на понимание, достигаемое вQдиалоге.

Это вовсе не значит, будто понимание таким образом встроено 
вQязык, что стоит лишь возникнуть разногласию, как оно тут же, кQгор-
дости нашего разума, заменяется достигаемым вQбеседе согласием.

И все же то, что скрыто от нас из-за слепой привязанности кQсоб-
ственному мнению, именно вQдиалоге нам открывается. Пусть это не 
всегда так, но именно на этом допущении зиждется общественная 
жизнь. Серьезным заблуждением, поэтому будет думать, что тезис об 
универсальности понимания, от которого я здесь отправляюсь иQкQпри-
нятию которого пытаюсь склонить читателя, заключает вQсебе какое-
то особое гармонизирующее или консервативное отношение кQ на-
шему общественному миру. «Понять» связи иQподчиненности нашего 



151

мира, понять друг друга вQ этом миреQ — это предполагает критику 
иQборьбу сQкосностью иQотчуждением вQтой же мере, вQкакой иQпри-
знание иQзащиту устоявшихся порядков.

Еще одно тому подтверждениеQ— манера, вQкоторой мы друг сQдру-
гом говорим, иQ способ, каким мы приходим кQ взаимопониманию. 
Наблюдать это можно на смене поколений. Всякий раз, когда история 
надевает сапоги-скороходы (а это, похоже, случилось вQ последнее 
десятилетие), возникают явные приметы нового языка. ЯQимею вQвиду, 
разумеется, не абсолютно новый язык, но иQ не просто изменение 
способа выражения одних иQ тех же содержаний. Вместе сQ новыми 
взглядами зарождается иQоформляется иQновая речь. Новый язык вно-
сит помехи во взаимопонимание. Но вQпроцессе коммуникации они 
устраняются. Во всяком случае, именно вQэтом заключается идеальная 
цель всякой коммуникации. ВQнекоторых особых ситуациях цель эта 
оказывается недостижимой. КQним относятся, вQчастности, патологи-
ческие срывы вQдостижении согласия между людьми, характерные для 
невротических состояний. Так что вполне уместен вопрос: не будет ли 
коммуникативный процесс служить вQобщественной жизни распро-
странению иQподдержке «ложного» сознания? Критика идеологии по 
крайней мере утверждает, что из-за противоположности общественных 
интересов коммуникация между членами общества становится прак-
тически столь же невозможной, как иQмежду душевнобольными. ИQесли 
вQпоследнем случае лечение состоит вQтом, чтобы заново ввести боль-
ного вQ понимающую общность социума, то смысл самой критики 
идеологииQ — вQ исправлении ложного сознания иQ выработке основ 
нового, истинного понимания иQнеискаженной коммуникации, ВQси-
туациях особо глубоких коммуникативных нарушений могут оказать-
ся необходимыми некоторые формы самолечения, когда больной зна-
ет оQ механизме своею расстройства. Но конститутивная функция 
понимания как такового этими ситуациями только подтверждается.

Естественно, что напряженная жизнь языка протекает под знаком 
антагонизма между конвенциональностью иQтенденцией кQреволюци-
онным переменам. Все мы, едва переступив порог школы, сталкива-
лись сQтем, что называется языковой выучкой. ВQшколе вдруг сделалось 
совершенно непозволительным все, что казалось таким естественным 
для нашей здоровой языковой фантазии. Так же обстоит дело иQсQоб-
учением рисованию, которое часто приводит кQтому, что вQшколе ре-
бенок разу чается рисовать, теряет вкус кQнему. Школа есть не что иное, 



152

как институт общественного конформизма. Разумеется, лишь один из 
многих. Мне бы не хотелось, чтобы меня превратно поняли иQусмотре-
ли здесь какие-то обвинения или обличения. ЯQимею вQвиду совсем 
другое: общество устроено так, что не может не выступать как некая 
нормирующая иQуравнивающая сила. Это вовсе не значит, что все обще-
ственное воспитание есть лишь процесс подавления иQчто обучение 
языкуQ— только инструмент такого подавления. Язык живет вопреки 
конформизму. На почве изменившейся жизни иQизменившегося опыта 
вырастают новые языковые соподчинения иQновые формы речи. ВQязы-
ке никогда не устраняется антагонизм между тем, что он дан как нечто 
общее иQусредняющее, иQтем, что вQто же время именно из языка исходят 
импульсы, направленные на преодоление этой усредненности.

Можно спросить: не произвела ли высокоиндустриальная техни-
ческая цивилизация качественного изменения вQотношениях между 
естественным конформизмом общества иQвзрывающими его изнутри 
силами, источник которых заложен вQкритической мысли? ВQжизни 
языка без конца происходят едва заметные изменения: меняется его 
употребление, возникают иQотмирают модные слова иQязыковые кли-
ше, иQ лучший способ отобразить крушение общества вQ кризисную 
эпохуQ — это наблюдать за изменениями его языка, как это сделал, 
между прочим, Фукидид вQсвоем знаменитом описании последствий 
чумы вQосажденных Афинах. Но сегодня мы, похоже, сталкиваемся 
сQчем-то совершенно новым, качественно иным, прежним временам 
неизвестным. ЯQ имею вQ виду сознательное установление языковых 
правил, являющееся, по всей видимости, изобретением технической 
цивилизации. То, что мы называем установлением языковых правил, 
не имеет отношения ни кQ бесхитростной деятельности школьного 
учителя, ни кQвыражению общественного мнения, аQпредставляет со-
бой хорошо отлаженный механизм политического манипулированиям. 
СQ помощью централизованной системы коммуникации политики 
могут укреплять сложившийся порядок, внушая, что языковые пра-
вила устанавливаются вQнем, так сказать, механически. [...]

Свежий пример того, как мы вQочередной раз оказались вовлечен-
ными вQводоворот изменений языка,Q— наименование второй части 
Германии как ГДР. Это наименование на протяжении десятилетий 
было табуировано официальным словоупотреблением, иQни для кого 
не секрет, что рекомендованный сверху термин «средняя Германия» 
имело четко выраженный политический оттенок. При рассмотрении 



153

таких случаев необходимо отвлекаться от всех содержательных момен-
тов иQпринимать во внимание лишь языковые процессы как таковые. 
ВQнаши дни централизованное установление языковых правил вQстоль 
значительной мере зависит от процесса технического формирования 
общественного мнения, что это не может не повлечь за собой специфи-
ческих аберраций вQестественно присущем обществу конформизме. 
Одна из серьезных проблем современностиQ— приведение политики 
централизованного формирования мнений вQсогласие сQимператива-
ми разума, аQименно сQего требованием строить общественную жизнь 
на основе свободного суждения иQнестесненной критической мысли.

За решением этой проблемы обращаются кQнауке, главную особен-
ность которой видят вQ том, что она дает гарантию независимости 
суждений от общественного мнения иQнаучает свободе мысли. Если 
не выходить за пределы собственно науки, то так оно иQесть. Но разве 
общественного эффекта наука достигает сама по себе? Если бы наука 
была всецело внутренне оформленной, она не должна была бы под-
даваться никаким внешним манипуляциям. Однако положение ее 
вQобществе не таково. Общественное мнение то иQдело ограничивает 
милую сердцу ученого критическую свободу, взывая кQавторитету на-
уки там, где вQдействительности речь идет лишь оQборьбе за власть.

Существует ли вообще собственный язык науки, единый иQобяза-
тельный для всех? Уже само выражение «язык науки» двусмысленно. 
СQодной стороны, наука вырабатывает свои языковые средства, слу-
жащие целям фиксации процесса исследования иQобеспечению бес-
препятственной коммуникации. СQдругой стороны –. иQэто уже нечто 
совершенно иное,Q— наука вводит вQобращение язык, становящийся 
достоянием массового сознания иQ претендующий на преодоление 
пресловутой непонятности науки. Спрашивается, однако: имеют ли 
вообще коммуникативные системы, возникающие вQпроцессе науч-
ного исследования, характеристики некоего особого языка? Если речь 
идет оQязыке науки вQэтом смысле, то, очевидно, имеются вQвиду ком-
муникативные системы, формирующиеся на иной основе, чем язык 
нашей повседневности. Лучший пример томуQ— математика иQее роль 
вQестествознании. Чем является математика вQсебе иQдля себяQ— это ее 
тайна, разгадки которой не знают даже физики. Что она познает, вQчем 
ее предмет, каковы задаваемые ею вопросыQ— все это нам неведомо. 
Одна из величайших загадок человеческого разумаQ— это его способ-
ность развертывания себя из себя самого, созерцание себя как разума 



154

иQсамодостаточность своих разысканий. Но сQточки зрения языка, на 
котором нечто говорится оQмире, математика представляет собой симво-
лическую систему наряду сQдругими используемыми нами символиче-
скими системами. Поэтому особым, самостоятельным языком матема-
тика не является. Физик, которому бывает очень неуютно, когда 
результаты своих расчетов он пытается объяснить другим или себе, не 
прибегая кQуравнениям, постоянно находится под напряжением интегра-
тивной задачи. Не случайно великие физики так часто прибегали кQвесь-
ма остроумным поэтическим метафорам. Чего только ни делают эти 
крошечные атомыQ— иQпритягивают кQсебе электроны, иQпускаются во 
всякие отважные иQхитрые предприятия; перед нами настоящая сказка, 
на языке которой физик пытается понять сам, аQвQизвестном смысле разъ-
яснить иQвсем нам то, что записано вQего строгих уравнениях.

А это значит: математика, используемая для выработки иQформу-
лировки физического знания, не является неким особым языком, 
аQвходит составной частью вQбогатейший арсенал языковых средств, 
сQпомощью которых физик приводит кQязыку то, что он хочет сказать. 
Иными словами, научная речьQ— это всегда опосредствующее звено 
между специализированным языком, или специализированными вы-
ражениями, называемыми научной терминологией, иQязыком живым, 
растущим иQменяющимся. Задача посредничества иQинтеграции сQосо-
бой остротой встает перед физиками, потому что из всех представи-
телей естествознания они ближе всех кQматематической форме выра-
жения. Пример сQ физикой наиболее поучителен именно как 
предельный случай использования математической символики. Уже 
поэтическая метафорика свидетельствует, что математика для физи-
киQ— лишь часть ее языка, аQне нечто автономное.

Язык автономен тогда, когда он, как естественный язык, обретает 
действительность вQкачестве аспекта мира, раскрываемого различны-
ми культурами. Зададимся теперь вопросом: каково отношение на-
учного мышления иQнаучной речи кQмышлению иQречи вненаучным? 
Не являются ли гибкость иQсвобода нашей повседневной речи лишь 
подготовительным этапом на пути кQнаучному языку? Если ответить 
на этот вопрос отрицательно, нам возразят, что вQ основе мнения, 
будто без естественных языков нельзя обойтись, лежит видимостьQ— 
стоит нам еще подучиться, иQмы начнем без слов понимать физические 
уравнения, аQтам, глядишь, иQсамих себя, иQсвои действия станем рас-
считывать вQуравнениях; тогда никакой язык, кроме языка науки, не 



155

будет нам нужен. Все это, однако, спорно. Вико иQ Гердер считали 
праязыком человеческого рода поэзию, аQвQинтеллектуализации со-
временных им языков видели не завершение идеи языка, а,Qнапротив, 
его жалкую участь . Так верно ли вообще мнение, будто существующие 
языки все более сближаются сQязыком науки, будучи влекомы кQнему 
как кQсвоей высшей стадии?

Размышляя над этим, я бы хотел сопоставить два феномена. Пер-
вый из нихQ— высказывание, второйQ— слово. Сперва я хочу пояснить 
оба понятия. Говоря «слово», я имею вQвиду не слово, множественным 
числом которого являются die Worter вQтом виде, как они представле-
ны вQсловаре. ЯQне говорю также иQоQслове, множественное число ко-
торогоQ— die Worte иQкоторое вместе сQдругими словами образует кон-
текст предложения. ЯQимею вQвиду слово, которое есть singulare tantum 
. Это слово, кQ кому-то обращенное, кем-то выслушиваемое, слово, 
«роняемое» вQопределенной жизненной ситуации иQстановящееся ос-
мысленным благодаря этой ситуации. Нелишне вспомнить, что за этим 
singulare tantum слова стоит вQконечном итоге язык Нового завета. Ибо 
что бы ни имелось вQвиду под «Словом», над которым бился Фауст, 
переводя Евангелие от Иоанна, это излучающее силу деятельное сло-
во есть для Гете не отдельное слово-заклинание, аQуказываетQ— без 
всякого намека на таинство воплощенияQ— на неотделимую от чело-
веческого разума «жажду бытия» .

Когда «слову», взятому вQэтом смысле, я противопоставляю «вы-
сказывание», смысл последнего уже ясен. ОQвысказывании мы обыч-
но говорим вQсвязи сQлогикой высказываний, исчислением высказы-
ваний вQсовременной математически формализованной логике. Эта 
кажущаяся нам сама собой разумеющаяся форма высказывания вос-
ходит кQодному из серьезнейших по своим последствиям установлений 
западноевропейской культурыQ— кQсозданию логики, вQоснову которой 
положено «высказывание». Аристотель, творец этой части логики, 
искусный аналитик процесса обучения логическому мышлению, про-
извел формализацию предложений-высказываний иQ их связывания 
вQумозаключении. Всем известен школьный пример силлогизма: все 
люди смертны, Дариус человек, Дариус смертен. Что за абстрагирова-
ние здесь осуществляется? Очевидно, что тут принимается во внима-
ние лишь высказывание. Ни одна другая форма языка иQречи не ана-
лизируется, предмет анализаQ — только высказывание. Греческое 
слово apophansis, logos apophanticos, означает «речь», «предложение», 



156

единственный смысл коихQ— apophainesthai, «содействовать самопо-
казыванию сказанного». ЭтоQ— теоретическое предложение, теорети-
ческое потому, что оно абстрагируется от всего, оQчем вQнем явно не 
говорится. Предметом анализа иQоснованием логической доказатель-
ности здесь является лишь то, что самим этим предложением раскры-
вается.

Так существует ли, иQесли да, то где иQкогда, чистое высказывание? 
ВQлюбом случае высказывание не единственная форма речи. Аристо-
тель говорит об этом вQсвязи со своим учением оQвысказывании, не 
оставляя неясностей относительно того, какие еще формы речи над-
лежит продумать: мольбу иQпросьбу, проклятие иQприказ. Надо также 
обратить внимание на один из загадочнейших промежуточных фено-
меновQ— на вопрос, уникальность которого состоит вQтом, что он по 
сравнению со всеми другими языковыми явлениями ближе всех кQвы-
сказыванию, однако логике как логике высказываний не подчиняется. 
Не исключено, что существует логика вопроса. Примером такой ло-
гики может служить то, что вQ ответе всегда уже содержится новый 
вопрос. Возможно, есть иQлогика просьбы, проявляющаяся, например, 
вQтом, что первая просьба никогда не бывает последней. Но стоит ли 
это называть логикой иQтолько ли логика имеет касательство кQсвязям 
чистых высказываний? Где пролегают границы «высказывания»? Мож-
но ли отделить высказывание от мотивов, лежащих вQего основе?

В методологии, образующей основание современной науки, оQта-
ких вещах говорят редко, иQ это неудивительно: сущность научной 
методологии вQтом иQсостоит, что научные высказыванияQ— как бы 
копилка бесспорных истин. Научная копилка, как иQвсякая другая, 
представляет собой некий тезаурус, пригодный кQсамому произволь-
ному употреблению. ВQсамом деле, суть современной науки заключа-
ется вQнепрерывном умножении годящихся кQпроизвольному употре-
блению знаний оQ Все проблемы, связанные сQ общественной 
иQгуманитарной ответственностью науки, тревожащие нашу совесть 
Хиросимой, потому иQстоят так болезненно остро, что методически 
последовательная наука, так хорошо контролирующая свои исследо-
вательские процедуры, не вQсостоянии поставить под такой контроль 
цели, вQкоторых используются ее результаты. Методологическое от-
влечение от современной науки, обеспечивающее успешность ее прак-
тического применения, мы называем техникой. Сама техника уже 
потому, что она представляет собой науку вQдействии, контролю не 



157

поддается. Мне бы не хотелось, чтобы из-за моего неверия вQспособ-
ность науки кQсамоограничению меня сочли бы фаталистом или про-
роком заката. ЯQлишь полагаю, что гарантировать разумное осущест-
вление наших возможностей или по крайней мере добиться, чтобы 
оно не имело катастрофических последствий,Q— это вQконечном счете 
вопрос всего нашего человеческого иQполитического потенциала, аQне 
науки как таковой. Вместе сQтем я признаю, что изолированное рас-
смотрение проблемы истинности высказывания иQ построенная на 
высказывании логикаQ— вещи вQсовременной науке совершенно за-
конные, разве что мы платим за них дорогой ценой, которую совре-
менная наука вQпринципе не способна компенсировать. ЯQимею вQвиду 
то обстоятельство, что способности кQманипуляции, какой наделяет 
нас наука, не полагают предела ни теоретический разум, ни познава-
тельные средства самой науки. Спору нет, «чистые» высказывания 
вQнауке налицо, но это значит, что знание, вQних заключенное, может 
служить любым целям.

Естественно возникает вопрос: не свидетельствует ли пример сQизо-
лированными высказываниями, этим фундаментом преобразующей 
мир техники, оQтом, что они никогда не бывают полностью изолиро-
ванными? Не подтверждается ли иQздесь та истина, что высказывание 
всеща мотивировано? Разве абстрагирование деятельной способности 
иQсосредоточение на ней внимания, увенчавшиеся вQXVIIQвеке появ-
лением современной науки, не были подготовлены размежеванием со 
средневековыми религиозными представлениями иQрешимостью по-
лагаться на свои собственные силы? Размежевание это образует мо-
тивационную основу воли кQзнанию, которая вQто же время является 
способностью делания, аQ посему посрамляет любые попытки себя 
ограничить иQ собой манипулировать. ВQ великих культурах Востока 
характерная черта знания состоит, напротив, вQ подчиненности его 
технического применения связующим силам общественного разума, 
пусть даже вQущерб раскрытию личностных способностей. Благодаря 
каким, отсутствующим уQнас, силам это стало возможнымQ— вопрос 
для религиоведов, историков культуры и,Qнаконец, для так пока иQне 
появившихся философов, которые чувствовали бы себя как дома вQки-
тайском языке иQ китайской культуре. Как бы то ни было, крайние 
проявления современной научно-технической культуры, как кажется, 
подтверждают тот факт, что при целостном взгляде на науку нельзя не 
усомниться вQправомерности изоляции высказывания иQотвлечения 



158

от мотивационного контекста. Верно иQдругое: то, что мы считаем вы-
сказыванием, есть высказывание мотивированное. Существуют, на-
пример, такие характерные вQэтом смысле феномены, как допрос или 
снятие свидетельских показаний. По высоким юридическим сооб-
ражениям или из надобностей следствия вопросы свидетелю всегда 
задаются таким образом, что он не знает, почему они заданы. Ведь 
показания свидетеля только потому иQценны, что он не имеет целью 
ни осудить, ни оправдать обвиняемого иQне подозревает оQхитроспле-
тениях дела. Всякий, кому хоть раз пришлось пройти через снятие 
свидетельских показаний или очутиться на месте потерпевшего, зна-
ет, какая это мукаQ— отвечать на вопросы, не зная, почему тебя об этом 
спрашивают. Фикции «чистого» высказывания, иллюстрируемой сви-
детельским показанием, вQполной мере соответствует фикция чистого 
констатирования фактов (кстати, именно это ограничение «фактиче-
ским» иQдает шанс юристам довести дело до конца). На примере сQвы-
ступлением на суде видно, что наша речь всегда мотивирована, что 
человек не высказывает суждения, аQотвечает на вопросы. Но ответить 
на вопросQ— значит осознать его смысл иQтем самым его мотивацион-
ную основу. Как известно, нет ничего труднее, чем отвечать на так 
называемые «глупые вопросы», то есть на ложно поставленные вопро-
сы, за которыми не подразумевается ничего определенного.

Итак, мы выяснили, что высказывание не содержит вQсебе самом 
полноту своего смыслового содержания. ВQлогике это давно известно 
как «проблема окказиональности». Так называемые окказиональные 
выражения, имеющиеся вQлюбом языке, отличаются от всех других тем, 
что их смысл не содержится вQних полностью. Предположим, я говорю: 
«здесь». Это «здесь» не будет понято вQсилу одного лишь факта его про-
изнесения или записи, для понимания необходимо знать, где это «здесь» 
имело или имеет место. Чтобы «здесь» получило значение, оно должно 
быть дополнено конкретным случаем, occasio, вQсвязи сQкоторым оно 
высказано. КQтакого рода выражениям проявляет особый интерес ло-
гико-феноменологический анализQ — их значения показывают, что 
вQсмысловое содержание выражения включена ситуация, конкретный 
случай. Проблему, возникающую вQсвязи сQокказиональными выраже-
ниями, стоит, видимо, трактовать более широко. [...]

Сопоставим теперь все более размывающееся понятие «изолиро-
ванное высказывание» со «словом», но не вQ качестве мельчайшей 
единицы речи. Слово, которое говорится или слышится, не есть грам-



159

матический элемент лингвистического анализа, на конкретных при-
мерах обучения языку показывающего, насколько вторичным являет-
ся слово по отношению кQ языковой мелодии предложения. Слово, 
действительно достойное быть мельчайшим смысловым единством,Q— 
это не слово, вQкоторое мы упираемся вQпроцессе расчленения пред-
ложения на части речи. Это слово не есть также иQимя, аQречь не есть 
называние, иQне являются они таковыми потому, что при наименова-
нии иQназывании, как видно, вQчастности из Книги Бытия, происходит 
ложная импликация называния. Тот факт, что вQполагании имени мы 
как будто ничем не скованы и,Qдавая имена вещам, можем опираться 
только на свой произвол, отнюдь не выражает нашего фундаменталь-
ного языкового мироотношения: «первого слова» нет иQбыть не может. 
ВQсамой постановке вопроса оQ«первом слове» заложено противоречие.

В основе смысла отдельного слова всеща лежит целая система слов. 
Нельзя поэтому сказать: «Я ввожу такое-то слово». Конечно, всегда 
найдутся люди, говорящие подобные вещи, но они сильно себя пере-
оценивают. Не они вводят новые слова. Они вQлучшем случае предла-
гают некоторое выражение или устанавливают какой-нибудь специ-
альный термин, но станет ли это выражение или этот термин 
словомQ— не от них зависит. Слово само себя вводит. Лишь тогда оно 
становится словом, когда оно вошло вQпривычное коммуникативное 
употребление. Происходит это не потому, что кто-то, предложив это 
слово, ввел его вQупотребление, аQпотому, что оно уже «введено». За 
самим этим оборотом («словоупотребление») кроется поверхностное 
отношение кQсущности языкового опыта мира. Как будто слова лежат 
уQнас вQкармане и,Qзахотев на что-то их употребить, мы их оттуда из-
влекаем; как будто употребление словQ— вQпроизвольном распоряжении 
того, кто эти слова употребляет. Способ бытия языкаQ— речь, говорение, 
аQговорящиеQ— это все мы, хотя иQне один из нас вQотдельности.

Нельзя также, ухватившись за «идеальное единство» значения 
слова, полностью отделить его от знаков иQот других феноменов вы-
ражения. Недаром разработка феноменологией, иQособенно Гуссерлем 
вQ«Логических исследованиях», учения оQразличии между значением 
знаков иQзначением слов явилась одним из важнейших феноменоло-
гических достижений нашего века. Гуссерль правильно показал, что 
значение слова не имеет ничего общего сQ психическими образами, 
возникающими уQнас вQголове при том или ином слове. Идеализация, 
какой подвергается слово, когда ему приписывают одно, иQтолько одно, 



160

значение, отличает его от всех иных смыслов «значения» и,QвQчастности, 
от значения знака. За уразумением непсихической природы значения 
слова последовало осознание недостаточности постановки вопроса об 
идеальном единстве словесного значения. Основу языка, похоже, об-
разует способность слов, вопреки определенности своих значений, 
быть неоднозначными, то есть способность любого слова располагать 
гибким веером значений, иQвQэтой именно гибкости проявляется сво-
еобразная дерзость такого предприятия, как речь. Значимые моменты 
речи фиксируются только вQсамой речи, вQее длящейся реализации, 
причем моменты эти постоянно корректируют друг друга, выстраивая 
языковой контекст.

Особенно отчетливо это показывает понимание иноязычных тек-
стов. Всякий замечал постепенное затухание колебаний значения сло-
ва по мере установления иQвоспроизводства смыслового единства пред-
ложения. Конечно, такое описание проблемы далеко от совершенства. 
Достаточно задуматься над процессом перевода, чтобы вQэтом убедить-
ся. Настоящее бедствие перевода вQтом, что единство замысла, заклю-
ченное вQпредложении, невозможно передать путем простой замены его 
членов соответствующими членами предложения другого языка, иQпере-
веденные книги представляют собой обычно настоящие чудища, это 
набор букв, из которых вынули дух. Уникальное свойство языка, утра-
чиваемое вQпереводе, состоит вQтом, что любое слово вQнем порождает 
другое, каждое слово вQязыке, так сказать, пробуждается другим, вы-
зывая кQжизни новые слова иQоткрывая путь речевому потоку. Переве-
денное предложение, если, конечно, маститый переводчик не преоб-
разил его так, что мы перестаем замечать стоящее за ним живое 
предложение оригинала,Q— все равно что карта вQсравнении сQландшаф-
том. Слово имеет значение отнюдь не только вQсистеме или контексте, 
само его нахождение вQконтексте предполагает, что слово никогда нель-
зя отделить от той многозначности, какой оно обладает само по себеQ— 
даже если контекстом ему придан однозначный смысл. Смысл, прису-
щий данному слову вQ данном речевом событии, как видно, не 
исчерпывается наличным смыслом, присутствующим здесь иQтеперь.

Здесь иQтеперь присутствует еще нечто, иQвQприсутствии всего мно-
гообразия соприсутствующего заявляет оQсебе живущая вQречи порож-
дающая сила. Можно поэтому сказать, что всякая речь указует на от-
крытость речения. Начав говорить, мы все более неудержимо 
вовлекаемся вQрусло, пролагаемое самой речью. Вот почему истинно 



161

утверждение, что речь развертывается вQстихии диалога. Если, схва-
тывая феномен языка, отправляться не от изолированного высказы-
вания, аQот всеобщности нашего мироотношения, всеобщности, пред-
ставляющей жизнь вQдиалоге, легче будет понять, почему этот феномен 
так загадочен, так притягателен иQ вQ то же время так неприступен. 
РечьQ— действие глубоко бессознательное, но выполняется оно суще-
ствами сознающими. СQкаждым случалось, говоря что-то, вдруг зап-
нуться, почувствовав, что ему не хватает слов как раз вQтот момент, 
когда он начинает их подыскивать. Хорошей иллюстрацией может 
послужить один забавный случай сQмоей маленькой дочерью. Ей надо 
было написать слово «земляника», иQона спросила, как оно пишется. 
Выслушав ответ, она заметила: «Странно, когда я вот так его слышу, я 
вовсе перестаю его понимать. АQкогда снова его забуду, я опять уQнего 
внутри». Пребывание «внутри слова», когда на него уже не смотрят 
как на предмет, есть, безусловно, основной модус всякого языкового 
процесса. ВQязыке заключена хранящая иQоберегающая сила, препят-
ствующая рефлексивному схватыванию иQкак бы укрывающая вQбес-
сознательном все, что вQязыке совершается. Познав скрывающе-рас-
крывающее существо языка, уже нельзя довольствоваться пределами, 
полагаемыми логикой высказываний, необходим более широкий го-
ризонт. Внутри жизненного единства языка язык наукиQ— всего лишь 
один из моментов; это жизненное единство складывается прежде все-
го из тех форм, какие обретает слово вQ философской, религиозной 
иQпоэтической речи. ВQэтой речи слово есть нечто большее, чем глухой 
коридор между нами иQмиром. ВQтаком слове мы дома. ОноQ— руча-
тельство иQобеспечение того, оQчем оно говорит. СQособой очевидностью 
свидетель ствует об этом язык поэзии.

Из работы Э. Бетти

«Герменевтика как общая методология наук о духе»

П р и н ц и п ы  и с т о л к о в а н и я :
к а н о н  г е р м е н е в т и ч е с к о й  а в т о н о м и и  о б ъ е к т а
Итак, некоторые критерии иQпринципы истолкованияQ— мы хоте-

ли бы назвать их герменевтическими канонамиQ — относятся кQ его 
объекту, некоторые кQсубъекту.

Что касается канонов, затрагивающих объект, то первый из осно-
вополагающих канонов уже очевиден. Если смыслосодержащие 



162

формы, выступающие вQкачестве предмета истолкования, по существу 
суть объективация духа, иQпрежде всего изъявление мысли, то ясно, 
что они должны быть поняты сообразно объективированному вQних 
чужому духу; понимание не должно зависеть от какого-либо иного 
духа иQиного мыслительного содержания, равно как иQот того значения, 
которое может иметь эта форма как таковая, если абстрагироваться 
от функции презентации, открывающей нам тот дух иQто мышление. 
ВQодну из не очень отдаленных эпох герменевтики дали этому канону 
mens dicentis следующую убедительную формулировку: sensus non est 
inferendus, sed eff erendus, т.Qе. искомый смысл нельзя вложить вQсмыс-
лосодержащую форму по наитию, произвольно, смысл нельзя, так 
сказать, подбросить, напротив, он должен быть извлечен из этой 
формы.

Я предложил бы назвать этот первый канон каноном герменевти-
ческой автономии объекта или каноном имманентности герменевти-
ческого масштаба. Под этим мы подразумеваем, что смыслосодержа-
щие формы следует понимать сообразно их собственным 
закономерностям, вQсоответствии сQих особыми законами формиро-
вания, на основе их интендированного контекста, вQих необходимости, 
когерентности иQсвязности: прилагаемый кQним масштаб должен быть 
имманентным их изначальному предназначениюQ— тому предназна-
чению, которому сотворенная форма должна была отвечать сQточки 
зрения автора (хотелось бы сказать: демиурга) иQего формообразующей 
воли вQпроцессе творчества; стало быть, пригодность для какой-либо 
внешней цели не может быть мерилом смыслосодержащей формы, 
сколь бы очевидной ни казалась эта цель интерпретатору.

К а н о н  с м ы с л о в о й  с в я з н о с т и 
( п р и н ц и п  ц е л о с т н о с т и )
Второй основополагающий канон, относящийся кQ объекту ис-

толкования, был сQ образцовой точностью зафиксирован римским 
правоведом Цельсом вQзнаменитом тексте, полемическое острие ко-
торого направлено против сверхтонкого педантизма судебной рито-
рики. Герменевтический канон, получивший выражение вQэтом тексте, 
может быть назван каноном тотальности иQсмысловой связности гер-
меневтического рассмотрения. ВQсвете этого канона выявляется вза-
имоотношение иQкогерентность между отдельными составными ча-
стями речи, как иQвообще любого изъявления мысли, аQтакже общая 



163

для них соотнесенность сQ целым, частями которого они являются: 
соотнесенность друг сQдругом иQсQцелым, делающая возможным вза-
имное высветление смыслов иQпрояснение смыслосодержащих форм 
через отношение целого кQего составным частям иQнаоборот.

Тот факт, что взаимодействие между частями иQцелым, т.Q е. их 
внутренняя когерентность иQ внутренний синтез, отвечает опреде-
ленной потребности нашего духаQ— потребности, общей для автора 
иQинтерпретатора,Q— ясен, надо думать, уже здравому человеческому 
рассудку. Кроме того, мы находим требование целостности вQроман-
тической герменевтике: особенно энергично его отстаивал Шлейер-
махер. Он подчеркивал герменевтическое взаимоотношение между 
единством целого иQотдельными элементами того или иного произ-
ведения: взаимоотношение, позволяющее строить истолкование про-
изведения таким образом, чтобы единство целого прояснялось на 
основе отдельных частей, либо же смысл отдельных частейQ— на ос-
нове единства целого. ВQоснове этого представления лежит предпо-
сылка, согласно которой тотальность речи, как иQлюбого изъявления 
мысли, произведена единым духом иQустремлена кQединому духу иQеди-
ному смыслу; отсюдаQ— вQсилу указанного соответствия между про-
цессами творчества иQистолкованияQ— следует требование раскрывать 
смысл целого, отталкиваясь от отдельных элементов, иQпонимать от-
дельный элемент на основе охватывающего иQпронизывающего его 
целого. Подобно тому, как значение, интенсивность или нюансиров-
ку слова невозможно понять иначе, как только вQтом смысловом кон-
тексте, вQкотором оно было сказано, значение иQсмысл того или иного 
предложения, равно как иQсвязанных сQним предложений, могут быть 
поняты только на основе взаимосвязи иQконтекста, на основе органи-
ческого членения иQсвязности речи.

Между тем принцип взаимного прояснения частей иQцелого можно 
расширить: любая речь иQлюбое письменное произведение вQсвою оче-
редь может быть рассмотрено как звено некой цепи, для полного по-
нимания которого требуется более широкий смысловой контекст. Со-
гласно Шлейермахеру, ту объемлющую целостность, вQкоторую должен 
быть включен каждый отдельный элемент, можно постигнуть вQличном 
субъективном обращении кQжизни автораQ— постигнуть как целое 
его жизни, поскольку всякое его действие следует понимать, исходя 
из целокупности всех его действий, сообразно их взаимовлиянию 
иQвзаимному прояснению, как один из моментов жизни целостного 



164

человека, связанный сQдругими ее моментами. Но объемлющая целост-
ность может быть постигнута также иQвQобъективном рассмотрении 
системы культуры, которой принадлежит интерпретируемое произ-
ведение, поскольку последнее представляет собой звено вQцепи смыс-
ловых связей между произведениями, родственными по смысловому 
содержанию иQформообразующей воле. Стало быть, иQна этом, более 
высоком уровне понимание вQ начале процесса истолкования будет 
иметь предварительный характер, иQтолько вQдальнейшем оно сможет 
стать более глубоким иQобоснованным.

В области права герменевтический канон целостности применя-
ется сегодня при истолковании как объяснений иQдействий, так иQпра-
вовых норм иQиных правовых предписаний, аQтакже принципов судеб-
ного решения. Однако сфера его применимости значительно шире. 
Здесь можно вспомнить, например, оQподходе кQпреступнику, осно-
ванном на постулате школы позитивного уголовного права, согласно 
которому при рассмотрении отдельного наказуемого деяния следует 
выявить его симптоматическое значение вQрамках проявившейся вQнем 
личности преступника: ясно, что этот способ рассмотрения следует 
требованию обращения кQ целому. Точно так же при истолковании 
правовых норм иQзаконов толкователи более или менее сознательно 
апеллируют кQканону тотальности, прежде всего вQслучаях, когда тре-
буется исключить толкования, которые могут нарушить последователь-
ность системы, выработанной средствами правовой догматики иQвклю-
чающей вQ себя толкуемую правовую норму,Q — например, когда 
возникает необходимость, сообразно требованиям международного 
частного права, исключить применение отдельных принципов судеб-
ного решения, почерпнутых из чужого правопорядка, вQ той мере, 
вQкакой они противоречат духу собственного правопорядка. Если от-
влечься от особых случаев, когда внедрение чуждого по отношению 
кQсистеме принципа судебного решения вынуждает кQего отвержению, 
то именно из понятия правопорядка, выработанного вQсовременной 
правовой догматике, вытекает требование, согласно которому для 
всякой правовой нормы иQвсякого принципа судебного решения, ко-
торый должен стать его неотъемлемой составной частью, необходима 
соотнесенность вQцелым. Это целое образует, говоря словами Дильтея, 
взаимосвязь действия иQпорождает органическое взаимоотношение, 
взаимозависимость, когерентность иQсвязность, вQчастности, между 
нормами иQгруппами норм различных областей права.



165

А н а л о г и я  и K р а з в и т и е
Теперь перейдем от объекта истолкования кQсубъекту. Подтверж-

дение следующего принципа мы находим вQюридическом применении 
закона иQвQтеологической аппликации, аQименно когда истолкование 
дополняет неполную регламентацию или ограничивает [сферу ее дей-
ствия]: такое истолкование признается правомерным, если имеется 
соответствующее политико-правовое основание, или, напротив, если 
утверждается, что данноеправовое предписание не допускает дальней-
ших следствий, поскольку было установлено или перенято вопреки 
правовой последовательности. Здесь речь идет не столько оQтом, чтобы 
соотнести частное сQцелым (с целым правового порядка или космоса 
веры), сколько оQтом, чтобы вQпределах разумной целесообразности 
расширить применимость той или иной оценки, когда вQней обнару-
живается дополнительный смысл, допускающий дальнейшие следствия 
вQплане социальной жизни правового или религиозного сообщества, 
или же ограничить ее применение, когда этого требует ограниченное 
основание этой оценки. Ясно, что требуемая здесь интеграция, как 
иQограничение,Q— сегодня они известны под названием аналогии, рас-
пространительного иQограничительного истолкования,Q— вводят вQпро-
цесс истолкования элемент, выходящий за рамки чисто познаватель-
ного выявления смысла, поскольку здесь встает новая задача: задача 
адаптации иQассимиляции, т.Qе. дальнейшего формирования иQаппли-
кации сQцелью планомерного развития правовых норм или установле-
ний веры вQрамках уже сформировавшихся структур жизни иQприбли-
жения их кQжизненной актуальности текущего момента.

Итак, наряду сQкатегориями автономии объекта иQгерменевтиче-
ской тотальности, которые заданы требованием масштаба, имманент-
ного интерпретируемому предмет) вQ его внутренней когерентности 
иQ целостности, иQ соответствуют моменту объективности искомого 
смысла,Q — наряду сQ этими категориями рефлексивное осмысление 
открывает для истолкования также иные принципы, которые отвеча-
ют требованию готовности кQсовместному действию со стороны при-
званного кQпониманию субъекта иQтем самым затрагивают указанный 
момент субъективности, неотделимой от спонтанности понимания.

К а н о н  а к т у а л ь н о с т и  п о н и м а н и я
Таким образом, мы можем предварительно зафиксировать третий 

канон, которому должно следовать всякое истолкование иQкоторый я 



166

хотел бы назвать каноном актуальности понимания; недавно на него 
обратил внимание Рудольф Бультман. Согласно этому канону, интер-
претатор должен вQ себе самом пройти (в обратном движении) путь 
творчества, повторно конструировать его изнутри, изнутри осуще-
ствить обратный перевод чужой мысли, фрагмента прошлого, вспо-
минаемого переживания, вQ собственную жизненную актуальность, 
т.Qе. вQрамках собственного опыта (посредством своего рода переме-
щения) приспособить их кQсвоему собственному духовному горизон-
ту иQвключить вQнегоQ— что возможно благодаря тому самому синтезу, 
который позволяет повторно конструировать иQвновь познавать соот-
ветствующий предмет. Именно поэтому совершенно бессмысленно 
стремление многих историков избавиться от собственной субъектив-
ности. ИQименно вQрамках исторического истолкования наивно думать, 
что задача историка исчерпывается голым сообщением оQ том, что 
засвидетельствовано источниками, иQ видеть вQ этих свидетельствах 
единственно истинную историю. Кто думает так, тот забывает, что все, 
чем овладевает наш дух, тем самым вовлекается вQуже существующий 
мир наших представлений иQ понятий. На этом пути всякий новый 
опыт посредством своего рода присвоения становится частью нашего 
живого духовного космоса; иQпо мере вовлечения вQэтот космос новых 
переживаний они попадают вQзависимость от его трансформаций.

Ж и з н е н н о е  о т н о ш е н и е  к K п р е д м е т у 
и K н а п р а в л е н и е  в о п р о с а
Конечно, задача интерпретатора состоит только вQтом, чтобы оты-

скать подразумеваемый смысл чужого (или относящегося кQпрошлому) 
изъявления мысли, понять проступающий вQнем способ мыслить иQви-
деть [вещи]. Однако такого рода смысл иQ способ видеть [вещи] не 
является предметом для голой рецепции, неким готовым продуктом, 
который можно было бы чисто механически извлечь из смыслосодер-
жащей формы; напротив, они суть нечто такое, что интерпретатор 
должен заново познать иQповторно конструировать вQсебе самом, ис-
пользуя свою проницательность иQмыслительные категории собствен-
ного опытного знания.

Сегодня все согласны сQтем, что позиция интерпретатора не может 
быть чисто рецептивной, что от него требуется действенное повторное 
конструирование. По моему мнению, однако, вQ этом направлении 
заходят слишком далеко, иQдаже не тогда, когда на стороне интерпре-



167

татора постулируется так называемое предпониманиеQ — несколько 
двусмысленная формула, которую, однако, легко сделать однозначной, 
если подразумевать под ней только то обстоятельство, что интерпре-
татор, понимая себя вQотношении кQнекоторой вещи (Sache), тем самым 
привносит вQистолкование определенное понимание этой вещи, т.Qе. 
жизненное отношение кQней,Q— нет, сама по себе эта формула вполне 
безобидна; искажение происходит тогда, когда ставят под вопрос саму 
возможность достижения объективного знания на пути истолкования. 
Чтобы преду-предить недоразумения, следует сразу признать, что вQна-
уках оQ духе объективность имеет совершенно иной смысл, нежели 
вQестествознании, где мы имеем дело сQпредметом, сущностью отлич-
ным от нас самих. Однако следует решительно отвергнуть вывод, ко-
торый торопятся отсюда сделать: будто это устраняет строгое различие 
между познающим субъектом иQего предметом, или будто «бытие-само-
по-себе» исторических феноменов есть не более, чем фантом, «иллю-
зия объективирующего мышления, которое правомерно вQестествоз-
нании, но нев исторической науке».

Рассмотрим рассуждения Бультмана, приводящие кQэтому тезису: 
«объективность исторического познания недостижима также иQвQтом 
смысле, что невозможно познать исторические феномены вQих соб-
ственном «бытии-самом-по-себе»: это «бытие-само-по-себе» было бы 
иллюзией объективирующегс мышления. Бультман рассуждает следу-
ющим образом: предпосылкой всякой понимающей интерпретации 
является предварительное жизненное отношение кQвещи, оQкоторой 
прямо или косвенно говорит текст иQкоторая задает направление во-
проса (это Бультман понимает под «предпониманием»Q— двусмыслен-
ное слово, которого, вQ силу его неоднозначности, лучше избегать). 
Из заинтересованности вещью вырастает, согласие Бультману, способ 
постановки вопроса, его направление. Это направление может со-
впадать сQ интенцией текста: тогда текст прямо представляет вещь, 
оQкоторой мы спрашиваем. Но оно может вырастать иQиз заинтересо-
ванности обстоятельствами, которые могут проявляться во всех воз-
можных текстах: тогда текст представляет соответствующую вещь 
только косвенно. Направление вопроса может быть задано, например, 
заинтересованностью вQреконструкции исторического прошлого: оно 
может быть задано психологическим интересом, когда мы рассматри-
ваем текст сQпозиций индивидуальной, этнической психологии или 
психологии религии иQ ставим вопрос оQ психологии языка, поэзии, 



168

искусства, права иQт.Qд. Это направление может быть задано эстетиче-
ским интересом, который подвергает тексты структурному анализу 
иQопрашивает произведения искусства на предмет их внутренней фор-
мы (в связи сQрелигиозным интересом или вQсфере стилистического 
рассмотрения). Наконец, это направление может быть задано интере-
сом кQистории «как кQжизненной сфере, вQкоторой движется челове-
ческое существование (Dasein). Это был бы «вопрос оQчеловеческом 
бытии (Sein) как своем (eigenen) бытии». Такая постановка вопроса, 
затрагивающая прежде всего философские, религиозные иQпоэтиче-
ские тексты, всегда направлялась бы неким предварительным пони-
манием человеческого бытия (пониманием экзистенции), «из которо-
го впервые вырастают те категории, что делают вообще возможной 
постановку вопроса»,Q — например, вопроса оQ «благе», оQ «смысле» 
индивидуальной жизни, об этических нормах действия, человеческо-
го сообщества иQт.Qп. Однако такого рода «предпонимание» требовало 
бы критической проверки, иQвQпонимании его следовало бы поставить 
на карту: опрашивая текст, интерпретатор должен позволить тексту 
опрашивать себя самого, должен прислушаться кQпритязанию текста.

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. Что такое герменевтический универсум?
2. Что такое «предпонимание» иQдонаучное знание?
3. Каким образом Ганс-Георг Гадамер предлагает понимать про-

блему опыта? Что такое герменевтический опыт?
4. Что представляет собой метод вQотношении кQгерменевтике?
5. ВQчем состоит «чудо» общего языка согласно Гадамеру?
6. ВQчем состоит суть канона герменевтической автономии объ-

екта Эмилио Бетти?
7. Что собой представляет канна смысловой связности Э.QБетти?
8. Какое место занимает проблема субъективности вQ контексте 

вопроса об объекте истолкования согласно Бетти?
9. Что такое канон актуальности понимания?
10. Как соотносятся язык иQпонимание согласно Гадамеру?



169

ПОСТМОДЕРНИЗМ

Постмодернизм можно определить как условное обозначение в"умо-
настроениях западных интеллектуалов, произошедшее в"течение послед-
ней трети"XX"века и"представить в"виде следующих категорий: как ин-
теллектуальное течение в" европейской традиции, как течение 
в"философии, как определенное историческое состояние западного сообще-
ства. Постмодерн противопоставляет себя модерну, переворачивая при-
вычные для того представления: веру в"прогресс, разум, будущее, идеалы 
и"ценности Просвещения. При этом если в"начале, данный термин ассо-
циируется с"экспериментами в"области пространства и"стиля в"архи-
тектуре (Р. Вентури, Ч."Дженкс), то со временем он выходит за рамки 
культуры, проникая во все сферы общественной жизни, наиболее ярко 
выражая себя как течение в"искусстве. В"начале 1980-х годов философ 
Фредрик Джеймисон в"выступлении, которое позже легло в"основу книги 
«Постмодернизм или культурная логика позднего капитализма», полага-
ет, что постмодернизм как философское течение в"Америке, заимство-
ванное из интеллектуальной моды Франции, представляет собой описание 
эпохи, которая связывается в"первую очередь с"культурой. Собственно 
сам термин «постмодерн» перешел в" философию из сферы искусства 
и"литературы, при этом начиная с"конца 1970-х годов, он начинает ис-
пользоваться повсеместно: в"теории культуры, социальной теории и"т."д. 
Именно концом 60-х гг. прошлого века отмечено появление постмодерниз-
ма как определенной формы массового умонастроения, возникающего как 
реакция на несостоявшуюся реализацию ряда проектов, начиная 
с"К. Маркса и"заканчивая Г."Маркузе. Точкой перелома также послужили 
социально-политические события во Франции в"1968"г,"которые привели 
к"майским волнениям и"выступлениям, с"требованиями революционного 
реформирования общества. Традиционно появление «постмодерна» (пост-
современности) связывают с"именем Ж.-Ф. Лиотара, который обозначил 
его главные тезисы и"осуществил анализ обоснования знания в"современных 
информационных обществах в"своей книге «Состояние постмодерна: Доклад 
о"знании» (1979). Суть «диагноза», который философ выносит эпохе, за-
ключается в"том, что метанарративы, т."е. большие нарративы, являю-
щиеся объяснительными схемами, например религия, марксизм, капитализм, 
выполняющие ранее функцию объяснения мира в"целом, больше не могут 
существовать и"исчезают, поскольку он стал более фрагментированным 



170

и" плюрализированым. Лиотар «создает» философский постмодернизм, 
в"основе которого лежит философия множественности.

Под постмодернистами понимаются французские философы-пост-
структуралисты второй половины" XX" века. Среди них Мишель Фуко, 
Жан-Франсуа Лиотар, Жан Бодрийяр, и"Жак Деррида, иногда к"ним от-
носят Р."Барта и"Ж. Лакана, а"также итальянский философ Джанни 
Ваттимо. Встает вопрос, насколько мы можем описать их как постмо-
дернистов, поскольку сами себя они таковыми не считают, скорее такое 
восприятия характерно для западной, и"в"частности, для американской 
философии. В"представлениях большинства философов существует ис-
ходная установка, что постмодерн, в"том, что касается эпистемологии 
и"философии науки, отходит от поисков истины. Для всех мыслителей, 
которых традиционно относят к"постмодернистам, при всем многооб-
разии и"различии в"их подходах и"целей, объединяющим фактором явля-
ется критическое отношение к"основополагающим понятиям классической 
европейской философии, таким как: «субъект», «идентичность», «бытие», 
«событие» и"т."д. Постмодернистская философия выступает с"позиций 
релятивизма противопоставляя себя западному логоцентризму во всех 
его формах: догматической, критической и"современной.

Предшественниками постмодернистской философии традиционно 
принято считать Ф."Ницше, Л."Витгенштейна, М."Хайдеггера. Первый 
противопоставляет рационализму и"системному мышлению Гегеля афо-
ристический стиль философствования в" виде фрагментов, сентенций 
и"максим, выступая с"позиций крайнего нигилизма, он отказывается от 
классических философских понятий, и"предлагает идею радикальной пере-
оценки ценностей традиционного западного общества. Размышляя над 
тем, какой должна быть философия, лишенная размышлений о"том, что 
есть «бытие» и"«истина», которую он называет не иначе как «неопровер-
жимые заблуждения», он приходит к"образу постмодернистской фило-
софии как духовному состоянию человека, выздоравливающего после бо-
лезни и" испытывающему умиротворение. Согласно Витгенштейну 
основная задача философии лежит в"анализе логической структуры язы-
ка, а"не в"достижении истины. Использование слов в"определенном кон-
тексте (языковой игре) в"соответствии с"принятыми правилам придает 
значение словам и" выражениям, не являющимся объектами. Хайдеггер, 
в" свою очередь, обращает свое внимание на критику разума, который 
став более инструментальным, уступил место рассудку, воплощение 
которого мы видим в"технике, не оставляющим места гуманизму.



171

Классическая философия превращает субъекта в"некую идеальную сущ-
ность, вынесенную за пределы бытия и"созерцающую ее как бы извне, в"ре-
зультате чего человек оказывается противостоящим природе и"выступаю-
щим в"качестве ее наблюдателя и"исследователя. Опираясь на наследие 
Э."Гуссерля и"особенно Хайдеггера, переосмысливая «деструкцию метафизи-
ки» последнего французский философ-постмодернист Ж."Деррида, использу-
ет понятие «деконструкция». В"последующем, подвергая критике само по-
нятие структуры, постструктуралисты вводят новые термины такие, 
например, как «диссеминация» в"концепции Ж."Деррида, или «ризома» Ж."Де-
леза и"Ф. Гваттари. При этом, общей чертой философии постмодерна яв-
ляется критика основных понятий классической западной философии"— 
«субъект» и"«идентичность», понимаемых в"аспекте тождественности.

В постмодернистской философии разработан ряд специфических по-
нятий-концептов.

Ризома. Эта категория происходит из совместных работ француз-
ских философов Ж."Делеза и"Ф. Гваттари «Ризома», «Капитализм и"ши-
зофрения». Данное понятие заимствуется из ботаники, где оно означает 
строение корневой системы, характеризующейся отсутствием централь-
ного стержневого корня и"представленной множеством хаотически пере-
плетающихся, отмирающих и"регенерирующих, побегов. Можно провести 
определенную аналогию ризомы и"современного мира, в"котором нет жест-
кой централизации, симметрии и"упорядоченности. В"своей работе фило-
софы определяют принципы организации ризомы-корневища, которые 
могут быть соотнесены со всеми сферами социума. Среди основных прин-
ципов можно выделить следующие: «связь и" гетерогенность», согласно 
которым, любая точка корневища может быть соединена с"другой, ис-
ходя из изначальной децентрированности и"отсутствия жесткой иерар-
хии в"системе. А"также «множественность», приводящая к"возникнове-
нию ризоматических сетевых множеств. Французские философы 
выделяют два типа культур, которые существуют в"наши дни: культура 
первого типа, так называемая «древесная», в" основе, которой лежит 
теория мимесиса и"представляющая собой классический образец культу-
ры, воплощением этого образа является книга. При этом для «древесного», 
художественного мира уже нет будущего, потому что он изживает себя, 
замещаясь современной культурой «корневища», воплощением которой 
является искусство постмодерна. Поскольку единый центр при таком 
нелинейном способе организации отсутствует, то это рождает новый 
тип творчества и"чтения.



172

Симулякр. Авторство данного термина приписывают Жану Бо-
дрийяру и"в"настоящее время его используют именно в"том смысле, ко-
торым наделил его французский философ, а"именно по отношению к"со-
циальной реальности. Однако следует отметить, что своим 
появлением данное понятие восходит еще к"античной традиции и"упо-
минается, в"частности, в"трудах Платона. Также необходимо упомя-
нуть ряд имен, которые использовали его в"философском обиходе ранее, 
таких как Жорж Батай, Александр Кожев и" др., а" также тех, кто 
активно разрабатывал и"использовал его в"своих концепциях, например 
Ж."Делез. По утверждению Делеза «все стало симулякром», при этом 
симулякр не есть простая имитация, а"есть действие, в"силу которого 
опровергается сама идея образца. Таким образом, стирается граница 
между копией и"оригиналом, представляя собой некий фантасмогори-
ческий образ в" противоположность иконическому и" построенный по 
принципу подобия снаружи и"различия внутри, представляя собой некую 
форму иллюзии. Подлинная сущность симулякра, согласно Делезу, за-
ключается в"его постоянном становлении, расхождении и"изменении. 
Бодрийяр понимает симулякр как некую псевдовещь, полагая, что симу-
ляция начинается с" утопии, которая содержит в" себе утверждение 
тождества означаемого и"означающего, эквивалентности знака и"реаль-
ности. Более простым языком это означает, что симулякр не соотно-
сится ни с" какой другой реальностью, кроме своей собственной. Это 
изображение без оригинала, репрезентация того, чего на самом деле не 
существует ни в" настоящем, ни в" прошлом. Симулякр соотносится 
только с"одной реальностью"— со своей собственной, он ничему не со-
ответствует и"является подделкой. Таким образом, опираясь на теории 
Делеза и"Бодрийяра, симулякр можно определить не как знак, а"скорее 
как некое виртуальное тело, реальное в"своей виртуальности и"высту-
пающее как референт по отношению к"симулякру следующего порядка.

Деконструкция. В"своей программной работе «О граммотологии», 
вышедшей в"1967"г."Деррида излагает основы нового метода, призванного 
расширить горизонты философской мысли. По мнению французского 
философа, единственным способом преодоления навязанных реальностью 
смыслов является деконструкция с"помощью глубинного анализа языка, 
что делает возможным свободное мышление, без опоры на предписанные 
схемы и"смысл обретается непосредственно в"процессе философствования. 
Деконструкция ставит своей целью уничтожение «привнесенного», обу-
словленного культурно-историческим контекстом. Она направлена про-



173

тив линейности, историзма и" прогресса. По мнению Деррида главное 
в"деконструкции не смысл или движение, а"сдвиг сдвига, смещение смеще-
ния. Деконструкцию можно представить как некий бесконечный процесс, 
проходящий и"не нуждающейся в"участии субъекта, и"по своей сути на-
поминающий некое спонтанное событие, которое самодостаточно по 
своей сути. Сущность деконструкции заключается в" том, что любой 
текст создается на основе других, уже существующих ранее текстов. 
Таким образом, вся культура может быть рассмотрена как совокупность 
текстов, имеющая в"своем истоке тексты и"продуцирующая новые тек-
сты. В"таком способе существования происходит утрата изначального 
автора, поскольку, тексты обретают новый смысл в"процессе интерпре-
тации, становясь автономными, анонимными генераторами реальности. 
Метод деконструкции как способ исследования текста связан с"поисками 
текстов внутри других и"встраиванием их друг в"друга, при этом иссле-
дователь погружен в"текст и"не может находиться вне его. Сам Деррида 
рассуждая о"том, чем не является деконструкция, отвечает «Да всем!», 
на вопрос «Что такое деконструкция?», говорит"— «Да, ничто!»

Эпистема. Понятие эпистемы разрабатывет еще один представи-
тель французского структурализма М."Фуко. Он пытается обнаружить 
общие мыслительные структуры, действующие на бессознательном уров-
не, связанные с"дискурсивными практиками, образующимися благодаря 
определенному способу означивания и"обуславливающими саму возмож-
ность познания. Эти структуры Фуко называет «эпистемами». «Архео-
логия знания», одноименная работа вышла в"1969"г., как наука, согласно 
Фуко, состоит в"изучении дискурсивных практик или «эпистем», предо-
пределяющих мышление и"поведение личности, специфику восприятия ей 
действительности, а"также общие познавательные и"методологические 
установки. Одним из концептов, используемых Фуко, является понятие 
«архива», представляющий собой определенный уровень речевой практи-
ки, отделенной от нас временным барьером, обуславливающий появление 
высказываний как единичных событий. Согласно Фуко, осмыслить и"вы-
явить свой собственный архив мы не в"состоянии, поскольку нельзя выйти 
за пределы существующей дискурсивной практики. В"собственном смыс-
ле высказывания не имеют никакого авторства, поэтому в" концепции 
Фуко снимается проблема субъекта речи и"акцент делается на безличных, 
безымянных структурах.

«Смерть автора». Характерная для постструктурализма тема 
децентрации и" деперсонализации субъекта нашла отражение в" идеях 



174

М."Фуко, Р."Барта, М."Бланшо о"«смерти автора», выражающую также 
исчерпанность как самого феномена авторства, так и"традиции «смыс-
лового» (герменевтического) толкования текстов. Фуко, отмечает, что 
со «смертью автора» наступает и"«смерть человека», который не более 
чем изобретение недавнего прошлого, связанное с" установками знания: 
исчезнут установки"— исчезнет и"человек, «как лицо, нарисованное на 
прибрежном песке». Барт, рассматривая различные явления повседневной 
жизни (массмедиа, литература, архитектура, мода и"др.), подчеркивал 
мифологический характер современной культуры. Различные виды ком-
муникации и"языковой практики, французский философ рассматривает 
как совокупность различных видов «идеологического письма». В" пост-
структуралистский период творчества Барта, тема «письма» является 
основополагающей, и"здесь он, развивает концепцию децентрации субъ-
екта, выдвигая тезис о"«смерти» автора, который явился основой декон-
структивистской программы постмодернизма. Бланшо, опираясь на 
метафорическую поэтику стиля Ф."Ницше, понимает «смерть автора» 
как сущностную характеристику художественного творчества, которая 
заключается в"утрате собственного бытия автора, это, говоря его сло-
вами, «метафизическое самоубийство». Сущностью языка становится 
уничтожение вещей, а"не их наименование, поскольку в"творчестве автор 
выступает не как хозяин языка, а"лишь как тот, кто прислушивается 
к"нему, как к"«стиранию», пользуясь терминологией Бланшо, то оно в"ито-
ге стирает и"его самого.

Дискурс. Согласно постмодернистским концепциям понятие дис-
курса, широко использующееся в"философии, социологии, семиотике может 
иметь определенные коннотации, что отражено в" работах Барта Р., 
Фуко М., Делеза Ж., Гваттари Ф."Так, в"дискурсивных концепциях, иден-
тифицировать автора собственной жизненной истории не представля-
ется возможным, в"связи с"чем, ими выдвигаются тезисы о"«смерти субъ-
екта» и" «смерти автора» как выражения утраты самости. Так,
у"М. Фуко под дискурсом понимается социально обусловленные системы 
речи и"действия, способы и"правила обоснования высказываний, принятые 
в"рассматриваемом социокультурном пространстве и"опирающиеся на 
господствующие властные отношения. Власть не может рассматри-
ваться отдельно от дискурса, поскольку она его конституирует.С этой 
точки зрения, он исследует дискурсивные практики, выполнявшие репрес-
сивную роль в"западной культуре. Фуко прослеживает механизмы био-
власти, господствующей на протяжении истории общества и" в" этой 



175

связи, генеалогию наук о"человеке, выполняющих роль ее посредника. Пред-
ставители постмодернизма рассматривают индивидуальное Я"как де-
центрированную, полифоническую нарративную конструкцию. Лиотар 
также выделяет особый тип дискурса"— «метанарратив», претендующий 
на особое место в"ряду дискурсов (нарраций), стремящийся утвердить 
себя в"качестве истинного и"справедливого. Данный термин, а"также его 
производные такие как «метарассказ», «метаповествование», «метаи-
стория» и"др. французский философ обозначает те «объяснительные си-
стемы», которые лежат в" основе организации буржуазного общества 
и" являются его самооправданием, другими словами это любое 
знание,выраженное в"форме истории, науки, религии, искусства.

Шизоанализ и  машинная инженерия. Среди постмодернистских 
концептов можно выделить также понятия «машинной инженерии» 
Делеза и"Гваттари и"шизоанализа. Личность в"своих поступках и"дей-
ствиях ориентируется на других, постепенно обезличиваясь, она стано-
вится анонимной, существуя в"модусе несовпадения с"самой собой, вы-
нужденная подчиняться унифицированным нормам социума. В"аспекте 
социального конструирования личности Ж."Делез и"Ф. Гваттари опреде-
ляют «das Man» как «социальную машину фациальности» (лицеобразова-
ния), создающую определенные нормативные формы «шизофренической» 
субъективности. При этом личность становится неотделимой от со-
циального воспроизводства, утрачивая индивидуальное измерение соб-
ственного бытия. Абстрактная машина фациальности, включающая 
в"себя семиотические, массмедийные, информационные структуры, кон-
струирует личность как фрагмент этой машины. Формируя «шизофре-
ническую» субъективность индивида, она наделяет его специфическим 
лицом, маской, в" результате чего получает возможность тотального 
контроля за его действиями и" поведением. «Закодированный» присут-
ствием в"социальном пространстве, индивид выступает в"качестве объ-
екта манипулирования, отождествляя себя с"заданным ему образом и"ста-
новясь безликой частью «социальной машинерии». Согласно Делезу 
и"Гваттари, маркировка индивида осуществляется посредством наделе-
ния его социальной маской, которая нивелирует его собственную самость. 
Таким образом, появляющаяся культура симуляции, начинает оказывать 
определяющее влияние на наше представление о"разуме, теле и"самости.

Пастиш. Понятие, которые характеризует современное общество 
постмодерна, и"лежит в"основе концепции Ф."Джеймисоном, рассматри-
ваются им в" работах «Постмодернизм и" потребительское общество» 



176

(1983) и"«Постмодернизм, или культурная логика позднего капитализма» 
(1991). Сам термин пастиш (pastiche), понимаемый как подражание, 
имитация, был введен еще Т."Адорно, который отличал его от пародии, 
в"основе которого лежит определенная дискредитация различных куль-
турных стилей. Немецкий философ, исследуя литературу, музыку и"другие 
сферы искусства, вводит данное понятие для объяснения обращение со-
временников к"стилям прошлого для создания новых произведений. Пастиш 
используя прием подражания, сохраняет определенную дистанцию по 
отношению к"имитируемым объектам, являясь сознательной подделкой. 
Джеймисон считает, что пастиш, следует понимать скорее как имита-
цию или мимикрию. Из-за децентрации современного мира, утраты ин-
дивидуального, сама категоря стиля утрачивает свое значение. Форми-
рования общества консьюмеризма, новой эстетики и"постоянных перемен 
в"моде возрастает стоимость производимых продуктов, как для потре-
бителя, так и"производителя. Следствием этого можно наблюдать яв-
ление пастиша, которое выражается в" культуре появлением подобий, 
пародий, утративших чувство юмора, в"отсутствии новых форм и"кон-
цептуального содержания.

Интертекстуальность. Введеное в" 1967" году Юлией Кристевой 
понятие интертекстуальности становится в" практике постмодерна 
чрезвычайно популярным. Изначально понимаемое как включение одного 
текста в"другой, в"рассуждениях постмодернистов это понятие полу-
чает более широкое толкование, чем просто сумма текстов. За счет 
размывания границ текст лишается законченности, становится множе-
ственным и"неоднородным и"может быть интерпретирован в"контексте 
культурно-исторический кодов. В"работе М."Маклюэна «Галактика Гу-
тенберга» 1962г. обозначено наступление новой эры, которой присуще 
возникновение новых средств коммуникаци, выражающееся в" формуле 
«средство коммуникации есть сообщение», означающее, что именно оно 
определяет и"контролирует масштабы и"формы человеческих действий. 
Сущность совершенного переворота характеризуется термином «икони-
ческий поворот», осуществляющийся посредством визуальных образов, 
пришедший на смену лингвистическому, дискурсивному повороту. Маклю-
эн полагает, что средства коммуникации, являясь расширениями самого 
человека, действуют внезапно и"с"необходимостью зависят от него в"про-
цессах взаимодействия и"собственной эволюции. В"отличие от века Гу-
теннберга, где основными средствами коммуникации были письмо и"кни-
га современная культура становится все более визуальной, способствуя 



177

еще большему расширению возможностей человека. В"настоящее время 
человек становится все более обусловлен расширением самого себя в"раз-
личных превосходящих его внешних формах, в"том числе и"информацион-
ных, и"вместе с"тем, не узнавая себя в"них, он испытывает стресс в"по-
пытке собственной идентификации. Согласно Маклюэну, любое средство 
коммуникации, адаптирует к"себе человека, в"результате чего он оказы-
вается зачарованным расширением самого себя в"любом материале, кро-
ме самого себя.

Виртуальная реальность. Гиперреальность. В"работах постмо-
дернистов" — М." Фуко, Ж." Делеза, Ж." Деррида, Ж." Бодрийяра также 
осмысливается проблематика «виртуальной реальности», которое рас-
сматривается как всеохватывающее пространство, конструируемое 
средствами массовой информации и"коммуникации. При этом, философ-
ская картина мира отождествляется с"создаваемой виртуальной кон-
струкцией, связанной с" проблемой символа, оригинала и" копии, знака 
и"симулякра и"т."д. Виртуальная реальность рассматривается, при этом, 
как скопление симулякров, «безродных» знаков, приобретающее контину-
альный характер и"как продукт средств информации и"коммуникации, 
обладающий, однако, своими отличительными характеристиками. Сред-
ства коммуникации конструируют субъект особым образом, способствуя 
его децентрализации. При этом философским основанием такой позиции 
выступает постструктуралистская критика и" разрушение бинарных 
оппозиций (содержание/форма, душа/тело, означаемое/означающее, муж-
чина/женщина, белое/черное и"т."п.) деконструкция принципа центрации 
как основы западноевропейского мышления, идеи единства бытия, наличия 
устойчивого фиксированного центра, занимающего привилегированное 
место в"структуре.

Деболизм. Итальянский философ Дж. Ваттимо в" своих работах 
предлагает использовать термин «поздняя современность» вместо «пост-
модерна». Он также исходит из постулата о"том, что многие понятия 
классической философии не работают, так истину следует рассматри-
вать исходя из опыта искусства, а" бытие как растворенное в" языке 
и"только в"таком виде доступное познанию. Сама сущность постсовре-
менного мира представляется эстетической, а"организация"— техноло-
гической. Мышление же представляется им как смешение различных 
опытов, контаминативным, выступающим как осмысление технологи-
ческой ориентации мира. Ваттимо рассматривает постмодернизм как 
«конец истории». По его мнению, христианское понятие спасения было 



178

секуляризировано модерном, а" сама история стала рассматриваться 
с"позиций прогресса. Однако с"признанием множественности различных 
видений истории, мы неизбежно приходим к"идее окончания метафизики 
и"науки. Признание невозможности сведения современной науки к"едино-
му основанию, приводит итальянского философа к"заключению, что мыш-
лению настоящего времени более адекватен термин «деболизм», ослаблен-
ность. «Деболизм» как ментальное явление выступает символом конца 
стабильной структуры бытия. В" целом в" его концепции представлен 
герменевтический вариант постмодернистской философии. Опорами 
слабого мышления становятся возможности человека прочитать мир 
в"явленном лингвистическом горизонте и"идея исторически меняющегося 
категориального аппарата. По мнению Ваттимо разум эпохи постмо-
дерна будет способствовать продуктивному диалогу культур.

Несмотря на имеющиеся различия, можно сказать, что основные чер-
ты и"особенности постмодернистской философии сводятся к"следующим:

—"существует два основных варианта постмодернистской филосо-
фии"— постструктуралисткий и"герменевтический;

—" плюрализм и" релятивизм, отсутствие единого начала, центра 
и" «множественность порядков», между которыми существует 
невозможность установления иерархии, мир представляет несвя-
занные фрагменты;

—"категория бытия в"классическом понимании уступает место язы-
ку, становящемся тем бытием, которое может познано;

—"способность познания мира человека ставится под сомнение, скеп-
тическое отношение к"понятию истины, отвержение сциентизма;

—" отрицание антропоцентризма, гуманизма и" рационализма, ут-
верждение мышления вне бинарных оппозиций и"децентрация субъ-
екта;

—"текст выступает как презентация реальности, мир и"культура 
представляют собой совокупность текстов, которая может быть 
истолкована по-разному, поэтому истинный смысл установить 
невозможно;

—"отказ от понятия «прогресс», в"научном знании и"социуме.
В целом необходимо отметить, что в"контексте постмодернизма 

можно рассмотреть работы непохожих друг на друга авторов, как 
Ф."Лаку-Барт, П."Вирилио во Франции, Р.Рорти, Ф."Джеймисон в"США, 
Одо Марквард, П."Слотердайк, Д."Кампер в"ФРГ, Зигмунт Бауман в"Ве-
ликобритании, Джанни Ваттимо в" Италии. С" критикой постмодер-



179

нистских философских движений выступали в"свое время: Ю."Хабермас, 
так в"своей работе «Модерн"— незавершенный проект» он указывает на 
то, что потенциал модерна еще не исчерпан, а"также К.О. Апель (Гер-
мания), Д."Ролз и"Р. Дворкин (США).

Фрагменты произведен ий публикуются по изданиям:

Барт Р.QИзбранные работы: Семиотика. Поэтика.Q— М.: Прогресс, 
1989.Q— 616Qс.

Бодрийяр Ж.QСимулякры иQсимуляции. Пер. сQфр. А.QКачалова М.Q: 
Издательский дом «ПОСТУМ», 2015.Q— 240Qс.

Ваттимо Дж. Постмодернизм: Прозрачное общество? М.: Логос, 
2002."— 128"с.

Деррида Ж." Письмо к" японскому другу" // Вопросы Философии." — 
1992."— № 4."— С.Q53–57.

Лиотар Ж.-Ф. Состояние постмодерна. М.: Институт эксперимен-
тальной социологии. СПб.: Алетейя, 1998."— 160"с.

Хабермас Ю.QМодернQ— незавершенный проектQ// Вопросы фило-
софии. 1992. № 4.QС. 40–51.

Из работы Дж. Ваттимо 

«Постмодернизм: Прозрачное общество?»

Сегодня много говорят оQпостмодернеQ— так много говорят оQнем, 
что сейчас сделалось почти обязательным занимать определенную 
дистанцию по отношению кQэтому понятию: считать ли его преходящей 
модой, объявить ли его еще одной преодоленной концепцией... ЯQду-
маю, что все жеQ— понятие «постмодерн» имеет смысл, иQсмысл этот 
связан сQтем, что общество, вQкотором мы живем, является обществом 
всеобщей коммуникации, обществом масс-медиа.

Прежде всего: мы говорим оQпостмодерне, поскольку считаем, что 
вQ каком-то своем важнейшем, сущностном аспекте современность 
(modernita) завершена. Смысл, который мы имеем вQвиду, говоря, что 
современность завершена, зависит от того, что вQкаждом конкретном 
случае подразумевается под современностью. ЯQ полагаю, что среди 
многочисленных ее определений существует одно, сQкоторым нельзя 
не согласиться: современностьQ— это эпоха, когда сам фактQ— быть 
современнымQ — становится некоторой ценностью. Думаю, что не 
только вQитальянском языке, но иQво многих других до сих пор будет 



180

оскорблением сказать кому-либо, что он «реакционер», то есть человек, 
привязанный кQценностям прошлого, кQтрадиции, кQ«превзойденным» 
формам мышления. Такое или приблизительно такое восхваление 
современного существования, «эвлогическое» кQнему отношениеQ— это 
как раз то, что, сQмоей точки зрения, характеризует всю современную 
культуру.

Это отношение было еще не особенно заметно вплоть до конца 
Кватроченто («официального» начала эпохи современности), хотя уже 
сQэтого времени постепенно возникает все более интенсивный культ 
нового, оригинального. [...]

С прошествием веков становится все очевиднее, что культ нового 
иQоригинального вQискусстве связан сQболее общим мировосприятием, 
которое, как это происходит вQ эпоху Просвещения, рассматривает 
человеческую историю вQкачестве прогрессирующего процесса эман-
сипации, вQкачестве все более совершенной реализации идеального 
человека [...] Однако условием восприятия истории как прогрессивной 
реализации подлинной человечности является возможность рассмо-
трения ее как единого процесса. ОQпрогрессе можно говорить, только 
если существует одна история.

Итак, вQтой гипотезе, которую я предлагаю, современность завер-
шается, когдаQ— по многим причинамQ— больше не представляется 
возможным говорить об истории как оQчем-то едином. Такое видение 
истории вQдействительности несет вQсебе идею существования центра, 
вокруг которого вершатся иQорганизуются события. Мы мыслим исто-
рию как упорядоченную вокруг нулевого года рождения Христа, аQбо-
лее конкретноQ — как сцепление исторических судеб народов «цен-
тральной» (срединной) области ЗемлиQ— Запада, который иQявляется 
вместилищем цивилизации иQвне которого существуют «примитивные» 
народы, «развивающиеся нации».

Философия рубежаQXIXQиQXXQвека радикально критиковала идею 
единой истории, разоблачая идеологический характер этих представ-
лений. Так, Вальтер Беньямин вQ небольшом тексте 1938Q г.Q (Тезисы 
кQфилософии истории) утверждал, что история как некое единое дви-
жение является таким представлением оQпрошлом, которое было по-
рождено социально господствующими группами иQклассами. Что же 
на самом деле нам передается из прошлого? Не все, что произошло, 
но только то, что кажется важным: например, вQшколе мы учили мно-
жество дат пактов оQмире, иQбитв, иQреволюций, но нам никогда не 



181

рассказывалось оQпеременах вQнашем способе питаться, оQтом, как был 
организован наш сексуальный опыт. Таким образом, то, оQчем сооб-
щает история,Q— это истории людей, которые обладают социальным 
весом: истории знати, князей или буржуазии, когда она становится 
господствующим классом; но истории бедняков, аQтакже те аспекты 
жизни, которые считаются «низкими», не «образуют истории».

Если возникают подобные рассуждения (в направлении, указанном 
еще до Беньямина Марксом иQНицше), то вQконце концов мы приходим 
кQтому, что идея истории как единого движения начинает растворять-
ся. Не существует единственной истории, существуют образы про-
шлого, соответствующие разным точкам зрения, иQ иллюзией будет 
полагать, что есть высшая, всеохватывающая точка зрения, способная 
объединить все остальные: как выглядела бы глобальная «история», 
которая охватывала бы историю искусства, литературы, войн, сексу-
альности иQт.Qд.?

Кризис идеи истории влечет за собой также иQкризис идеи про-
гресса: если не существует единого хода человеческой истории, то 
невозможно также утверждать, что она движется кQ некой цели, что 
здесь реализуется рациональный проект совершенствования, про-
свещения, эмансипации. Впрочем, цель, которая, как полагала со-
временность, направляет ход событий, также представлялась вQракур-
се определенного видения человеческого идеала. Просветители, Гегель, 
Маркс, позитивисты, историцисты всех родов полагалиQ— более или 
менее единообразноQ — что смыслом истории является реализация 
цивилизованности и,Qследовательно, модели существования, вопло-
щенной вQсовременном европейском человеке. [...]

Если принять во внимание все вышесказанное, то становится ясно, 
что современный кризис концепции единой истории, аQтакже вытека-
ющий из него кризис идеи прогресса иQконца современности, порож-
дается не только переменами теоретического порядкаQ— например, 
той критикой, которой был подвергнут историцизм девятнадцатого 
века,Q — идеалистический, позитивистский, марксистский вQ своих 
основах. Произошло нечто другое иQзначительно большее: «прими-
тивные» народы, т.Qе. те, которые рассматривались вQэтом качестве,Q— 
народы, колонизируемые европейцами во имя очевидного права более 
«высокой» иQболее развитой цивилизации,Q— взбунтовались иQфакти-
чески сделали проблематичной единую, централизованную историю. 
Европейский идеал человечества предстал лишь как один из идеалов 



182

среди других. Этот идеал не обязательно плох, но его нельзя пытаться, 
не совершая насилия, представить как истинную сущность человека, 
каждого человека.

Наряду сQзавершением колониализма иQимпериализма был иQдру-
гой важный фактор, который явился определяющим для размывания 
идеи истории иQдля окончания современности: это пришествие обще-
ства коммуникации.

Перехожу теперь ко второму пункту, который относится кQ«про-
зрачному обществу». Перехожу, соблюдая некоторую осторожность: 
выражение «прозрачное общество» здесь вводится сQвопросительным 
знаком. Говоря это, я намереваюсь утверждать следующее:

а) вQрождении общества постмодерна решающая роль принадлежит 
масс-медиа;

б) масс-медиа характеризуют это общество не как общество более 
«прозрачное», больше осознающее себя, более «просвещенное», но 
как общество более сложное, даже хаотичное; и,Qнаконец,

в) именно вQэтом относительном «хаосе» коренятся наши надежды 
на эмансипацию.

[...] Именно эта действительность определяет переход нашего об-
щества кQэпохе постмодерна. ИQэто верно не только по отношению 
кQдругим культурным универсумам («третьему миру», например). Вну-
три себя Запад также переживает ситуацию взрыва, плюралистическо-
го бума, которому невозможно противостоять иQкоторый делает не-
возможным понимание мира иQистории на основе всеохватывающих, 
все сводящих воедино воззрений.

Именно по этим причинам общество масс-медиа является полной 
противоположностью общества более просвещенного, более образо-
ванного (в смысле Лессинга, или Гегеля, или Конта, или Маркса). 
Масс-медиа, которые теоретически делают возможным получение 
информации обо всем происходящем вQ мире вQ режиме «реального 
времени», могли бы вQдействительности представляться некоей кон-
кретной реализацией Абсолютного Духа Гегеля, то есть совершенного 
самосознания всего человечества, совпадением между тем, что проис-
ходит, историей иQосведомленностью человека. [...]

Но высвобождение многих культур иQ многих Weltanschaungen, 
сделавшееся возможным благодаря масс-медиа, опровергает сам 
идеал прозрачного общества: какой бы смысл имела свобода инфор-
мации или просто существования множества каналов радио иQтеле-



183

видения вQ мире, где нормой являлись бы точное воспроизведение 
реальности, безукоризненная объективность, полное совпадение 
карты сQместностью? ВQдействительности увеличение наших инфор-
мационных возможностей по отношению кQсамым различным аспек-
там реальности делает все менее понятной саму идею одной-един-
ственной реальности. Возможно, вQмире масс-медиа осуществляется 
«пророчество» Ницше: реальный мир вQитоге превращается вQсказку. 
Если уQнас иQесть идея реальности, то, исходя из нашего существова-
ния вQситуации позднего модерна, реальность ни за что не может быть 
понята как объективная данность, которая находится поверх или по 
другую сторону образов, преподносимых нам масс-медиа. Как иQгде 
мы можем достичь реальности «в себе»? Реальность для нас является 
скорее результатом переплетения (contaminazione, «заражения» вQла-
тинском смысле) многочисленных образов, интерпретаций, рекон-
струкций, которые, конкурируя между собой, и,Qво всяком случае, 
без какой-либо «центральной» координации, распространяют масс-
медиа.

Тезис, который я собираюсь предложить, сводится кQ тому, что 
вQобществе масс-медиа вместо идеала свободы, построенного по мо-
дели самосознания, которое бы себя целиком объяснило, вместо пол-
ной осведомленности субъекта оQтом, как все есть на самом деле (будь 
этим осведомленным Абсолютный Дух Гегеля или, вQ соответствии 
сQмыслью Маркса, человек, не являющийся более рабом идеологии),Q— 
вQтом обществе постепенно осуществляется идеал свободы, основан-
ный скорее на колебании, множественности и,QвQконечном счете, эро-
зии самого «принципа реальности».

Человек сегодня может, наконец, понять, что совершенная, полная 
свободаQ— это не свобода вQпонимании Спинозы; она не заключает-
сяQ— как об этом всегда мечтала метафизикаQ— вQзнании необходимой 
структуры реальности иQ вQ приспособлении кQ ней. Напротив, здесь 
целиком раскрывается значение философского учения таких авторов, 
как Ницше иQХайдеггер; оно воплощено вQтом, что они нам предлага-
ют инструменты для понимания освобождающего смысла завершения 
современности иQсвойственной ей идеи истории.

Ницше показал, что образ реальности, устроенной вQсоответствии 
сQнекоторым разумным основанием (призма, через которую метафи-
зика всегда рассматривала мир), есть всего лишь «успокаивающий» 
миф человечества, еще примитивного иQварварского: метафизикаQ— это 



184

еще дикий способ реагировать на ситуацию угрозы иQнасилия; по сути, 
стремление овладевать.

В обществе всеобщей коммуникации иQмножественности культур 
встреча сQдругими мирами иQформами жизни выглядит не столь умоз-
рительно, как это было уQДильтея: «иные» возможности существования 
реализуются на наших глазах, они-то иQпредставлены многочислен-
ными «диалектами» или даже культурными универсумами, кQкоторым 
открывают нам доступ антропология иQэтнология. Жить вQэтом много-
образном мире означает иметь опыт свободы, ощущать его как непре-
кращающееся колебание между причастностью иQпотерянностью. [...]

Но вQтом иQзаключена проблематичность свободы, что мы сами 
еще недостаточно хорошо знаем, как себе ее представлять. От нас 
требуется усилие, чтобы помыслить колебание как свободу: все еще 
коренится вQнасQ— иQвQиндивидах, иQвQобществеQ— тоска по замкнутым 
горизонтам, угрожающим иQобнадеживающим одновременно.

Философы-нигилистыQ— такие как Ницше иQХайдеггер (но также 
иQпрагматисты, например, Дьюи или Витгенштейн)Q— пытаются со-
общить нам способность улавливать этот опыт колебания мира пост-
модерна, видеть вQнем шанс (chance) нового способа быть гуманными. 
Они показывают, что бытие не обязательно совпадает со стабильным, 
неизменным, постоянным, но связано сQсобытием, согласием, диа-
логом, интерпретацией.

Из работы Ж.-Ф. Лиотара «Состояние постмодерна»

Прдметом настоящего исследования является состояние знания 
вQсовременных наиболее развитых обществах. Мы решили назвать его 
«постмодерн». Это слово появилось на свет на американском конти-
ненте из-под пера социологов иQкритиков. Оно обозначает состояние 
культуры после трансформаций, которым подверглись правила игры 
вQнауке, литературе иQискусстве вQконцеQXIXQвека. Здесь мы будем рас-
сматривать эти трансформации применительно кQкризису рассказов.

Наука сQсамого начала конфликтовала сQрассказами (recits). По её 
собственным критериям за большинством из них скрывается вымысел. 
Но поскольку наука не ограничивается лишь формулировкой инструмен-
тальных закономерностей, аQищет истину, она должна легитимировать 
свои правила игры. АQвQсилу того, что она держит легитимирующий дис-
курс вQотношении собственного статуса, то называет его философией.



185

Когда этот метадискурс прибегает эксплицитным образом кQтому 
или иному великому рассказу, как, например, диалектика Духа, гер-
меневтика смысла, эмансипация разумного субъекта или трудящегося, 
рост богатства иQтому подобное,Q— то науку, которая соотносится сQним, 
вQцелях самолегитимации решают назвать «модерном». ИQтаким об-
разом, например, правило консенсуса между отправителем иQ полу-
чателем ценностного высказывания об истине, считается приемлемым, 
если оно вписывается вQперспективу возможного единодушия рассу-
дительных умов: это может быть рассказ эпохи Просвещения, когда 
герой познания работает ради великой этикополитической цели, все-
общего мира. Здесь можно видеть, как легитимируя знание через 
метарассказ, включающий философию истории, приходят кQ тому, 
чтобы задаться вопросом оQзаконности институций, ведающих соци-
альной связью, поскольку эти последние также нуждаются вQлегити-
мации. Справедливость, таким образом, оказывается соотносимой 
сQвеликим рассказом вQтой же мере, что иQсQистиной.

Упрощая до крайности, мы считаем «постмодерном» недоверие 
вQотношении метарассказов. Оно является, конечно, результатом про-
гресса науки; но иQпрогресс вQсвою очередь предполагает это недоверие. 
СQвыходом из употребления метанарративного механизма легитимации 
связан, вQчастности, кризис метафизической философии, аQтакже кри-
зис зависящей от неё университетской институции. Нарративная функ-
ция теряет свои функторы: великого героя, великие опасности, вели-
кие кругосветные плавания иQ великую цель. Она распыляется 
вQоблака языковых нарративных, аQтакже денотативных, прескриптив-
ных, дескриптивных иQ тому подобных частиц, каждая из которых 
несёт вQсебе прагматическую валентность sui generis. Каждый из нас 
живёт на пересечениях траекторий многих этих частиц. Мы не фор-
мируем без необходимости стабильных языковых комбинаций, аQсвой-
ства, которые мы им придаём, не всегда поддаются коммуникации. 
Таким образом, грядущее общество соотносится не столько сQньюто-
новской антропологией (как то структурализм или теория систем), 
сколько сQпрагматикой языковых частиц.

[...] Наша жизнь оказывается обречённой на рост продуктивности. 
Оптимизация рабочих характеристик системы, её эффективность 
становятся критериями её легитимности, где социальная справедли-
вость понимается как научная истина. Применение этого критерия ко 
всем нашим играм сопряжено со своего рода террором, мягким или 



186

жёстким: «Будьте операциональными, то есть будьте взамосоразмер-
ными или убирайтесь».

[...] Наша рабочая гипотеза состоит вQтом, что по мере вхождения 
общества вQ эпоху, называемую постиндустриальной, аQ культурыQ — 
вQэпоху постмодерна, изменяется статус знания. Этот переход начался 
по меньшей мере сQконца пятидесятых годов, обозначивших Европе 
конец её восстановления. Он был более или менее быстрым вQзависи-
мости от положения страны, аQвнутри нееQ— от сектора активности; 
отсюда его общая рассогласованность, затрудняющая изображение 
целого. [...]

Чем пытаться выстраивать картину, которая всё равно не может 
быть полной, мы будем отталкиваться от характеристики, непосред-
ственно определяющей нaш предмет. Научное знаниеQ— это вид дис-
курса. Поэтому можно сказать, что на протяжении сорока лет так 
называемые передовые науки иQтехники имеют дело сQязыком: фоно-
логия иQлингвистические теории, проблемы коммуникации иQкибер-
нетика, современные алгебры иQинформатика, вычислительные ма-
шины иQ их языки, проблемы языковых переводов иQ исследование 
совместимости машинных языков, проблемы сохранения вQ памяти 
иQбанки данных, телематика иQразработка «мыслящих» терминалов, 
парадоксологиQ— вот явные свидетельства иQсписок этот не исчерпан.

Влияние этих технологических изменений на знание должно быть, 
судя по всему, значительным. Им отводятся или будут отводиться две 
фундаментальные функции: исследование иQпередача сведений. ВQот-
ношении первой пример, доступный пониманию профанов, даёт ге-
нетика, которая обязана своей теоретической парадигмой кибернети-
ке. Существуют сотни других примеров. ВQ отношении второй 
известно, как, нормализуя, миниатюризируя иQ коммерциализируя 
аппаратуру, уже сегодня модифицируют операции по получению зна-
ний, их классификации, приведения вQдоступную форму иQэксплуата-
ции. Было бы естественным полагать, что увеличение числа инфор-
мационных машин занимает иQ будет занимать вQ распространении 
знаний такое же место, какое заняло развитие средств передвижения 
сначала человека (транспорт), аQзатем звука иQизображения (медиа).

При таком всеобщем изменении природа знания не может оста-
ваться неизменной. Знание может проходить по другим каналам иQста-
новиться операциональным только при условии его перевода вQнекие 
количества информации. Следовательно, мы можем предвидеть, что 



187

все непереводимое вQустановленном знании, будет отброшено, аQна-
правления новых исследований будут подчиняться условию перево-
димости возможных результатов на язык машин. «Производители» 
знания, как иQего пользователи должны иQбудут должны иметь средства 
перевода на эти языки того, что одни стремятся изобрести, аQдругиеQ— 
усвоить. Исследования, посвящённые таким интерпретативным ма-
шинам, уже значительно продвинулись. Вместе сQгегемонией инфор-
матики предлагается иQ определённая логика, аQ следовательно, 
совокупность предписаний, предъявляемых кQсообщениям, принима-
емых как относящиеся кQзнанию.

Можно отныне ожидать сильной экстериоризации знания отно-
сительно «знающего», на какой бы ступени познания он ни находил-
ся. Старый принцип, по которому получение знания неотделимо от 
формирования (Bildung) разума иQдаже от самой личности, устаревает 
иQ будет выходить из употребления. Такое отношение поставщиков 
иQпользователей знания кQсамому знанию стремится иQбудет стремить-
ся перенять форму отношения, которое производители иQпотребители 
товаров имеют сQэтими последними, то есть стоимостную форму (fomie 
valeur). Знание производится иQбудет производиться для того, чтобы 
быть проданным, оно потребляется иQбудет потребляться, чтобы об-
рести стоимость вQновом продукте, иQвQобоих этих случаях, чтобы быть 
обмененным. Оно перестаёт быть самоцелью иQтеряет свою «потреби-
тельскую стоимость».

Известно, что вQ последние десятилетия знание стало главной 
производительной силой, что ощутимо изменило состав активного 
населения вQ наиболее развитых странах иQ составило основное за-
труднение для развивающихся стран. ВQпостиндустриальную иQпост-
современную эпоху наука сохраняет и,Qнесомненно, усугубляет свою 
важность вQсовокупности производительных способностей нацио-
нальных государств. Такая ситуация, собственно, является одним из 
аргументов вQпользу того, что расхождение сQразвивающимися стра-
нами вQбудущем не прекратит увеличиваться.

Но этот аспект не должен заслонять собой другой, комплементар-
ный ему. ВQформе информационного товара, необходимого для уси-
ления производительной мощи, знание уже является иQбудет наиболее 
важной, аQможет быть, самой значительной ставкой вQмировом сопер-
ничестве за власть. Также как национальные государства боролись 
за освоение территорий, аQ затем за распоряжение иQ эксплуатацию 



188

сырьевых ресурсов иQдешёвой рабочей силы, надо полагать, они будут 
бороться вQ будущем за освоение информации. Здесь открывается, 
таким образом, новое поле для индустриальных иQкоммерческих стра-
тегий, аQтакже для стратегий военных иQполитических.

Однако, обозначенная таким образом перспектива не столь проста, 
как мы только что показали. Так, меркантилизация знания не может 
оставить вQнеприкосновенности привилегию, которой обладали иQещё 
обладают современные национальные государства вQотношении про-
изводства иQраспространения знаний. Идея, что знания принадлежат 
«мозгу» или «духу» общества, аQ значитQ — Государству, постепенно 
отживает по мере усиления обратного принципа, согласно которому 
общество существует иQразвивается только тогда, когда сообщения, 
циркулирующие вQнём, насыщены информацией иQлегко декодируют-
ся. Государство начинает проявлять себя как фактор непроницаемости 
иQ«шума» для идеологии коммуникационной «прозрачности», которая 
идёт вQпаре сQкоммерциализацией знаний. Именно при такой поста-
новке проблема отношений между экономическими иQгосударствен-
ными инстанциями грозит проявиться сQновой остротой.

Уже вQпредыдущие десятилетия первые могли угрожать стабиль-
ности вторых, благодаря новым формам оборачивания капиталов, 
которым было дано родовое имя мультинациональных предприятий. 
Эти формы подразумевают, что решения относительно инвестиций 
отчасти выходят из-под контроля национальных государств. СQ раз-
витием информационной технологии иQтелематики этот вопрос может 
стать ещё более щекотливым. Допустим, кQпримеру, что фирмаQIBM 
пoлучит разрешение на размещение на одной из орбит Земли комму-
никационных спутников и/или банков данных. Кто кQним будет иметь 
доступ? Кто будет определять запрещённые каналы или данные? Будет 
ли это государство? АQможет оно будет только одним из пользователей? 
Появятся таким образом новые проблемы права иQчерез них вопрос: 
кто будет знать?

Изменение природы знания может, следовательно, оказать на су-
ществующие государственные власти такое обратное воздействие, 
которое заставит их пересмотреть свои правовые иQфактические от-
ношения сQкрупными предприятиями и,QвQболее общем виде, сQграж-
данским обществом. Новое открытие мирового рынка, новый виток 
очень напряжённого экономического соревнования, исчезновение 
исключительной гегемонии американского капитализма иQупадок со-



189

циалистической альтернативы, возможное открытие для обменов ки-
тайского рынка иQмногие другие факторы уже теперь, вQконце 1970-х 
годов, начали подготавливать государства кQ серьёзному пересмотру 
роли, которую они привыкли играть сQ1930-х годов иQсостоявшую вQза-
щите, проведении иQдаже планировании инвестиций. ВQэтом контек-
сте новые технологии, поскольку они производят данные, использу-
ющиеся для принятия решений (а, следовательно, средства контроля), 
ещё более мобильными иQподверженными пиратскому использованию, 
могут лишь усугубить насущную необходимость такого пересмотра.

Вместо того, чтобы распространяться вQсилу своей «образователь-
ной» ценности или политической значимости (управленческой, ди-
пломатической, военной), можно представить себе, что знания будут 
введены вQоборот по тем же сетям, что иQденежное обращение, иQчто 
соответствующее этому расслоение прекратит быть делением на зна-
ние/незнание, аQстанет, как иQвQслучае денежного обращения, «знани-
ями кQоплате/знаниями кQинвестиции», то есть знаниями, обменива-
емыми вQ рамках поддержания обыденной жизни (восстановление 
рабочей силы, «выживание») versus кредиты знаний вQцелях оптими-
зации результативности программы.

В этом случае им будет необходима как прозрачность, так иQлибе-
рализм. Что не мешает тому, чтобы вQпотоках денежных средств одни 
служили для решений, аQдругие годились только для оплаты. Можно 
таким же образом вообразить потоки знаний, проходящие по одним 
иQтем же каналам, имеющим одинаковую природу, но где одни будут 
предназначены для «решающих лиц», аQдругиеQ— для оплаты вечного 
долга каждого по отношению кQсоциальной связи.

Из работы Ж. Бодрийяра «Симулякры и симуляция»

Симулякр никогда не является тем, что скрывает истину"— 
это истина, которая скрывает, что ее не существует.
Симулякр"— это истина.
Э к к л е з и а с т
Если бы мы могли вQкачестве примера самой красивой аллегории 

симуляции привести басню Борхеса, вQкоторой картографы Империи 
составляют настолько подробную карту, что она, вQконце концов, очень 
точно покрывает саму территорию (но закат Империи становится 
свидетелем того, как карта постепенно истрепывается иQразрушается, 



190

какие-то лохмотья еще едва уловимы вQпустыняхQ— метафизическая 
красота этой разрушенной абстракции, свидетельствующей оQвеликой 
славе Империи иQгниющей словно падаль, возвращает кQсубстанции 
земли, иQпохожа на то, как дубликат, старея, постепенно смешивается 
сQреальностью), эта басня больше не актуальна для нас иQобладает лишь 
скромным обаянием симулякров второго порядка.

Сегодня абстракция это больше не абстракция карты, дубликата, 
зеркала или концепта. Симуляция это больше не симуляция территории, 
референтного существа, субстанции. Она есть порождение моделями 
реального, лишенного происхождения иQреальности: гиперреального. 
Территория больше не предшествует карте, ни переживает ее. Отныне 
территории предшествует картаQ— прецессия симулякровQ— теперь она 
[карта] порождает территорию иQесли вспомнить басню, то сегодня уже 
обрывки территории медленно гниют на поверхности карты. Следы 
именно реальности, аQне карты, еще обнаруживаются то здесь, то там 
вQпустыне, которая уже давно не имеет отношения кQтой пустыне Им-
перии, аQявляется нашей [пустыней]. Пустыней самого реального.

Но вQитоге, даже сQобратным содержанием, басня неприменима. 
Единственно право на существование, наверно, может иметь аллего-
рия сQИмперией. Поскольку именно все за тот же империализм ны-
нешние симуляторы пытаются выдать реальное, все реальное, по-
средством своих моделей симуляции. Но речь не идет больше ни 
оQкарте, ни оQтерритории. Кое-что исчезло: высшее отличие одного от 
другого, что иQсоставляло шарм абстракции. Так как именно отличие 
создает поэзию карты иQшарм территории, магию концепта иQшарм 
реального. [...] Вся метафизика уходит. Больше никакой зеркальности 
между существом иQвнешностью, реальным иQего концептом. [...] Ре-
альное произведено из уменьшенных клеток, из матриц иQвоспомина-
ний, моделей приказаQ— иQтаким образом оно способно воспроизво-
диться бесконечное количество раз. Ему незачем больше быть 
рациональным, потому что оно не измеряется больше согласно какой-
либо инстанции, идеальной или негативной. Отныне оно только опе-
рационально. ВQдействительности это больше иQне реальное, так как 
никакое воображаемое его отныне не обволакивает. Это гиперреаль-
ное, произведенное вQходе излучающего синтеза комбинаторных мо-
делей вQгиперпространстве без атмосферы.

В этом переходе вQпространство, чье искривление не относится 
больше ни кQреальному, ни кQистине, эра симуляции открывается унич-



191

тожением всех референтовQ— хуже: их искусственным воскрешением 
вQсистемах знаков, материале гораздо более ковком, чем смысл, под-
властном всем системам эквивалентностей, всем бинарным оппози-
циям, любой комбинаторике. Речь не идет больше об имитации, ни 
оQ дублировании, ни даже оQ пародии. Речь идет оQ замене реального 
знаками реального, то есть об операции устранения всего реального 
процесса его операционным дубликатом, метастабильной знаковой 
машиной, программатичной, безупречной, которая дарует все знаки 
реального иQминует при этом все перипетии. Больше никогда реаль-
ному не представится случая для самовоспроизводстваQ— такова ви-
тальная функция модели вQсистеме смерти, или скорее, предвосхищен-
ного воскрешения, которое не оставит никакого шанса самому 
событию смерти.

Отныне гиперреальное находится вQукрытии воображаемого иQвся-
кого различения реального иQ воображаемого, оставляя место лишь 
орбитальному повторению моделей иQсимулированному порождению 
отличий. [...]

Скрывать значит делать вид, что не имеешь того, что есть на самом 
деле. Симулировать значит делать вид, что имеешь то, чего нет на 
самом деле. Одно отсылает кQприсутствию, другоеQ— кQотсутствию. Но 
вQитоге все гораздо сложнее, так как симулировать не значит делать 
вид: «Тот, кто изображает болезнь, может просто лечь вQпостель иQза-
ставить поверить вQто, что он болен. Тот, кто симулирует болезнь, тем 
самым определяет вQсебе некоторые ее симптомы». (Литтре). [...] Си-
муляция ставит под сомнение отличие «истинного» от «ложного», 
«реального» от «воображаемого». Болен или нет симулятор, ведь он 
производит «настоящие» симптомы? Объективно его нельзя посчитать 
ни больным, ни не-больным. Психология иQмедицина на этом оста-
навливаются, перед истиной ненаходимой, увы, болезни. [...] Меди-
цина теряет свой смысл, так как она умеет объяснять исключительно 
«настоящие» болезни по их объективным причинам. [...]

Что может сделать армия сQсимуляторами? Обычно она их разо-
блачает иQнаказывает, согласно ясному принципу определения место-
нахождения предмета. Сегодня она способна переформировать очень 
хорошего симулятора вQ точности эквивалентного гомосексуалисту, 
сердечному больному или «настоящему» сумасшедшему. Даже военная 
психология отступает перед картезианскими истинами иQне спешит 
делать различие между ложным иQ истинным, между симптомом 



192

«произведенным» иQсимптомом аутентичным. «Если он так хорошо 
изображает сумасшедшего, то, значит, он таковым иQявляется.» ИQона 
не ошибается: вQэтом смысле, все умалишенные симулируют, иQэта не-
различимость является худшей из деструкций. Именно против нее клас-
сический разум вооружился всеми своими категориями. Но сегодня 
именно она опровергает их снова иQуничтожает принцип истинности.

По ту сторону медицины иQармии, областей выбора симуляции, 
вопрос отсылает кQрелигии, иQсимулякру божества: «Я отстаивал точку 
зрения, что вQхрамах не может быть симулякра, потому что божество, 
оживляющее природу, не может быть репрезентировано». На самом 
деле может. Но чем оно становится, как только обнаруживается вQико-
нах, когда оно множится вQсимулякрах? Остается ли оно высшей ин-
станцией, которая просто воплощается вQобразах видимой теологии? 
Или же оно исчезает вQсимулякрах, которые, единственные, раскры-
вают собственную роскошь иQмощь ослепленияQ— видимый механизм 
икон, заменяющий чистую иQсверхчувственную идею Бога? Это имен-
но то, чего так боялись иконоборцы, чья тысячелетняя борьба про-
должается иQпо сей день. АQвсе потому, что они предчувствовали это 
всемогущество симулякров, их способность стирать Бога вQсознании 
людей, иQистина, которую они приоткрывают, разрушительная, всеу-
ничтожающая, заключается вQтом, что вQдействительности Бога никог-
да иQне было, что существовал всегда только симулякр, более того, сам 
Бог был всегда своим собственным симулякромQ— отсюда проистека-
ло их бешеное желание разрушать образы. Если бы только они могли 
поверить вQто, что образы служат лишь для того, чтобы скрывать иQма-
скировать платоновскую Идею Бога, уQних исчезли бы причины их 
разрушать. [...]

Мы видим, что иконоборцы, которых обвиняют вQпрезрении иQот-
рицании образов, были теми, кто по достоинству их оценивал, напро-
тив, иконопоклонники, видевшие вQних только отражения, доволь-
ствовались почитанием Бога вQэтой филигранной работе. Но можно 
сказать иQнаоборот, что иконопоклонники обладали самым современ-
ным духом, самым отважным, потому что под завесой исчезновения 
Бога вQзеркале образов, они уже обыгрывали его смерть иQего исчез-
новение вQбогоявлении его репрезентаций (о которых они, может быть, 
знали, что они уже ничего не представляют, что они чистая игра, ... 
осознавая также, насколько опасно снимать сQобразов маску, посколь-
ку они скрывают, что за ними нет ничего).



193

[...] Таким образом, ставкой всегда будет убийственная мощь 
образов, убийственных для реального, убийственных для их соб-
ственной модели, как византийские иконы могли быть убийственны 
для божественной идентичности. Этой убийственной мощи противо-
стоит мощь репрезентаций, как мощь диалектическая, видимый 
иQтрансцендентный посредник Реального. Вся западная вера иQсо-
весть целиком ввязались вQэто пари репрезентации: пусть знак от-
сылает кQглубине смысла, пусть знак заменит смысл, иQпусть что-то 
обеспечит эту подменуQ— Бог, разумеется. Но если Бог сам может 
быть симулирован, то есть может быть сведен кQзнакам, образующим 
веру? Тогда вся система становится невесомой, она сама отныне есть 
не что иное, как гигантский симулякрQ— не нереальное, аQсимулякр, 
то есть не соотносится больше сQреальным, аQсоотносится сама сQсо-
бой, вQ беспрерывном потоке, вQ котором ни референция, ни про-
странство больше не имеют место.

Такова симуляция вQсвоем противопоставлении репрезентации. 
Последняя исходит из принципа эквивалентности знака иQреальности 
(даже если эта эквивалентность утопична, это фундаментальная акси-
ома). Симуляция, наоборот, исходит из утопии принципа эквивалент-
ности, исходит из радикального отрицания знака как ценности, ис-
ходит из знака как реверсии иQуничтожения любой референции. ВQто 
время как репрезентация пытается поглотить симуляцию, интерпре-
тируя ее как ложную репрезентацию, симуляция заволакивает все 
построение репрезентации, которое само подобно симулякру.

Таковы предположительно последовательные фазы эволюции об-
раза:

—Qон есть отражение базовой реальности
—Qон маскирует иQискажает базовую реальность
—Qон маскирует отсутствие базовой реальности
—Qон не имеет отношения кQкакой-либо реальности, чем бы она 

ни являлась: он является своим собственным чистым симулякром.
В первом случае, образ это хорошая видимостьQ— репрезентация 

относится кQпорядку таинства. Во втором, онQ— плохая видимостьQ— 
порядка порчи. ВQ третьемQ — он играет вQ видимостьQ — иQ относится 
кQпорядку колдовства. ВQчетвертом, он уже относится не кQпорядку 
видимости, аQкQпорядку симуляции.

Переход от знаков, которые скрывают что-то, кQзнакам, которые 
скрывают, что нет ничего, означает решительный поворот. Первые 



194

отсылают кQтеологии истины иQтайны (что еще является частью идео-
логии). Вторые воздвигают эру симулякров иQсимуляции, где нет боль-
ше Бога, чтобы отличить своих, нет больше последнего Суда, чтобы 
отделить ложное от истинного, реальное от искусственного воскре-
шения, так как все уже мертво иQзаранее воскрешено.

Поскольку реальное не является больше тем, чем оно было, полный 
смысл обретает ностальгия. Повышение ценности оригинальных мифов 
иQзнаков реальности. Повышение ценности вторичной истины, объ-
ективности иQаутентичности. Возвышение истинного, пережитого, вос-
крешение образного там, где объект иQсубстанция исчезли. Безумное 
производство реального иQреферентного, параллельное иQпревосходящее 
производство материальное: таковой предстает симуляция, вQтой фазе, 
которая касается насQ— стратегия реального, нео-реального иQгиперре-
ального, которая повсюду удваивается стратегией устрашения.

[...] Под предлогом спасения оригинала, туристам запретили по-
сещать пещеры Ласко, но зато была возведена прекрасная альтерна-
тива вQпятистах метрах, чтобы все имели возможность их видеть (вы 
бросаете беглый взгляд на аутентичную пещеру через глазок, аQзатем 
посещаете реконструированный ансамбль). Возможно, само воспо-
минание оQнастоящих гротах сотрется вQсознании будущих поколений, 
но отныне уже нет больше разницы: двойника достаточно, чтобы обе 
пещеры стали искусственными.

Так, вся наука иQтехника сQнедавних пор мобилизовали все свои 
силы для того, чтобы спасти мумию РамзесаQII, после того, как они 
оставили ее гнить несколько десятков лет вQподвалах какого-то музея. 
Запад охвачен паникой от одной только мысли оQневозможности спа-
сти то, что когда-то символический порядок мог сохранять на про-
тяжении сорока веков, но вдалеке от взглядов иQсвета. Рамзес ничего 
для нас не значит, иQлишь только мумия обладает неизмеримой цен-
ностью, так как она есть то, что гарантирует смысл накоплению. Вся 
наша линейная иQнакопительная культура рушится вQтом случае, если 
мы не способны копить прошлое на ярком свете. Для этого нужно 
вытащить фараонов из могил, аQ мумий из безмолвия. Для этого их 
необходимо эксгумировать иQвоздать военные почести. Они одновре-
менно являются добычей для науки иQдля стихосложения. Абсолютная 
тайна единственно придавала им эту тысячелетнюю мощьQ— превос-
ходство над гниением, которое означало превосходство над тотальным 
циклом обменов со смертью. Мы способны лишь поставить нашу 



195

науку на службу восстановлению мумии, то есть, реставрировать ви-
димый порядок, вQто время как бальзамирование являлось мифической 
работой, целью которой было обессмертить скрытое измерение. [...]

Мы ослеплены Рамзесом точно так же, как христиане эпохи Воз-
рождения были ослеплены Американскими Индейцами, этими (чело-
веческими?) существами, которые никогда не знали слова Христа. [...]

Таким образом, достаточно будет эксгумировать Рамзеса для того, 
чтобы уничтожить, музеифицируя его. Так как мумии не гниют от 
стихосложения: они умирают, переходя от медленного порядка сим-
волического, хозяина гниения иQ смерти, кQ порядку истории, науки 
иQмузея, нашему порядку, который не властвует больше ни над чем, 
который способен только предавать все, что ему предшествовало, 
гниению иQсмерти, иQстарается потом воскресить это наукой. Непри-
миримое насилие над всеми тайнами, насилие цивилизации, лишен-
ной тайны, ненависть всей цивилизации кQее собственным основам.

[...] Так иQдемузеификация есть не что иное, как дополнительная 
спираль вQ искусственности. Свидетельство тому, монастырь Сен-
Мишель де Кюкса, который собираются репатриировать, ... чтобы 
переустановить его на «первоначальном месте». [...] Это тотальный 
симулякр, который достигает «реальности» через полное обращение.

Монастырь должен был бы остаться вQНью-Йорке вQсимулирован-
ной среде, которая, по крайней мере, никого не обманывала. Репатри-
ировать его является дополнительной уловкой для того, чтобы сделать 
вид, будто ничего не произошло, иQнасладиться ретроспективной гал-
люцинацией.

Так, американцы хвалятся тем, что довели численность Индейцев 
до той, что была до Завоевания. Стирается все иQначинается заново. 
Они льстят себя надеждой даже оQбольшем, что они превзошли изна-
чальную цифру. Это будет доказательством превосходства цивилиза-
ции: она произведет Индейцев больше, чем они сами на то были 
способны. (По злой иронии, это перепроизводство является еще одним 
способом их уничтожить: так как индейская культура, как любая пле-
менная культура, зиждется на ограничении группы иQотказе от любо-
го произвольного роста, как это можно видеть уQИши. Именно здесь, 
вQих демографическом «росте», кроется еще один шаг кQсимволиче-
скому истреблению).

Так, повсюду мы живем вQ мире странным образом похожем на 
оригиналQ— вещи вQнем продублированы по их собственному сценарию. 



196

Но это дублирование не означает, как традиционно, неизбежность их 
смертиQ— они уже вычеркнуты из собственной смерти, еще больше 
даже, чем из их жизни; более улыбающиеся, более аутентичные, вQсве-
те собственной модели, таковы лица funeral homes. [...]

Диснейленд это совершенная модель всех порядков симулякров 
вместе взятых. Прежде всего, это игра иллюзий иQфантазий: Пираты, 
Граница, Будущее, иQт.Qд. Этот воображаемый мир нацелен на успеш-
ность операции. Но то, что привлекает толпы больше всего, это без 
сомнения социальный микрокосм, религиозное наслаждение миниа-
тюрой реальной Америки, ее принуждений иQрадостей. Вы паркуетесь 
снаружи, стоите вQочереди внутри, вас полностью покидают на вы-
ходе. Единственная фантасмагория вQэтом воображаемом миреQ— это 
фантасмагория нежности иQтеплоты, присущих толпе, аQтакже фантас-
магория чрезмерного количества забавных игрушек, достаточного, 
чтобы поддерживать массовый аффект. Контраст сQабсолютным оди-
ночеством паркингаQ— настоящего концлагеряQ— тотален. Или скорее: 
внутри огромный выбор веселых игрушек завораживает толпу парой 
управляемых потоковQ— снаружи, одиночество, направленное на един-
ственную игрушку: автомобиль. По странному совпадению (но это, 
несомненно, происходит от очарования, свойственного этому про-
странству), этот замороженный детский мир был задуман иQреализован 
человеком, который сам сегодня находится под воздействием низких 
температур: Уолт Дисней, который ожидает своего воскрешения при 
180Qградусов ниже нуля.

Так повсюду вQДиснейленде вырисовывается объективный контур 
Америки, даже вQморфологии индивидов иQтолпы. Все ценности вQнем 
превозносятся посредством миниатюры иQмультфильма. Забальзами-
рованы иQусмирены. Отсюда возможность ... идеологического анализа 
Диснейленда: дайджест americanwayofl if, панегирик американских 
ценностей, идеализированная транспозиция противоречивой реаль-
ности. Конечно. Но за всем этим скрывается нечто другое иQэта «иде-
ологическая» нить сама служит прикрытием для симуляции третьего 
порядка: Диснейленд там для того, чтобы скрыть, что это «реальная» 
страна, вся «реальная» АмерикаQ— Диснейленд (немного похоже на 
то, что иQтюрьмы там для того, чтобы скрыть, что все это социальное 
целиком, вQсвоей банальной вездесущности, тюремно). Диснейленд 
считается воображаемым для того, чтобы заставить поверить, что все 
остальное реально, вQто время как весь Лос-Анджелес иQокружающая 



197

его Америка больше не реальны, аQпринадлежат порядку гиперреаль-
ного иQсимуляции. Речь не идет больше оQложной репрезентации ре-
альности (идеология), речь идет оQтом, чтобы скрыть, что реальное 
больше не реально, и,Qтаким образом, оQтом, чтобы спасти принцип 
реальности.

Воображаемое Диснейленда ни истинно, ни ложно, это машина 
устрашения для регенерации фикции реального. Отсюда дебильность 
этого воображаемого, его инфантильная дегенерация. Этот мир пре-
тендует на то, чтобы быть инфантильным, чтобы заставить поверить, 
что взрослые снаружи, там, вQ«реальном» мире, иQчтобы скрыть, что 
настоящая инфантильность повсюду, что инфантильность самих 
взрослых, которые приходят сюда поиграть вQребенка для того, чтобы 
обмануть насчет своей реальной инфантильности. [...]

Диснейленд ...– это отход, первый крупный токсический выброс 
гиперреальной цивилизации. ДиснейлендQ — прототип этой новой 
функции вQментальном плане. Но тому же порядку принадлежат ин-
ституты по сексуальной, психической, соматической переработке, 
которыми кишит Калифорния. Люди не смотрят больше друг на дру-
га, но существуют институты для этого. Они не дотрагиваются больше 
друг до друга, но есть контактотерапия. Они не ходят пешком, но за-
нимаются йогой, иQт.Qд. Повсюду перерабатывают утерянные способ-
ности, или утерянное тело, или утерянную социальность, или утерян-
ный вкус кQпище. Снова изобретаются бедность, аскеза, исчезнувшая 
дикая первозданность: натуральная пища, здоровая пища, йога. [...]

Из работы Ж. Деррида  «Письмо к японскому другу»

Дорогой профессор Идзуцу!
[...] После нашей встречи я пообещал вам несколько своих сооб-

раженийQ — схематичных иQ предварительныхQ — относительно слова 
«деконструкция». ВQобщем иQцелом, речь шла оQнеких пролегоменах 
для возможного перевода этого слова на японский. [...] Когда я избрал 
это словоQ— или когда оно привлекло кQсебе мое внимание (мне кажет-
ся, это случилось вQкниге «О грамматологии»),Q— я не думал, что за ним 
признают столь неоспоримо центральную роль вQинтересовавшем меня 
тогда дискурсе. Среди прочего, я пытался перевести иQприспособить 
для своей цели хайдеггеровские слова Destruktion иQ Abbau. Оба 
обозначали вQ данном контексте некую операцию, применяющуюся 



198

кQтрадиционной структуре или архитектуре основных понятий запад-
ной онтологии или метафизики. Но во французском термин 
«destruction» слишком очевидно предполагал какую-то аннигиляцию, 
негативную редукцию, стоящую, возможно, ближе кQ ницшевскому 
«разрушению», чем кQего хайдеггеровскому толкованию или предла-
гавшемуся мной типу прочтения. Итак, я отодвинул его вQ сторону. 
Помню, что я стал искать подтверждений тому, что то слово, «декон-
струкция» (пришедшее ко мне сQвиду совершенно спонтанно),Q— дей-
ствительно есть во французском. ЯQего обнаружил вQсловаре Литтре. 
Грамматическое, лингвистическое или риторическое значения оказа-
лись там связанными сQ неким «машинным» значением. Эта связь 
показалась мне весьма удачной, весьма удачно приспособленной для 
того, что я хотел высказать хотя бы намеком. [...]

[...] ВQту пору господствовал «структурализм». «Деконструкция» 
как будто двигалась вQтом же направлении, поскольку слово это озна-
чало известное внимание кQструктурам ... Речь шла оQтом, чтобы разо-
брать, разложить на части, расслоить структуры (всякого рода струк-
туры: лингвистические, «логоцентрические», «фоноцентрические» ..., 
социоинституциональные, политические, культурные и,Qсверх тогоQ— 
иQвQпервую очередь,Q— философские). Вот почему,Q— вQпервую очередь 
вQСоединенных ШтатахQ— тему деконструкции связали сQ«постструк-
турализмом» [...] Но разобрать, разложить, расслоить структуры ...– это 
не была какая-то негативная операция. Скорее, чем разрушить, над-
лежало так же иQпонять, как некий «ансамбль» был сконструирован, 
реконструировать его для этого. [...]

В любом случае, несмотря на видимость, деконструкция не есть 
ни анализ, ни критика, иQперевод должен это учитывать. Это не анализ 
вQособенности потому, что демонтаж какой-то структуры не является 
регрессией кQпростому элементу, некоему неразложимому истоку. Эти 
ценности, равно как иQанализ, сами суть некие философемы, подле-
жащие деконструкции. Это также иQне критика, вQобщепринятом или 
же кантовском смысле. Инстанция Krinein или Krisis’a (решения, 
выбора, суждения, распознавания) сама есть, как, впрочем, иQ весь 
аппарат трансцендентальной критики, одна из существенных «тем» 
или «объектов» деконструкции.

То же самое я сказал бы иQоQметоде. Деконструкция не является 
каким-то методом иQне может быть трансформирована вQметод. Осо-
бенно тогда, когда вQэтом слове подчеркивается процедурное или тех-



199

ническое значение. Правда, вQнекоторых кругах (университетских или 
же культурныхQ— я вQособенности имею вQвиду Соединенные Штаты) 
техническая иQметодологическая «метафора», которая как будто сQне-
обходимостью привязана кQ самому слову «деконструкция», смогла 
соблазнить или сбить сQтолку кое-кого. ОтсюдаQ— та самая дискуссия, 
которая развилась вQэтих самых кругах: может ли деконструкция стать 
некоей методологией чтения иQинтерпретации? Может ли она, таким 
образом, дать себя вновь узурпировать иQодомашнить академическим 
институтам?

Но недостаточно сказать, что деконструкция не сумела бы свестись 
кQкакой-то методологической инструментальности, набору транспо-
нируемых правил иQпроцедур. Недостаточно сказать, что каждое «со-
бытие» деконструкции остается единичным ... Надлежало бы также 
уточнить, что деконструкция не есть даже некий акт или операция. ... 
Не только потому, что она не принадлежит кQкакому-то субъекту, ин-
дивидуальному или коллективному, который владел бы инициативой 
иQприменял бы ее кQтому или иному объекту, теме, тексту иQт.Qд. Декон-
струкция имеет место, это некое событие, которое не дожидается 
размышления, сознания или организации субъектаQ— ни даже совре-
менности. Это деконструируется. ... ИQвся загадка заключается вQэтом 
«-ся» вQ«деконструироваться» ... ЯQзамечаю, дорогой друг, что, пытаясь 
прояснить одно слово сQцелью помочь его переводу, я тем самым лишь 
умножаю трудности: невозможная «задача переводчика» (Беньямин)Q— 
вот что также означает «деконструкция».

Если деконструкция имеет место повсюду, где имеет место это, где 
налицо нечто (и это, таким образом, не ограничивается смыслом или 
текстомQ — вQ расхожем иQ книжном смысле этого последнего слова), 
остается помыслить, что же происходит сегодня, вQнашем мире иQнашей 
«современности», вQтот момент, когда деконструкция становится неким 
мотивом, со своим словом, своими излюбленными темами, своей 
мобильной стратегией иQт.Qд. ЯQне могу сформулировать какой-то про-
стой ответ на этот вопрос. Все мои усилияQ— эго усилия, направленные 
на то, чтобы разобраться сQэтим необъятным вопросом. Они суть его 
скромные симптомы, так же, как иQпопытки интерпретации. ЯQне смею 
даже сказать, следуя одной хайдеггеровской схеме, что мы находимся 
вQ«эпохе» бытия-в-деконструкции, какого-то бытия-в-деконструкции, 
которое якобы одновременно проявляется иQскрывается вQдругих эпохах. 
Эта идея «эпохи» иQвQособенности идея сбора судьбы бытия, единства 



200

его назначения или отправления (Schicken, Geschik) никогда не может 
дать место для какой-то уверенности.

[...] Шанс для «деконструкции»Q— это чтобы вQяпонском оказалось 
или открылось какое-то другое слово (то же самое иQдругое), чтобы 
высказать ту же самую вещь (ту же самую иQдругую), чтобы говорить 
оQдеконструкции иQувлечь ее вQиное место, написать иQпереписать ее. 
ВQслове, которое оказалось бы иQболее красивым.

Когда я говорю об этом написании другого, которое окажется 
более красивым, я,Qочевидно, понимаю перевод как риск иQшанс по-
эмы. Как перевести «поэму», какую-то «поэму»?

Из работы Р. Барта «Смерть автора»

Бальзак вQновелле «Сарразин» пишет такую фразу, говоря оQпере-
одетом женщиной кастрате: «То была истинная женщина, со всеми ее 
внезапными страхами, необъяснимыми причудами, инстинктивными 
тревогами, беспричинными дерзостями, задорными выходками иQпле-
нительной тонкостью чувств». Кто говорит так? Может быть, герой 
новеллы, старающийся не замечать под обличьем женщины кастрата? 
Или Бальзак-индивид, рассуждающий оQженщине на основании сво-
его личного опыта? Или Бальзак-писатель, исповедующий «литера-
турные» представления оQженской натуре? Или же это общечеловече-
ская мудрость? АQможет быть, романтическая психология? Узнать это 
нам никогда не удастся, по той причине, что вQписьме как раз иQунич-
тожается всякое понятие оQголосе, об источнике. ПисьмоQ— та область 
неоределенности, неоднородности иQуклончивости, где теряются сле-
ды нашей субъективности, черно-белый лабиринт, где исчезает всякая 
самотождественность, иQвQпервую очередь телесная тождественность 
пишущего. [...]

Очевидно, так было всегда: если оQчем-либо рассказывается ради 
самого рассказа, аQне ради прямого воздействия на действительность, 
то есть, вQконечном счете, вне какой-либо функции, кроме символи-
ческой деятельности как таковой,Q— то голос отрывается от своего 
источника, для автора наступает смерть, иQздесь-то начинается пись-
мо. Однако вQразное время это явление ощущалось по-разному. Так, 
вQ первобытных обществах рассказыванием занимается не простой 
человек, аQ специальный медиаторQ — шаман или сказитель; можно 
восхищаться разве что его «перформацией» (то есть мастерством вQоб-



201

ращении сQповествовательным кодом), но никак не «гением». Фигура 
автора принадлежит новому времени; по-видимому, она формирова-
лась нашим обществом по мере того, как сQокончанием средних веков 
это общество стало открывать для себя (благодаря английскому эм-
пиризму, французскому рационализму иQ принципу личной веры, 
утвержденному Реформацией) достоинство индивида, или, выража-
ясь более высоким слогом, «человеческой личности». Логично поэто-
му, что вQобласти литературы «личность» автора получила наибольшее 
признание вQпозитивизме, который подытоживал иQдоводил до конца 
идеологию капитализма. Автор иQпоныне царит вQучебниках истории 
литературы, вQбиографиях писателей, вQжурнальных интервью иQвQсо-
знании самих литераторов, пытающихся соединить свою личность 
иQтворчество вQформе интимного дневника. ВQсредостении того об-
раза литературы, что бытует вQнашей культуре, безраздельно царит 
автор, его личность, история его жизни, его вкусы иQ страсти; для 
критики обычно иQпо сей день все творчество БодлераQ— вQего житей-
ской несостоятельности, все творчество Ван ГогаQ— вQего душевной 
болезни, все творчество ЧайковскогоQ — вQ его пороке; объяснение 
произведения всякий раз ищут вQсоздавшем его человеке, как будто 
вQконечном счете сквозь более или менее прозрачную аллегоричность 
вымысла нам всякий раз «исповедуется» голос одного иQтого же чело-
векаQ— автора. [...]

Хотя власть Автора все еще очень сильна (новая критика зачастую 
лишь укрепляла ее), несомненно иQто, что некоторые писатели уже 
давно пытались ее поколебать. Во Франции первым был, вероятно, 
Малларме, вQполной мере увидевший иQпредвидевший необходимость 
поставить сам язык на место того, кто считался его владельцем. Мал-
ларме полагаетQ— иQэто совпадает сQнашим нынешним представлени-
ем,Q— что говорит не автор, аQязык как таковой; письмо есть изначаль-
но обезличенная деятельность (эту обезличенность ни вQкоем случае 
нельзя путать сQвыхолащивающей объективностью писателя-реалиста), 
позволяющая добиться того, что уже не «я», аQ сам язык действует, 
«перформирует»; суть всей поэтики Малларме вQтом, чтобы устранить 
автора, заменив его письмом,Q— аQэто значит, как мы увидим, восста-
новить вQправах читателя. Валери, связанный по рукам иQногам пси-
хологической теорией «я», немало смягчил идеи Малларме; однако 
вQсилу своего классического вкуса он обратился кQурокам риторики, 
иQ потому беспрестанно подвергал Автора сомнению иQ осмеянию, 



202

подчеркивал чисто языковой иQкак бы «непреднамеренный», «неча-
янный» характер его деятельности иQво всех своих прозаических кни-
гах требовал признать, что суть литературыQ— вQслове, всякие же ссыл-
ки на душевную жизнь писателяQ— не более чем суеверие. Даже Пруст, 
при всем видимом психологизме его так называемого анализа души, 
открыто ставил своей задачей предельно усложнитьQ— за счет беско-
нечного углубления вQ подробностиQ — отношения между писателем 
иQего персонажами. Избрав рассказчиком не того, кто нечто повидал 
иQ пережил, даже не того, кто пишет, аQ того, кто собирается писать 
(молодой человек вQего романеQ— аQвпрочем, сколько ему лет иQкто он, 
собственно, такой?Q— хочет писать, но не может начать, иQроман за-
канчивается как раз тогда, когда письмо наконец делается возможным), 
Пруст тем самым создал эпопею современного письма. Он совершил 
коренной переворот: вместо того чтобы описать вQромане свою жизнь, 
как это часто говорят, он самую свою жизнь сделал литературным 
произведением по образцу своей книги, иQнам очевидно, что не Шар-
лю списан сQМонтескью, а,Qнаоборот, Монтескью вQсвоих реально-
исторических поступках представляет собой лишь фрагмент, сколок, 
нечто производное от Шарлю. Последним вQэтом ряду наших пред-
шественников стоит Сюрреализм; он, конечно, не мог признать за 
языком суверенные права, поскольку язык есть система, меж тем как 
целью этого движения было. вQ духе романтизма, непосредственное 
разрушение всяких кодов (цель иллюзорная, ибо разрушить код не-
возможно, его можно только «обыграть»); зато сюрреализм постоянно 
призывал кQрезкому нарушению смысловых ожиданий (пресловутые 
«перебивы смысла»), он требовал, чтобы рука записывала как можно 
скорее то, оQчем даже не подозревает голова (автоматическое письмо), 
он принимал вQпринципе иQреально практиковал групповое письмоQ— 
всем этим он внес свой вклад вQдело десакрализации образа Автора. 
Наконец, уже за рамками литературы как таковой (впрочем, ныне 
подобные разграничения уже изживают себя) ценнейшее орудие для 
анализа иQразрушения фигуры Автора дала современная лингвистика, 
показавшая, что высказывание как таковоеQ— пустой процесс иQпре-
восходно совершается само собой, так что нет нужды наполнять его 
личностным содержанием говорящих. СQточки зрения лингвистики, 
автор есть всего лишь тот, кто пишет, так же как «я» всего лишь тот, 
кто говорит «я»; язык знает «субъекта», но не «личность», иQ этого 
субъекта, определяемого внутри речевого акта иQничего не содержа-



203

щего вне его, хватает, чтобы «вместить» вQсебя весь язык, чтобы ис-
черпать все его возможности. [...]

Удаление Автора (вслед за Брехтом здесь можно говорить оQ на-
стоящем «очуждении»Q— Автор делается меньше ростом, как фигурка 
вQсамой глубине литературной «сцены»)Q— это не просто исторический 
факт или эффект письма: им до основания преображается весь со-
временный текст, или, что то же самое, ныне текст создается иQчита-
ется таким образом, что автор на всех его уровнях устраняется. Иной 
стала, прежде всего, временная перспектива. Для тех, кто верит вQАв-
тора, он всегда мыслится вQпрошлом по отношению кQего книге; кни-
га иQавтор сами собой располагаются на общей оси, ориентированной 
между до иQ после; считается, что Автор вынашивает книгу, то есть 
предшествует ей, мыслит, страдает, живет для нее, он так же предше-
ствует своему произведению, как отец сыну. Что же касается совре-
менного скриптора, то он рождается одновременно сQтекстом, уQнего 
нет никакого бытия до иQвне письма, он отнюдь не тот субъект, по 
отношению кQкоторому его книга была бы предикатом; остается толь-
ко одно времяQ— время речевого акта, иQвсякий текст вечно пишется 
здесь иQсейчас. Как следствие (или причина) этого смысл глагола писать 
должен отныне состоять не вQтом, чтобы нечто фиксировать, изобра-
жать, «рисовать» (как выражались Классики), аQвQтом, что лингвисты 
вслед за философами Оксфордской школы именуют перформативомQ— 
есть такая редкая глагольная форма, употребляемая исключительно 
вQпервом лице настоящего времени, вQкоторой акт высказывания не 
заключает вQ себе иного содержания (иного высказывания), кроме 
самого этого акта: например, Сим объявляю вQ устах царя или Пою 
вQустах древнейшего поэта. Следовательно, современный скриптор, 
покончив сQАвтором, не может более полагать, согласно патетическим 
воззрениям своих предшественников, что рука его не поспевает за 
мыслью или страстью иQчто коли так, то он, принимая сей удел, должен 
сам подчеркивать это отставание иQ без конца «отделывать» форму 
своего произведения; наоборот, его рука, утратив всякую связь сQго-
лосом, совершает чисто начертательный (а не выразительный) жест 
иQочерчивает некое знаковое поле, не имеющее исходной точки,Q— во 
всяком случае, оно исходит только из языка как такового, аQон неустан-
но ставит под сомнение всякое представление об исходной точке. [...]

Ныне мы знаем, что текст представляет собой не линейную цепоч-
ку слов, выражающих единственный, как бы теологический смысл 



204

(«сообщение» Автора-Бога), но многомерное пространство, где со-
четаются иQспорят друг сQдругом различные виды письма, ни один из 
которых не является исходным; текст соткан из цитат, отсылающих 
кQтысячам культурных источников. Писатель подобен Бувару иQПекю-
ше, этим вечным переписчикам, великим иQсмешным одновременно, 
глубокая комичность которых как раз иQзнаменует собой истину пись-
ма; он может лишь вечно подражать тому, что написано прежде иQсамо 
писалось не впервые; вQего власти только смешивать их друг сQдругом, 
не опираясь всецело ни на один из них; если бы он захотел выразить 
себя, ему все равно следовало бы знать, что внутренняя «сущность», 
которую он намерен «передать», есть не что иное, как уже готовый 
словарь, где слова объясняются лишь сQпомощью других слов, иQтак до 
бесконечности. Так случилось, если взять яркий пример, сQюным То-
масом де Квинси; он, по словам Бодлера, настолько преуспел вQизуче-
нии греческого, что, желая передать на этом мертвом языке сугубо 
современные мысли иQобразы, «создал себе иQвQлюбой момент держал 
наготове собственный словарь, намного больше иQсложнее тех, осно-
вой которых служит заурядное прилежание вQ чисто литературных 
переводах» («Искусственный рай»). Скриптор, пришедший на смену 
Автору, несет вQсебе не страсти, настроения, чувства или впечатления, 
аQтолько такой необъятный словарь, из которого он черпает свое пись-
мо, не знающее остановки; жизнь лишь подражает книге, аQкнига сама 
соткана из знаков, сама подражает чему-то уже забытому, иQ так до 
бесконечности. [...]

Коль скоро Автор устранен, то совершенно напрасным становят-
ся иQвсякие притязания на «расшифровку» текста. Присвоить тексту 
АвтораQ— это значит как бы застопорить текст, наделить его оконча-
тельным значением, замкнуть письмо. Такой взгляд вполне устраива-
ет критику, которая считает тогда своей важнейшей задачей обнару-
жить вQпроизведении Автора (или же различные его ипостаси, такие 
как общество, история, душа, свобода): если Автор найден, значит, 
текст, «объяснен», критик одержал плбеду. Не удивительно поэтому, 
что царствование Автора исторически было иQцарствованием Крити-
ка, аQтакже иQто, что ныне одновременно сQАвтором оказалась поколе-
бленной иQкритика (хотя бы даже иQновая). Действительно, вQмного-
мерном письме все приходится распутывать, но расшифровывать 
нечего; структуру можно прослеживать, «протягивать» (как подтяги-
вают спущенную петлю на чулке) во всех ее повторах иQ на всех ее 



205

уровнях, однако невозможно достичь дна; пространство письма дано 
нам для пробега, аQ не для прорыва; письмо постоянно порождает 
смысл, но он тут же иQ улетучивается, происходит систематическое 
высвобождение смысла. Тем самым литература (отныне правильнее 
было бы говорить письмо), отказываясь признавать за текстом (и за 
всем миром как текстом) какую-нибудь «тайну», то есть окончательный 
смысл, открывает свободу контртеологической, революционной по 
сути своей деятельности, так как не останавливать течение смыслаQ— 
значит вQконечном счете отвергнуть самого бога иQвсе его ипостасиQ— 
рациональный порядок, науку, закон.

Вернемся кQ бальзаковской фразе. Ее не говорит никто (то есть 
никакое «лицо»): если уQнее есть источник иQголос, то не вQписьме, 
аQ вQ чтении. Нам поможет это понять одна весьма точная аналогия. 
ВQисследованиях последнего времени (Ж.-П. Вернан) демонстрирует-
ся основополагающая двусмысленность греческой трагедии: текст ее 
соткан из двузначных слов, которые каждое из действующих лиц по-
нимает односторонне (в этом постоянном недоразумении иQзаключа-
ется «трагическое»); однако есть иQнекто, слышащий каждое слово во 
всей его двойственности, слышащий как бы даже глухоту действующих 
лиц, что говорят перед ним; этот «некто»Q— читатель (или, вQданном 
случае, слушатель). Так обнаруживается целостная сущность письма: 
текст сложен из множества разных видов письма, происходящих из 
различных культур иQвступающих друг сQдругом вQотношения диалога, 
пародии, спора, однако вся эта множественность фокусируется вQопре-
деленной точке, которой является не автор, как утверждали до сих пор, 
аQчитатель. ЧитательQ— это то пространство, где запечатлеваются все 
до единой цитаты, из которых слагается письмо; текст обретает един-
ство не вQпроисхождении своем, аQвQпредназначении, только предна-
значение это не личный адрес; читательQ— это человек без истории, 
без биографии, без психологии, он всего лишь некто, сводящий воеди-
но все те штрихи, что образуют письменный текст. Смехотворны по-
этому попытки осуждать новейшее письмо во имя некоего гуманизма, 
лицемерно выставляющего себя поборником прав человека. Критике 
классического толка никогда не было дела до читателя; для нее вQли-
тературе существует лишь тот, кто пишет. Теперь нас более не обманут 
такого рода антифразисы, посредством которых почтенное общество 
сQблагородным негодованием вступается за того, кого на деле оно от-
тесняет, игнорирует, подавляет иQуничтожает. Теперь мы знаем: чтобы 



206

обеспечить письму будущность, нужно опрокинуть миф оQнемQ— рож-
дение читателя приходится оплачивать смертью Автора.

Из работы Ю. Хабермаса «Модерн — 

незавершенный проект»

[...] ВQ самом ли деле модерн так passe, так устарел, как твердят 
сторонники постмодерна? Или же на всех углах рекламируемый пост-
модерн, вQсвою очередь, только phony, туфта? АQможет быть, постмо-
дернQ — просто лозунг, аQ за ним незаметно сгущаются настроения, 
родственные тем негативным эмоциям, которые сQсерединыQXIXQсто-
летия возбуждал против себя культурный модерн? [...]

[...] Дело вQтом, что неоконсерватизм сваливает неприятные по-
следствия более или менее успешной капиталистической модерниза-
ции экономики иQобщества на культурный модерн. Затушевывая свя-
зи между желательными процессами общественной модернизации, 
сQодной стороны, иQкризисом мотивации, оплакиваемым со страстью 
Катона; закрывая глаза на социально-структурные причины изменив-
шихся отношений кQ труду, стереотипов потребления, уровней пре-
стижа иQориентации вQиспользовании свободного времени, неокон-
серватизм получает возможность спихивать все, что можно выдать за 
гедонизм, за недостаток готовности кQидентификации иQповиновению, 
за нарциссизм, за отход от конкуренции по социальному положению 
иQдостигнутому успеху, непосредственно на ту культуру, которая име-
ет кQэтим процессам лишь косвенное отношение. ИQтогда вместо не-
проанализированных причин указывают на тех интеллектуалов, кото-
рые все еще не отрекаются от проекта модерна. [...]

Надо сказать, что иQкультурный модерн порождает свои собствен-
ные апории. ИQвот ими-то иQколют глаза те интеллектуалы, кто либо 
провозглашает наступление «после-модерна», либо рекомендует воз-
вратиться кQситуации «до-модерна», либо радикально отвергает модерн 
как таковой. [...]

Проект Просвещения. Идея модерна тесно связана сQ развитием 
европейского искусства; однако то, что я назвал проектом модерна, 
попадет вQполе нашего зрения лишь вQтом случае, если мы откажемся 
от до сих пор соблюдаемого ограничения сферой искусства. [...]

Проект модерна, сформулированный вQXVIIIQв.Qфилософами Про-
свещения, состоит ведь вQтом, чтобы неуклонно развивать объективи-



207

рующие науки, универсалистские основы морали иQправа иQавтономное 
искусство сQсохранением их своевольной природы, но одновременно 
иQвQтом, чтобы высвобождать накопившиеся таким образом когнитив-
ные потенциалы из их высших эзотерических форм иQиспользовать их 
для практики, т.Q е. для разумной организации жизненных условий. 
Просветители типа Кондорсе еще носились сQчрезмерными уповани-
ями на то, что искусства иQнауки будут способствовать не только по-
корению природы, но иQпониманию мира иQчеловека, нравственному 
совершенствованию, справедливости общественных институтов иQдаже 
счастью людей.QXXQв.Qне пощадил этого оптимизма. [...] Даже среди 
философов, которые составляют ныне как бы арьергард Просвещения, 
проект модерна претерпел своеобразное расщепление. [...]

Альтернативы ложному «снятию» культуры. [...] Мне думается, что 
из той путаницы, которая сопровождает проект модерна, из ошибок 
экстравагантных программ упразднения культурыQ— нам скорее сле-
дует извлечь уроки, чем признать поражение модерна иQего проекта. 
Пожалуй, на примере рецепции искусства можно, по крайней мере, 
наметить выход из апорий культурного модерна. [...]

Дифференцированная обратная связь современной культуры сQпо-
вседневной практикой, зависящей от жизненных традиций, но оску-
девшей из-за голого традиционализма, удастся лишь тогда, когда мож-
но будет направить также иQ социальную модернизацию вQ другое 
некапиталистическое русло, когда жизненный мир сможет выработать 
вQсебе институты, которые ограничат собственную систематическую 
динамику экономической иQуправленческой системы деятельности.

Три вида консерватизма. Как мне кажется, шансы на это невелики. 
Так возникла атмосфера, охватившая вQбольшей или меньшей степени 
весь западный мир иQпоощряющая течения, критически настроенные 
кQмодернизму. При этом отрезвление, наступившее после краха про-
грамм ложного «снятия» искусства иQфилософии, аQтакже вышедшие 
на поверхность апории культурного модерна служат предлогом для 
формирования консервативных позиций. Позвольте мне дать краткие 
характеристики, позволяющие различать антимодернизм младо-кон-
серваторов, премодернизм старо-консерваторов иQ постмодернизм 
неоконсерваторов.

Младо-консерваторы присваивают ключевой опыт эстетического 
модерна, опыт совлечения покровов сQдецентрированной субъектив-
ности, освобожденной от всех ограничений когнитивного процесса 



208

иQутилитарной деятельности, от всяческих императивов труда иQпо-
лезности, иQвместе сQней покидают мир современности. Приняв мо-
дернистскую позу, они формируют непримиримый антимодернизм. 
Спонтанные силы воображения, опыт само-постижения, сферу эмо-
ций они переносят вQдалекие иQархаические времена иQпо-манихейски 
противопоставляют инструментальному разуму доступный разве что 
заклинаниям принцип, будь то воля кQвласти или суверенитет, бытие 
или дионисийская сила поэтического начала. Во Франции эта линия 
ведет от Жоржа Батая через Фуко кQДерриде. ИQуж, конечно, над ними 
всеми парит дух воскрешенного вQ70-х гг. Ницше.

Старо-консерваторы не позволяют пристать кQсебе заразе культур-
ного модерна. Они недоверчиво следят за распадом субстанциального 
разума, за расхождением науки, морали иQискусства, за современным 
миро-пониманием иQ его разве что процедурной рациональностью, 
рекомендуя (в чем Макс Вебер увидел вQсвое время возврат кQматери-
альной рациональности) возвращение кQдомодернистским позициям. 
Какой-то успех снискало вQ первую очередь неоаристотелианство, 
вQрамках которого можно ожидать сегодняQ— благодаря экологической 
проблематикеQ— обновления космологической этики. ВQэтом русле, 
уQначала которого стоит Лео Штраус, находятся, например, интересные 
работы Ханса Йонаса иQРоберта Шпеманна.

Нео-консерваторы относятся кQ достижениям модерна скорее 
сQодобрением. Они приветствуют развитие современной науки, пока 
она выходит за пределы своей собственной области лишь для того, 
чтобы способствовать техническому прогрессу, росту капиталисти-
ческой экономики иQсовершенствованию рациональной организации 
управления. ВQостальном же они рекомендуют политику обезврежи-
вания взрывоопасных содержаний культурного модерна. Согласно 
одному из их тезисов, наука, если ее правильно понимать, уже не 
играет никакой роли для ориентации вQжизненном мире. Согласно 
другому,Q— политику следует по возможности освобождать от требо-
ваний морально-практического оправдания. АQ третий утверждает 
чисто имманентный характер искусства, оспаривает наличие вQнем 
утопического содержания, ссылается на присущий ему характер ил-
люзии, чтобы ограничить эстетический опыт сферой субъективного. 
ВQкачестве свидетелей можно призвать раннего Витгенштейна, Кар-
ла Шмитта вQего среднем периоде иQпозднего Готфрида Бенна. При 
окончательном замыкании науки, морали иQискусства вQавтономных, 



209

отъединенных от жизненного мира сферах, управляемых специали-
стами, от культурного модерна остается лишь остаток после вычета 
из него проекта модерна. Освободившееся место предполагается 
предоставить традициям, на которые не распространяются требова-
ния их обоснования; правда, не вполне ясно, каким образом они 
смогут выжить вQсовременном мире без поддержки со стороны мини-
стерств культуры.

Эта типология, как иQвсе прочие, грешит упрощением; однако для 
анализа полемики вQдуховно-политической сфере она сегодня не вовсе 
бесполезна. ЯQопасаюсь, что идеи антимодернизма, сдобренные толи-
кой «премодернизма», найдут питательную почву среди движения 
зеленых иQальтернативных групп. И,Qнапротив, вQметаморфозах со-
знания политических партий вырисовывается поворот господствую-
щей тенденции, что свидетельствует об успехе альянса сторонников 
постмодерна сQприверженцами премодерна. Ни одна из партий, как 
мне кажется, не может обладать монополией ни на порицание интел-
лектуалов, ни на нео-консерватизм.

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. Что свидетельствует оQзавершении современности иQнаступлении 
постмодерна, согласно Дж. Ваттимо?

2. СQкакими причинами Дж. Ваттимо связывает изменения вос-
приятия реальности вQмире постмодерна?

3. Какие новые возможности дает человеку ситуация постмодерна?
4. Как определил ситуацию постмодерна Лиотар?
5. Как изменился статус научного знания вQситуации постмодерна?
6. Какие возможные соотношения образа сQреальностью обнаружил 

Ж.QБодрийяр?
7. ВQчем он увидел отличие репрезентации от симуляции?
8. Что такое гиперреальность вQпонимании Ж.QБодрийяра?
9. Как вы поняли суть деконструкции?
10. Можно ли понимать реальность как текст?
11. Что имел вQвиду Р.QБарт, когда писал оQсмерти автора?
12. Что такое модерн? Действительно ли от завершился?



210

ФИЛОСОФИЯ ЭКОНОМИКИ

История послевоенной западной экономики характеризуется небы-
валым ростом исследований, значительная часть которых была связана 
с"поисками методологии экономической науки. Острые дискуссии велись 
вокруг принципов исследования и"построения экономических теорий. Клю-
чом к"пониманию этих споров в"философии экономики является то, что, 
начиная с"30-х гг. ХХ века сдвиги в"методологии экономического анализа 
происходили в"неразрывной связи с"изменениями в"направлении исследова-
ний в"современной философии науки.

Первое течение представляет собой так называемое майн стрим или 
ортодоксальное направление (неоклассика, ортодоксальное кейнсианство, 
монетаризм). Представители данного течения (Т. Хатчинсон, Ф."Махлуп, 
П." Самуэльсон и" др.) испытали влияние философско-методологических 
установок логического позитивизма К."Поппера. Основной принцип по-
строения теории в"рамках данного направления сводится к"следующему: 
теория строится дедуктивным способом на базе самоочевидных или эм-
пирически подтвержденных исходных положений (гипотеза или общие 
законы), причем особое значение придается возможности четкого раз-
граничения истинных и"ложных научных положений.

Позитивистская традиция в" философии экономики получила свое 
предельное выражение в"работах Т."Хатчисона"— «ультраэмпиризма». 
Его главный тезис заключается в"следующем: экономические исследования 
должны быть ограничены эмпирически проверяемыми положениями. При-
чем эмпирическую проверку должны пройти все (от исходных до оконча-
тельных) положений теории. Задачу экономической науки Хатчинсон 
видел в"эмпирическом анализе наблюдаемых фактов. Такой анализ, по его 
мнению, является единственным источником, позволяющим формировать 
правильные, реалистичные предпосылки для любой экономической теории.

Особое место методологии экономических теорий занимает вопрос 
об оценке их истинности. Инструменталистскую концепцию М."Фрид-
мена (теория как инструмент прогнозирования) принято считать мето-
дологической основой неоклассической экономической теории. Фридмен 
сформулировал принцип оценки истинности экономической теории" — 
окончательный вердикт по поводу экономической теории должен выно-
ситься в" зависимости от ее способности предсказывать явления, для 
объяснения которых она создана.



211

Большое влияние на формирование методологических споров фило-
софии экономики оказала постпозитивистская дискуссия о" проблеме 
фальсификации.

Однако в"экономической науке противоречия между теорией и"фак-
тами никогда не носят абсолютного характера. Экономистам для того, 
чтобы отбросить какую-либо теорию, нужно гораздо больше фактов, 
чем, например, физикам. В"экономике теория отвергается не просто под 
влиянием фактов, а"только при наличии лучшей теории.

Критика логического эмпиризма П."Фейерабендом, Т."Куном, И."Ла-
катасом, предлагавшими концепцию некумулятивистского роста знания, 
нашла много приверженцев в"экономической науке.

Представители методологического плюрализма (Б. Колдуэлл, Л."Бо-
ленд, Д."Макклоски) выступали против единой методологии экономической 
науки за свободу выбора метода исследования. В"рамках новой методоло-
гии отрицается какой-либо универсальный критерий оценки теории. Не 
существует универсального, логически совершенного метода оценки те-
ории. Рост знания не может быть описан как прямая линия, эволюция 
науки предстает как динамический процесс, допускающий как постоян-
ство, так и"изменчивость, как единодушие, так и"резкую критику.

Сторонники плюрализма видят задачу методологии экономическо-
го знания в"рациональной реконструкции работ, как по методологии 
экономики, так и" различных исследовательских программ в" рамках 
экономической науки. Так, например, Б."Колодуэлл считал, что любое 
исследование с"позиций методологического плюрализма должно начи-
наться с"«рациональной реконструкции работ. Предмет методологии 
мыслится в"выявлении, изучении и"сравнении принципов, на которых 
базируются различные школы, с"определением сильных и"слабых сторон 
соответствующих теорий. Следующим шагом является критический 
анализ реконструированной модели, причем критика теории внутри 
исследовательской программы, к"которой она принадлежит, выпол-
ненная в"терминах данной программы, считается наиболее плодот-
ворной и"предпочтительной. Принято считать, что сильное воздей-
ствие «новая методология» оказала на неортодоксальное кейнсианство, 
в" рамках которого наиболее последовательное выражение получила 
идея субъективности знания.

И хотя методологический плюрализм может нести в"себе зерна дог-
матизма и" привести к" методологическому анархизму, на сегодняшний 
день это одно из последних достижений в"экономической методологии.



212

Распространение идей методологического плюрализма во многом опре-
деляет картину западной философии экономики, ибо такой подход в"ме-
тодологии (хотя и"является спорным), в"значительной степени отража-
ет стиль современного научного мышления.

Выдающиеся мыслители, заложившие фундамент экономической на-
уки (Т. Гоббс, К."Гельвеций, А."Смит, Д."Рикардо) исходили из представ-
ления, что хозяйственная деятельность людей есть разумная деятель-
ность, направленная на удовлетворение человеческих потребностей. 
В"соответствии с"этим представлением, человек как субъект хозяйствен-
ной деятельности (экономический человек) должен:

—"стремиться к"выгоде;
—"искать рациональные, наиболее целесообразные способы достиже-

ния выгоды.
Выгода (польза, личный интерес, эгоизм) и"рациональность"— это два 

главных принципа, на которых основывалась экономика. Вслед за отцами-
основателями экономической науки принципы полезности и"рациональ-
ности явно или неявно принимались в"качестве ее очевидных и"необходимых 
постулатов многими учеными ХIХ–ХХ вв.

Человек как будто затоплен в"вещах и"вещных отношениях. Эконо-
мическая теория на первый план выдвигает вещное богатство и"услуги, 
их производство и"увеличение. Определяющим мотивационным фактором 
действие человека признаны экономическая выгода, деньги, капитал. Не-
которые авторы даже пытались вывести из них, как из исходных аксиом, 
всю систему законов экономики.

Однако уже с"начала ХХ века названные принципы были поколеблены. 
Постепенно становилось все более очевидным, что экономическая теория, 
абстрагирующаяся от влияния, которое оказывает на поведение людей 
культурные нормы, традиции, обычаи, плохо согласуются с"наблюдаемой 
действительностью.

Необходимо учитывать, что «экономический человек»"— лишь иде-
альная модель реального человека. Представление, что люди всегда пре-
следуют материальную выгоду и"тщательно анализируют все известные 
пути достижения этой цели, есть абстракция.

Реальный человек далеко не всегда в"экономических делах действует 
так, как должен был бы действовать «экономический человек». У"него 
есть свое субъективное видение мира, которое не свободно от стремлений 
и"заблуждений, обусловленных культурно-историческими и"индивидуаль-
но-личностными моментами. Концепция «экономического человека», ко-



213

торый всегда мыслит рационально и"стремится максимизировать свои 
выгоды, слишком упрощает поведение реальных субъектов хозяйственной 
деятельности. Стремление получить максимальную экономическую вы-
году" — это лишь одно, хотя и" доминирующее в" экономической жизни, 
человеческое побуждение среди многих других. С"точки зрения психологи-
ческих и"культурных установок личности стремление получить макси-
мальную экономическую выгоду далеко не всегда оказывается разумным.

В действительности люди всегда соотносят экономическую выгоду 
с"усилиями, которые надо предпринять для ее получения.

Экономическое мышление людей зависит от многих психологических 
факторов и"не сводится к"одним только рационально-утилитарным со-
ображениям. Например, стремление снизить психологические затраты 
проявляется в"том, что люди при принятии экономических решений сле-
дуют привычке, интуиции, эмоциональной склонности.

Общей экономической теорией можно считать ту науку, которая 
дает обществу знания не только о"производстве, распределении, обмене 
благ, способах их роста, а"и"о"том, в"каких условиях для человека вообще 
происходит экономическая жизнь, как служит экономика благополучию 
всех, насколько справедливы экономические отношения, насколько они 
соответствуют критериям человечности, идеалам человечества, сущ-
ности человека. Как правило, экономика является как бы самоцелью. 
Но на самом деле в"реализацию экономических расчетов и"планов вмеши-
вается «личностный фактор». Банковские расчеты, размер прибыли не 
зависит от того, что происходит на душе банкира и"клиента. Но может 
оказаться, что их личностные особенности или тайные замыслы приведут 
к"иным результатам. Распри внутри коллектива могут нарушить планы 
менеджера. В"действительности и"банкир, и"менеджер учитывают пси-
хологические особенности экономических субъектов.

Таким образом, экономическая практика фактически требует не 
только расчетов, но и"учета личностных особенностей тех, в"отношении 
которых эти расчеты делаются. Такого широкий подход к"реально суще-
ствующим экономическим проблемам в"современной экономической теории 
появился в"последней трети ХХ в.

Постепенно становилось все более очевидным, что экономическая 
теория, абстрагирующаяся от влияния, которое оказывает на поведение 
людей культурные нормы, традиции, обычаи, плохо согласуются с" на-
блюдаемой действительностью. Выявление специфических психологиче-
ских механизмов, которыми руководствуются люди в"экономических делах, 



214

позволяет более реалистично подходить к"решению разнообразных тео-
ретических и"практических проблем экономики. Все явления в" социуме 
должны рассматриваться и"оцениваться с"точки зрения их соответствия 
сущности и"достоинства человека. Экономическая теория должна быть 
начата не с"анализа товара и"рынка, а"с"рассмотрения человеческих ка-
честв, потребностей, интересов, способностей, целей в"экономической 
деятельности.

Начиная с"30-х.гг. ХХ в."научная рациональность приобретает особый 
статус в"системе ценностей техногенной цивилизации, так как именно 
научное познание мира является условием для его преобразования в"рас-
ширяющихся масштабах. Оно создает уверенность в"том, что человек 
способен, раскрыв законы природы и" социальной жизни, регулировать 
природные и"социальные процессы в"соответствии со своими целями. В"на-
стоящее время экономическая теория ассимилирует и"осваивает синер-
гетические модели постнеклассической науки. А"на подходе новое направ-
ление современной экономики"— поведенческая концепция, главный вопрос 
которой: как можно влиять на иррациональное поведение потребителя?

Поведенческая экономика представляет собой одно из наиболее зна-
чимых направлений современной экономической мысли, практически не 
освоенное современными образовательным программами в"экономических 
вузах. Существует разрыв между экономическими теориями и"реальным 
поведением человека. Долго доминировавшие теории оптимальной по-
лезности, получение максимальной выгоды в"любой человеческой деятель-
ности устарели. Также как и"теория оптимальной удовлетворенности, 
и"теория уклонения от потерь. В"классических и"неоклассических эко-
номических теориях игнорировались психологические аспекты экономи-
ческого поведения. Рациональность в"классических экономических тео-
риях" — это, в" первую очередь, транзитивность. Сила классических 
экономических подходов в"универсальности языка, понимании механиз-
мов, лежащих в"основе экономических процессов. Но люди, очевидно, не 
всегда ведут себя разумно и"осознают максимальную полезность. Люди 
часто принимают решения под влиянием не имеющей никакого значения 
информации, страдают от излишней самоуверенности, ошибочно усма-
тривают закономерности там, где нет никаких закономерностей, дей-
ствуют по инерции и"т."п.

Рождение нового аналитического направления поведенческой эконо-
мики считается одним из наиболее примечательных событий в"развитии 
экономической науки последних десятилетий. Ее важнейшая посылка 



215

состояла в"отказе от общепринятой в"классической и"неоклассической 
экономической теории модели рационального выбора. Поведенческая эко-
номика изучает влияние социальных, когнитивных и"эмоциональных фак-
торов на принятие экономических решений отдельными лицами и"учреж-
дениями и"последствия этого влияния на рынки.

Специалисты поведенческой экономики за последние годы не раз 
становились нобелевскими лауреатами (Д. Канеман, В. Смит, Р. Талер, 
Т." Шеллинг и" др.). Они считают, что теория рационального выбора 
и"эффективного рынка нуждаются в"серьезной корректировке. Ричард 
Талер (Нобелевская премия 2017"г.) показал, как человеческая психология 
влияет на принятие решений. Он разработал теорию «ментального 
учета», объясняющую как люди принимают финансовые решения, рас-
пределяя свои доходы, создавая в"своем уме несколько раздельных счетов 
и"ориентируясь на более частные последствия, а"не на совокупный эф-
фект. Его исследования такого понятия как справедливость, показавшие 
как беспокойство потребителей может заставить компании воздер-
жаться от повышения цен в"периоды высоко спроса, но не во время роста 
расходов, оказали значительное влияние на экономическую науку. Талер 
показал, как люди поддаются сиюминутным соблазнам, что объясняет 
неспособность многих заниматься финансовым планированием, как та-
кие незначительные факторы как погода, выигрыш или проигрыш люби-
мой команды и"т."п. влияют на поведение и"принятие решения, даже 
если человек это не осознает.

Стремление получить максимальную экономическую выгоду"— это 
лишь одно, хотя и"доминирующее в"экономической жизни, человеческое 
побуждение среди многих других. С"точки зрения психологических и"куль-
турных установок личности стремление получить максимальную эконо-
мическую выгоду далеко не всегда оказывается разумным.

Таким образом, современная экономическая наука не является какой-
то единой теорией; в"ней"— совокупность различных школ и"концепций. 
Так, с"одной стороны, акцент делается на исследовании деятельности 
индивидуальных экономических субъектов, а"с"другой стороны, приори-
тет" — за макроэкономическим подходом. Можно увидеть, что много 
внимания уделяется анализу монополий и"олигополий, прогнозированию 
экономических ситуаций. Имеются призывы к"компромиссу, некоему син-
тезу трудовой теории стоимости (Маркс) и"теории предельной полез-
ности (маржинализм), объективного и"субъективного оснований ценоо-
бразования. Продолжаются дискуссии о"свободной рыночной экономике 



216

и"государственном регулировании экономики. Если от Кейнса идет тен-
денция утверждать положительный эффект государственного воздей-
ствия на экономику, то от Л."Мизеса идет линия на негативную оцен-
ку этого воздействия. В" настоящее время говорят о" своеобразном 
«экономическом империализме», заключающемся в"стремлении анали-
зировать многообразные явления общественной жизни с"позиции эконо-
мической теории. В" этом плане предлагается, например, развивать 
экономику права, экономику семьи, экономический анализ преступности 
и"т."д. Г."Беккер призывает к"«экономическому подходу к"социальным во-
просам».

Многообразие экономических концепций, по-видимому, отража-
ет различие экономических интересов различных социальных групп. 
Эти интересы не тождественны, аQих реализация приводит кQпротиво-
речивой ситуации. Но чтобы общество нормально развивалось, не-
обходимо разрешение противоречий. АQтогда будет объективная пред-
посылка для формирования единой экономической теории.

Фрагменты произведений публикуются по изданиям:

Барр Р."Политическая экономия. В"2-х т."М.: Междунар. отношения, 
1995."— 768"с.

Гэлбрейт Дж. К."Экономические теории и"цели общества"/ Пер. с"англ. 
М."Прогресс, 1979."— 406"с.

Кейнс Дж., Ларин Ю."Антология экономической классики. М.: Эконов, 
Ключ, 1993."— 486"с.

Маршалл А."Принципы экономической науки. М.: Прогресс, 1993."— 
594"с.

Самуэльсон П."Экономика. М.: МГП «Алгон»,1992."— 740"с.
Талер Р." Новая поведенческая экономика. Почему люди нарушают 

правила традиционной экономики и"как на этом заработать. М.: Эксмо, 
2017."— 349"с.

Хайек Ф.А. Дорога к"рабству. М.: «Экономика», 1992."— 176"с.
Хейне П."Экономический образ мышления. М.: Дело, 1991."— 765 с.

Из работы: А. Маршалла  «Принципы экономической науки»

Политическая экономия, или экономическая наука... занимается 
исследованием нормальной жизнедеятельности человеческого обще-
ства; она изучает ту сферу индивидуальных иQобщественных действий, 



217

которая теснейшим образом связана сQсозданием иQиспользованием 
материальных основ благосостояния.

Следовательно, она, сQодной стороны, представляет собой иссле-
дование богатства, аQсQдругой—образует часть исследования человека.

Человеческий фактор формировался вQпроцессе его повседнев-
ного труда иQпод воздействием создаваемых им вQэтом процессе ма-
териальных ресурсов, причем вQгораздо большей степени, чем под 
влиянием любых других факторов, исключая религиозные идеалы; 
двумя великими силами, формировавшими мировую историю, были 
религия иQэкономика. Иногда на время возобладал пылкий дух во-
енных или людей искусства, но нигде влияние религиозного иQэко-
номического факторов не оттеснялось на второй план даже на ко-
роткий срок, иQпочти всегда эти две силы имели большее значение, 
чем все другие, вместе взятые. Религиозные мотивы сильнее эконо-
мических, но их непосредственное воздействие редко распростра-
няется на столь обширную жизненную сферу. Занятие, сQпомощью 
которого человек зарабатывает себе на жизнь, заполняет его мысли 
вQтечение подавляющего большинства часов, когда его ум эффектив-
но работает; именно вQэти часы его характер формируются под вли-
янием того, как он использует свои способности вQтруде, какие мыс-
ли иQчувства этот труд вQнем порождает иQкакие складываются уQнего 
отношения сQтоварищами по работе, работодателями или его служа-
щими.[...]

Между тем экономист изучает душевные порывы не сами по себе, 
аQчерез их проявления, иQесли он обнаруживает, что эти мотивы по-
рождают равные стимулы кQдействию, то он принимает их... за равные 
для целей своего исследования. На деле экономист, разумеется, про-
слеживает более терпеливо иQвдумчиво, сQбольшими предосторожно-
стями все поступки людей вQ их обычной повседневной жизни. Он 
отнюдь не пытается сопоставлять реальную ценность благородных 
иQнизменных склонностей нашей натуры, он не соизмеряет страсть 
кQдобродетели иQвожделение кQвкусной пище. Он оценивает побуди-
тельные мотивы поступков точно так же, как это делают все люди 
вQ своей обычной жизни. Он придерживается общепринятого хода 
рассуждений, отступая от него лишь затем чтобы соблюдать больше 
осторожности сQцелью четко установить границы своих познаний. Он 
формулирует свои заключения на основе наблюдений за людьми во-
обще при определенных условиях, не пытаясь измерять умственные 



218

иQдуховные качества отдельных лиц. Однако он отнюдь не игнорирует 
умственные иQдуховные аспекты жизни. Напротив, даже для самых 
узких задач экономических исследований важно знать, содействуют 
ли преобладающие вQобществе желания созданию сильной иQсправед-
ливой личности. Но иQ для более общих целей своих исследований, 
когда они находят практическое приложение, экономист, как иQ все 
прочие, должен интересоваться конечными целями человека иQпри-
нимать расчет разницу реальной ценности различных вознаграждений, 
порождающих одинаковой силы стимулы кQдействию иQсоставляющих, 
следовательно, одинаковые экономические величины. Исследование 
указанных величин образует лишь отправной пункт экономической 
науки, но именно сQэтого она иQначинается. [...]

Экономические законыQ— это обобщения тенденций, характери-
зующие действия человека при определенных условиях. Гипотетиче-
скими они являются лишь вQтом же значении, что иQзаконы естествен-
ных наук, ибо иQ эти законы содержат или подразумевают наличие 
определенных условий. Но вQэкономической науке гораздо труднее, 
чем вQестественной, ясно сформулировать эти условия иQгораздо боль-
ше опасности не справиться сQэтой трудностью. Законы человеческих 
действий отнюдь не столь просты, точны или четко выявляются, как 
закон тяготения, но многие из них сравнимы сQзаконами тех естествен-
ных наук, предмет исследования которых очень сложен.[...]

Из работы Р. Барра «Политическая экономия»

Человек живет вQмире, которому свойственна редкость матери-
альных благ. Ресурсы, которыми он располагает, либо недостаточны 
вQданный момент, либо плохо распределены вQпространстве. Даже 
если бы человек располагал избыточными ресурсами, если бы он жил 
на кисельном берегу молочной реки, то иQтогда бы он был ограничен 
вQих пользовании временем, этим самым дефицитным из всех бо-
гатств.[...]

Экономическая наукаQ— это наука об управлении редкими ресур-
сами. Она изучает формы, которые принимает человеческое поведение 
при использовании этих ресурсов; она изучает иQ объясняет, каким 
образом индивидуум или общество направляют ограниченные ресур-
сы на удовлетворение своих многочисленных иQнеограниченных по-
требностей. [...]



219

Из работы П. Самуэльсона «Экономика»

Любое общество ... должно тем ли иным путем решить три корен-
ные взаимосвязанные экономические проблемы:

1. Что должно производиться, то есть какие из взаимно исключа-
ющих друг друга товаров иQуслуг должны быть произведены иQвQкаком 
количестве?

2. Как будут производиться товары, то есть кем, сQпомощью каких 
ресурсов, иQкакой технологией они должны быть произведены?

3. Для кого предназначаются производимые товары, то есть кто дол-
жен располагать этими товарами иQуслугами иQизвлекать из них пользу? 
Или, иными словами, как должен распределяться валовой национальный 
продукт между различными индивидуумами иQсемьями? [...]

Из работы Дж. М. Кейнса «Общая теория занятости, процента 

и денег»

Политическая экономия, или экономическая наука ... занимается 
исследованием нормальной жизнедеятельности человеческого обще-
ства; она изучает ту сферу индивидуальных иQобщественных действий, 
которая теснейшим образом связана сQсозданием иQиспользованием 
материальных основ благосостояния. Следовательно, она, сQ одной 
стороны, представляет собой исследование богатства, аQсQдругойQ— об-
разует часть исследования человека. Человеческий фактор формиро-
вался вQпроцессе его повседневного труда иQпод воздействием созда-
ваемых им вQэтом процессе материальных ресурсов, причем вQгораздо 
большей степени, чем под влиянием любых других факторов, исклю-
чая религиозные идеалы; двумя великими силами, формировавшими 
мировую историю, были религия иQэкономика. Иногда на время воз-
обладал пылкий дух военных или людей искусства, но нигде влияние 
религиозного иQэкономического факторов не оттеснялось на второй 
план даже на короткий срок, иQпочти всегда эти две силы имели боль-
шее значение, чем все другие, вместе взятые. Религиозные мотивы 
сильнее экономических, но их непосредственное воздействие редко 
распространяется на столь обширную жизненную сферу. Занятие, 
сQпомощью которого человек зарабатывает себе на жизнь, заполняет 
его мысли вQтечение подавляющего большинства часов, когда его ум 
эффективно работает; именно вQэти часы его характер формируется 



220

под влиянием того, как он использует свои способности вQтруде, какие 
мысли иQ чувства этот труд вQ нем порождает иQ какие складываются 
уQнего отношения сQтоварищами по работе, работодателями или его 
служащими.

Источник преимуществ экономической науки перед другими от-
раслями общественных наук, следовательно, кроется, по-видимому, 
вQ том факте, что ее специфическая область предоставляет гораздо 
большие возможности для применения точных методов исследования, 
чем любая другая общественная наука. Она занимается главным об-
разом теми желаниями, устремлениями иQиными склонностями чело-
веческой натуры, внешние проявления которых принимают форму 
стимулов кQдействию, причем сила или количественные параметры 
этих стимулов могут быть оценены иQизмерены сQизвестным прибли-
жением кQточности, аQпоэтому вQнекоторой степени поддаются иссле-
дованию сQпомощью научного аппарата. Важно отметить, что эконо-
мист не берется измерять любую субъективную склонность саму по 
себе, да еще непосредственно; но производит лишь косвенное ее из-
мерение через ее проявления. Никто не вQсостоянии точно сопоставить 
друг сQдругом иQсоизмерить даже свои собственные душевные порывы 
вQразные периоды времени. ИQуж, конечно, никто не вQсостоянии из-
мерить душевные порывы другого человека иначе, как лишь жизнен-
ную сферу, которая особенно интересует экономическую науку,Q— это 
та, где поведение человека обдуманно, где он чаще всего высчитывает 
выгоды иQневыгоды какого-либо конкретного действия, прежде чем 
кQнему приступить.[...]

Выведем предварительное заключение: экономисты изучают дей-
ствия индивидуумов, но изучают их вQсвете не столько индивидуальной, 
сколько общественной жизни, аQпоэтому они лишь вQмалой степени 
занимаются такими свойствами личности, как темперамент иQхарактер.
[...]

Закон общественной науки, или общественный закон— это обоб-
щение общественных тенденций, т.Qе. обобщение, гласящее, что от 
членов какой-либо социальной группы при определенных условиях 
можно ожидать определенного образа действий. Экономические за-
коны, или обобщения экономических тенденций,Q— это общественные 
законы, относящиеся кQтем областям поведения человека, вQкоторых 
силу действующих вQ них побудительных мотивов можно измерить 
денежной ценой. Экономические законыQ— это обобщения тенденций, 



221

характеризующие действия человека при определенных условиях. 
Гипотетическими они являются лишь вQтом же значении, что иQзаконы 
естественных наук, ибо иQ эти законы содержат или подразумевают 
наличие определенных условий. Но вQэкономической науке гораздо 
труднее, чем вQестественной, ясно сформулировать эти условия иQго-
раздо больше опасности не справиться сQ этой трудностью. Законы 
человеческих действий отнюдь не столь просты, точны или четко вы-
являются, как закон тяготения, но многие из них сравнимы сQзакона-
ми тех естественных наук, предмет исследования которых очень сло-
жен. [...]

Абсурдное, хотя чуть ли не всеобщее мнение, будто актив индиви-
дуального сбереженияQ— это такое же благо для эффективного спроса, 
как иQакт индивидуального потребления, выросло на почве заблужде-
ния, вQсравнении сQэтим мнением более правдоподобного, будто ра-
стущее желание обладать богатствомQ— это, вQобщем, то же самое, что 
иQрастущее желание инвестировать, иQчто оно поэтому создает путем 
повышения спроса на объекты прибыльного помещения капитала 
стимулы кQих расширению. Выходит, таким образом, будто индивиду-
альное сбережение вQтакой же степени содействует текущим инвести-
циям, вQкакой оно уменьшает нынешнее потребление. Это заблужде-
ние из разряда тех, сQ которыми труднее всего расстаться. Оно 
порождается убеждением, будто владельцу богатства нужно капиталь-
ное имущество как таковое, тогда как его вQдействительности интере-
сует ожидаемый доход от этого имущества. [...]

Что касается меня, то я полагаю, что есть известные социальные 
иQ психологические оправдания значительного неравенства доходов 
иQбогатства, однако не для столь большого разрыва, какой имеет место 
вQнастоящее время. Есть такие нужные виды человеческой деятель-
ности, для успешного осуществления которых требуются меркантиль-
ная заинтересованность иQобщие условия частной собственности на 
капитал. [...]

Хотя вQидеальном обществе люди, может быть, иQбудут так обучены 
или воспитаны, чтобы не чувствовать интереса кQвыигрышу, все же 
мудрое иQ благоразумное государственное руководство должно дать 
возможность вести игру вQсоответствии сQустановленными правилами 
иQограничениями до тех пор, пока средний человек или хотя бы зна-
чительная часть общества остаются сильно подверженными страсти 
сделать деньги.[...]



222

Экономисты называют общепринятую интерпретацию несоциа-
листической экономической системы неоклассической моделью. Пред-
ставители других отраслей науки называют ее экономической теорией. 
Ее принципиальные истоки восходят кQкниге Адама Смита “Богатство 
наций”, вышедшей вQ1776Qг.QВQпервой половине прошлого столетия 
идеи А.QСмита подверглись дальнейшему развитию Давидом Рикардо, 
Томасом Мальтусом, Джеймсом иQвQособенности Джоном Стюартом 
Миллем иQ получили название классической системы. ВQ последней 
четвертиQXIXQвQавстрийские, английские иQамериканские экономисты 
дополнили теорию так называемым маржинальным анализом, иQэто 
вQконце концов привело кQзамене термина “классическая экономиче-
ская теория” термином “неоклассическая экономическая теория”. 
ВQ30-е годыQXXQв.Qбыли внесены еще две важные поправки. До этого 
предполагалось, что рынки обслуживаются множеством фирм, каждая 
из которых производит незначительную долю совокупного продукта. 
Все подчинялись рыночной цене, которую не контролировал никто. 
Монополии тоже существовали, но они считались крайним исключе-
нием. Однако оказалось, что на многих рынках могут господствовать 
несколько фирм, коллективно осуществляющих власть, которая пре-
жде ассоциировалась сQмонополией. Это была олигополия. АQпосле 
выхода вQсвет иQширокого признания “Общей теории” Кейнса систе-
ма больше не считается саморегулирующейся. Только активное вме-
шательство государства может поддерживать экономику на уровне 
полной или почти полной занятости иQобеспечивать ее неуклонный 
рост. Кроме того, за последние сорок лет неоклассическая систем” 
была вQзначительной мере усовершенствована. Фактически они стала 
столь разнообразной иQспециализированной, что ни один экономист 
не может претендовать на большее, чем знание лишь отдельной ее 
части. ВQзначительной степени неоклассическая система теперь суще-
ствует ради усовершенствований, которые она претерпевает,Q— они 
стали целью сами по себе. Но усовершенствования не оказывают 
влияния на основную суть этой теории иQдаже не касаются ее. Она 
считается, пусть даже субъективно, имеющей окончательную форму. 
Разница между планирующей иQрыночной системами лежит не вQстрем-
лении избавиться от ограничений рынка иQобрести контроль над эко-
номической средой. Она заключается вQ инструментах, сQ помощью 
которых достигаются эти цели, иQвQтом, насколько успешными оказы-
ваются такие попытки. Участники рыночной системы, которые хотят 



223

обеспечить стабилизацию своих цен или добиться контроля над пред-
ложением, должны действовать коллективно или получить помощь со 
стороны правительства. Такие действия слишком явны иQ часто не-
эффективны, безуспешны иQбесплодны. Добровольные коллективные 
усилия могут быть подорваны несколькими дезертирами. Законода-
тели далеко не всегда отзывчивы даже кQ просьбам фермеров. Если 
действия иQпредпринимаются, то это делается вQкрайне осторожной 
форме, поскольку известно, что господствующая экономическая тео-
рия их не одобряет. Напротив, вQпланирующей системе фирма авто-
матически добивается контроля над ценами без лишнего шума, просто 
вQсилу своих размеров. [...]

Из работы Дж. К. Гэлбрейта 

«Экономические теории и цели общества»

По укоренившемуся мнению, назначение экономической систе-
мы, на первый взгляд, кажется вполне очевидным. Оно состоит вQтом, 
чтобы производить материальные блага иQоказывать услуги, которые 
нужны людям... Наилучшая экономическая системаQ— это та, которая 
максимально обеспечивает людей тем, вQчем они больше всего нуж-
даются. Хотя этот взгляд широко распространен вQ учебниках, он 
является, пожалуй, слишком упрощенным. За последние сто лет 
множество экономических задач стало выполняться организация-
миQ — промышленными корпорациями, электроэнергетическими 
предприятиями коммунального пользования, авиакомпаниями, си-
стемами розничных магазинов, телевизионными сетями, государ-
ственными бюрократическими учреждениями. Некоторые из этих 
организаций очень велики; иQедва ли кто-нибудь усомнится вQтом, 
что они обладают властью, т.Qе. могут управлять действиями отдель-
ных лиц иQгосударства. Всякий согласится, что они управляют этими 
действиями вQсвоих собственных интересах, т.Qе. вQинтересах тех, кто 
благодаря членству или праву собственности участвует вQ данном 
предприятии. Возможно, что вQсилу какого-то невероятного стечения 
обстоятельств или сознательных усилий эти интересы вQ основном 
совпадают сQ интересами общественности. Если же такое стечение 
обстоятельств или целенаправленные усилия отсутствуют, то нет 
ничего удивительного вQтом, что преследуются интересы организаций, 
аQне общественности. [...]



224

Экономическая теория сформировалась как научная дисциплина 
вQто время, когда деловые предприятия были невелики по размерам 
иQпросты по своей структуре, аQсельское хозяйство поглощало большую 
часть производительной энергии людей. Фирмы реагировали на из-
менение издержек производства иQна изменение рыночных цен. Они 
подчинялись тому, что диктовал рынок. Теория отражала этот факт. 
Со временем теория была несколько изменена сQтем, чтобы учитывать 
существование монополии, или, точнее, олигополии, но осталась 
вQплену уQсвоих начальных представлений. Конкурентоспособная фир-
ма продолжала считаться центральным звеном. ИQчлен олигополии 
тоже реагирует на рыночные колебания иQвынужден поступать так, 
поскольку он односторонне стремится кQмаксимуму прибыли. Таким 
образом, рынок иQвQсилу этого потребитель остаются полноправными 
хозяевами. Выбор потребителя продолжает управлять абсолютно всем. 
ВQрезультате экономическая теория незаметно превратилась вQширму, 
прикрывающую власть корпорации. [...]

Экономисты называют общепринятую интерпретацию несоциа-
листической экономической системы неоклассической моделью. 
Представители других отраслей науки называют ее экономической 
теорией. Ее принципиальные истоки восходят кQкниге Адама Смита 
“Богатство наций”, вышедшей вQ1776Qг.QВQпервой половине прошлого 
столетия идеи А.QСмита подверглись дальнейшему развитию Давидом 
Рикардо, Томасом Мальтусом, Джеймсом иQвQособенности Джоном 
Стюартом Миллем иQполучили название классической системы. ВQпо-
следней четвертиQ XIXQ в.Q австрийские, английские иQ американские 
экономисты дополнили теорию так называемым маржинальным ана-
лизом, иQэто, вQконце концов, привело кQзамене термина “классическая 
экономическая теория” термином “неоклассическая экономическая 
теория”. ВQ30-е годыQXXQв.Qбыли внесены еще две важные поправки. 
До этого предполагалось, что рынки обслуживаются множеством 
фирм, каждая из которых производит незначительную долю сово-
купного продукта. Все подчинялись рыночной цене, которую не кон-
тролировал никто. Монополии тоже существовали, но они считались 
крайним исключением. Однако оказалось, что на многих рынках 
могут господствовать несколько фирм, коллективно осуществляющих 
власть, которая прежде ассоциировалась сQ монополией. Это была 
олигополия. АQпосле выхода вQсвет иQширокого признания “Общей 
теории” Кейнса система больше не считается саморегулирующейся. 



225

Только активное вмешательство государства может поддерживать 
экономику на уровне полной или почти полной занятости иQобеспе-
чивать ее неуклонный рост. Кроме того, за последние сорок лет не-
оклассическая систем” была вQзначительной мере усовершенствова-
на. Фактически она стала столь разнообразной иQспециализированной, 
что ни один экономист не может претендовать на большее, чем знание 
лишь отдельной ее части. ВQзначительной степени неоклассическая 
система теперь существует ради усовершенствований, которые она 
претерпевает,Q— они стали целью сами по себе. Но усовершенствова-
ния не оказывают влияния на основную суть этой теории иQдаже не 
касаются ее. Она считается, пусть даже субъективно, имеющей окон-
чательную форму. [...]

Суть неоклассической системы сводится кQ тому, что люди, ис-
пользуя свой доход, полученный главным образом от их производи-
тельной деятельности, выражают свои желания путем распределения 
этого дохода между различными благами иQуслугами, кQкоторым они 
имеют доступ на рынках. СQ точки зрения только что упомянутого 
маржинального анализа они стремятся таким образом распределить 
свой доход, чтобы удовлетворение, получаемое от последней единицы 
затрат на какую-нибудь цель, было равно удовлетворению от затрат 
на любую другую цель. ВQэтой точке удовлетворение иQдаже счастье 
достигают максимума. Желания отдельного человека не подвергаются 
критике, их происхождение глубоко не изучается. Хотя, без сомнения, 
они формируются под влиянием данной культуры, эти желания, тем 
не менее, являются выражением его личности иQволи, где они берут 
начало. Этим дело иQограничивается. [...]

Упомянутое выше выражение воли отдельного человека передается 
рынком производителю наряду сQаналогичным выражением воли других 
людей. Там, где имеется сильное желание, сильной будет иQготовность 
тратить деньги. ИQцены рынка установятся на соответствующем уровне. 
Там, где желание умеренно, умеренными будут цены. СQточки зрения 
неоклассической модели, мотивация производителя происходит ис-
ключительно за счет перспективы получения прибыли. [...]

Допустим, что тот самый человек, стоявший перед выбором меж-
ду несколькими удовольствиями лично для себя, вскоре вспомнил 
оQнесчастном инвалиде, мимо которого он пройдет по пути домой, 
иQзатратил какое-то время на раздумывание над тем, предпочесть ли 
доставить физическое удовольствие себе самому или совершить доброе 



226

дело иQнасладиться доставлением радости ближнему своему. По мере 
того как его желания склоняются то кQпервому выбору, то ко второму, 
само качество его душевных порывов меняется; иQисследовать при-
роду этого изменения надлежит философу.[...]

Между тем экономист изучает душевные порывы не сами по себе, 
через их проявления, иQесли он обнаруживает, что эти мотивы порож-
дают равные стимулы кQдействию, то он принимает их... за равные для 
целей своего исследования. На деле экономист, разумеется, просле-
живает более терпеливо иQвдумчиво, сQбольшими предосторожностя-
ми все поступки людей вQих обычной повседневной жизни. Он отнюдь 
не пытается сопоставлять реальную ценность благородных иQнизмен-
ных склонностей нашей натуры, он не соизмеряет страсть кQдобро-
детели иQвожделение кQвкусной пище. Он оценивает побудительные 
мотивы поступков точно так же, как это делают все люди вQ своей 
обычной жизни. Он придерживается общепринятого хода рассужде-
ний, отступая от него лишь затем, чтобы соблюдать больше осторож-
ности сQцелью четко установить границы своих. [...]

Роль планирования вQсовременном индустриальном обществе по-
прежнему недооценивается. Помимо того, глубокий инстинкт кон-
серваторов подсказывает им, что экономическое планирование неиз-
бежно означает установление контроля над поведением индивидуума.

Отрицание того, что уQнас есть какое либо планирование, помогло 
скрыть факт этого контроля даже от тех, кто поставлен под контроль. 
СQточки зрения экономиста... планирование заключается вQтом, чтобы 
заменить цены иQрынок как механизм, определяющий то, какая про-
дукция будет производиться, авторитетным решением, устанавлива-
ющим, что будет произведено иQпотреблено иQпо каким ценам.

Рыночный механизм заменяется тем, что принято называть вер-
тикальной интеграцией. Планирующая организация завладевает ис-
точником поставок, вQ которых она нуждается, или рынком сбыта; 
таким образом, сделки, вQкоторых предметом торга служат цены иQобъ-
емы продукции, уступают место передаче продукции внутри плани-
рующей организации. [...]

Экономисты называют общепринятую интерпретацию несоциа-
листической экономической системы неоклассической моделью. 
Представители других отраслей науки называют ее экономической 
теорией. Ее принципиальные истоки восходят кQкниге Адама Смита 
“Богатство наций”, вышедшей вQ1776Qг.QВQпервой половине прошлого 



227

столетия идеи А.QСмита подверглись дальнейшему развитию Давидом 
Рикардо, Томасом Мальтусом, Джеймсом иQвQособенности Джоном 
Стюартом Миллем иQполучили название классической системы. ВQпо-
следней четвертиQ XIXQ в.Q австрийские, английские иQ американские 
экономисты дополнили теорию так называемым маржинальным ана-
лизом, иQэто, вQконце концов, привело кQзамене термина “классическая 
экономическая теория” термином “неоклассическая экономическая 
теория”. ВQ30-е годыQXXQв.Qбыли внесены еще две важные поправки. 
До этого предполагалось, что рынки обслуживаются множеством 
фирм, каждая из которых производит незначительную долю сово-
купного продукта. Все подчинялись рыночной цене, которую не кон-
тролировал никто. Монополии тоже существовали, но они считались 
крайним исключением. Однако оказалось, что на многих рынках 
могут господствовать несколько фирм, коллективно осуществляющих 
власть, которая прежде ассоциировалась сQ монополией. Это была 
олигополия. АQпосле выхода вQсвет иQширокого признания “Общей 
теории” Кейнса система больше не считается саморегулирующейся. 
Только активное вмешательство государства может поддерживать 
экономику на уровне полной или почти полной занятости иQобеспе-
чивать ее неуклонный рост. Кроме того, за последние сорок лет не-
оклассическая система” была вQзначительной мере усовершенствова-
на. Фактически она стала столь разнообразной иQспециализированной, 
что ни один экономист не может претендовать на большее, чем знание 
лишь отдельной ее части. ВQзначительной степени неоклассическая 
система теперь существует ради усовершенствований, которые она 
претерпевает,Q— они стали целью сами по себе. Но усовершенствова-
ния не оказывают влияния на основную суть этой теории иQдаже не 
касаются ее. Она считается, пусть даже субъективно, имеющей окон-
чательную форму.[...]

Суть неоклассической системы сводится кQ тому, что люди, ис-
пользуя свой доход, полученный главным образом от их производи-
тельной деятельности, выражают свои желания путем распределения 
этого дохода между различными благами иQуслугами, кQкоторым они 
имеют доступ на рынках. СQ точки зрения только что упомянутого 
маржинального анализа они стремятся таким образом распределить 
свой доход, чтобы удовлетворение, получаемое от последней единицы 
затрат на какую-нибудь цель, было равно удовлетворению от затрат 
на любую другую цель. ВQэтой точке удовлетворение иQдаже счастье 



228

достигают максимума. Желания отдельного человека не подвергаются 
критике, их происхождение глубоко не изучается. Хотя, без сомнения, 
они формируются под влиянием данной культуры, эти желания, тем 
не менее, являются выражением его личности иQволи, где они берут 
начало. Этим дело иQограничивается. [...]

Упомянутое выше выражение воли отдельного человека передается 
рынком производителю наряду сQаналогичным выражением воли других 
людей. Там, где имеется сильное желание, сильной будет иQготовность 
тратить деньги. ИQцены рынка установятся на соответствующем уровне. 
Там, где желание умеренно, умеренными будут цены. СQточки зрения 
неоклассической модели, мотивация производителя происходит ис-
ключительно за счет перспективы получения прибыли [...]

Допустим, что тот самый человек, стоявший перед выбором меж-
ду несколькими удовольствиями лично для себя, вскоре вспомнил 
оQнесчастном инвалиде, мимо которого он пройдет по пути домой, 
иQзатратил какое-то время на раздумывание над тем, предпочесть ли 
доставить физическое удовольствие себе самому или совершить доброе 
дело иQнасладиться доставлением радости ближнему своему. По мере 
того как его желания склоняются то кQпервому выбору, то ко второму, 
само качество его душевных порывов меняется; иQисследовать при-
роду этого изменения надлежит философу.[...]

Между тем экономист изучает душевные порывы не сами по себе, 
через их проявления, иQесли он обнаруживает, что эти мотивы порож-
дают равные стимулы кQдействию, то он принимает их... за равные для 
целей своего исследования. На деле экономист, разумеется, просле-
живает более терпеливо иQвдумчиво, сQбольшими предосторожностя-
ми все поступки людей вQих обычной повседневной жизни. Он отнюдь 
не пытается сопоставлять реальную ценность благородных иQнизмен-
ных склонностей нашей натуры, он не соизмеряет страсть кQдобро-
детели иQвожделение кQвкусной пище. Он оценивает побудительные 
мотивы поступков точно так же, как это делают все люди вQ своей 
обычной жизни. Он придерживается общепринятого хода рассужде-
ний, отступая от него лишь затем, чтобы соблюдать больше осторож-
ности сQцелью четко установить границы своих.[...]

Кейнсианская теория, обосновавшая необходимость вмешатель-
ства государства вQэкономику, вQ50–60-е годы иQвQпервой половине 70-х 
годов помогла правительствам западных стран обеспечить довольно 
высокие темпы хозяйственного развития, наибольшую занятость ра-



229

ботников иQподъем общего благосостояния. Но вQ1973–1975Qгг. мощный 
мировой экономический кризис убедительно продемонстрировал: 
замену рыночного саморегулирования макроэкономики государствен-
ным управлением она не способна избавить общество от кризисных 
потрясений, безработицы иQ инфляции. Поэтому не случайно, что 
против кейнсианства подняли своего рода восстание неоконсервато-
ры, стремившиеся отстоять принцип невмешательства государства 
вQэкономику.

Неоконсерваторы выявили слабые стороны учения Дж. Кейнса 
иQпротивопоставили им свои теоретические иQпрактические разра-
ботки по следующим направлениям: 1.QАнтикейнсианцы выступили 
против использования инфляции для увеличения производства иQза-
нятости, предложив свои рецепты сокращения количества денег вQоб-
ращении. 2.Qнеоконсерваторы высказались против чрезмерного увели-
чения налогов, что подрывало материальную заинтересованность 
работников иQпредпринимателей. Было предложено уравновесить по-
купательский спрос развитием предложения: снизить налоги до раци-
ональных пределов, возродить свободу частного предпринимательства 
иQрыночную конкуренцию. 3.QКритики кейнсианства решительно вы-
ступили против того, чтобы государственные чиновники занимались 
мелочной опекой текущей хозяйственной деятельности бизнесменов. 
По их мнению, предприниматели сами вQсостоянии прогнозировать 
(предвидеть) экономические процессы иQпринимать оптимальные (наи-
лучшие) решения. Правительство же должно сосредоточиться на дол-
госрочной экономической политике. [...]

Из работы Ф.А. фон Хайека 

«Дорога к рабству»

В начале 20-х годовQXXQв.QвQангло-американской литературе вместо 
традиционного названия экономической теорииQ— политическая эко-
номияQ— стал использоваться термин “экономикc” (в смысле: основы 
экономических наук). ВQновой научной дисциплине был осуществлен 
синтез неоклассических иQкейнсианских теорий, которые были объеди-
нены общим представлением оQпредмете экономической науки. ВQ30-е 
годы профессор Лондонского университета Л.Роббинс, будучи сторон-
ником маржинализма, дал определение предмета “экономикc”. По его 
мнению, центральной проблемой экономической науки является 



230

распределение редко встречающихся ресурсов (которых не хватает 
для удовлетворения потребностей) между альтернативными целями. 
Л.Q Роббинс рассматривал “экономикc” вне всякого конкретного 
социального содержания. Эта теория, на его взгляд, является одним 
из разделов некой всеобщей науки оQрациональной деятельности. 
Последняя исследует человеческие поступки как отношение между 
целями иQограниченными средствами, которые могут иметь альтер-
нативное использование. ВQ 40–50-х годах подобное понимание 
предмета экономике становится общепринятым. [...]

В связи сQэтим во главу угла вQ“экономикc” поставлены универ-
сальные проблемы экономической организации, составляющие ос-
нову любого общества. Выделяются три ключевых проблемы:QI.QЧто 
необходимо производить, т.Qе. вQкаком количестве иQкакие из взаимно 
исключающих друг друга товаров иQуслуг? 2.QКак они будут произве-
дены, т.Qе. посредством каких ресурсов иQсQприменением какой техно-
логии? 3.QДля кого они предназначаются, т.Qе. кто будет их владельцем 
иQизвлечет пользу из произведенных товаров иQуслуг?[...]

Первоначально “экономикс” решительно отличался от политиче-
ской экономии, которая, как известно, сложилась как наука, которая 
вQцентр внимания поставила изучение социально-экономических от-
ношений между классами иQгруппами общества. ВQпротивовес поли-
тэкономии “Экономикс” исключил из своего содержания изучение 
социальных отношений иQих исторического развития. Но жизнь за-
ставила внести серьезные поправки вQпервоначальные представления 
оQпредмете “экономике?”. СQсередины 60-х годов западные экономи-
сты все больше критикуют неоклассицизм за отрицание важности 
социальных иQполитических проблем. ВQ“экономике” сейчас факти-
чески расширяются рамки социологизации предмета науки: теорети-
чески освещается политика доходов, проводимая государством иQпред-
принимателями определяются пути борьбы сQбезработицей иQбедностью 
значительной части населения; рассматриваются злободневные про-
блемы расовой дискриминации иQограничения прав женщин при най-
ме на работу иQувольнении. Модными стали темы оQкачестве жизни 
иQэкологической безопасности. «Экономикс» все больше обращается 
политико-экономическим проблемам, вQчастности кQсравнительному 
анализу современных экономических систем, трудовым отношениям, 
кQпроблемам развивающейся экономики, антикризисного регулиро-
вания, экономического роста. [...]



231

Из работы П. Хейне «Экономический образ мышления»

Смотреть на вещи сQточки зрения экономистаQ— это значит си-
стематизировать хорошо известные всем явления сQпомощью таких 
понятий, как спрос, альтернативная стоимость, предельный эффект 
иQсравнительная выгода. Экономист знает реальный мир не лучше, 
аQвQбольшинстве случаев хуже менеджеров, инженеров, механиков, 
словом, людей дела. Но экономисты знают, как разные вещи связаны 
между собой. Экономическая наука позволяет нам лучше понимать 
то, что мы видим, более последовательно иQлогично размышлять оQши-
роком круге сложных общественных взаимосвязей. На практике по-
лучается, что это знание вQ большой мере носит негативный иQ без-
личный характер ... экономический взгляд на вещи мало помогает 
нам понять взаимоотношения людей вQ семье или вQ другой малой 
группе, все члены которой хорошо знают друг друга иQсотрудничают 
на личной основе. Экономисты же объясняют, как сотрудничают 
люди, вовсе не знающие друг друга, но, тем не менее, работающие 
согласно иQчрезвычайно эффективно. Большинство экономистов при-
знают, что применяемые ими понятия иQ методы иногда искажают 
изучаемую ими действительность. Они готовы подвергнуть свой ана-
лиз иQсвои выводы суду рациональной критики. Но принять какую-
либо точку зрения необходимо вQлюбом исследовании,Q— как вQесте-
ственных, так иQвQобщественных науках. Если экономический образ 
мышления иногда ведет кQ искажениям, неверным акцентам иQ даже 
кQявным ошибкам, рациональная критика должна внести необходимые 
поправки. Такие поправки часто опровергали или модифицировали 
выводы экономистов прошлого. Вероятно, так будет продолжаться 
иQвQбудущем. [...]

Он формулирует свои заключения на основе наблюдений за людь-
ми вообще при определенных условиях, не пытаясь измерять ум-
ственные иQдуховные качества отдельных лиц. Однако он отнюдь не 
игнорирует умственные иQдуховные аспекты жизни. Напротив, даже 
для самых узких задач экономических исследований важно знать, 
содействуют ли преобладающие вQобществе желания созданию силь-
ной иQсправедливой личности. Но иQдля более общих целей своих 
исследований, когда они находят практическое приложение, эконо-
мист, как иQвсе прочие, должен интересоваться конечными целями 
человека иQпринимать вQрасчет разницу реальной ценности различных 



232

вознаграждений, порождающих одинаковой силы стимулы кQдействию 
иQсоставляющих, следовательно, одинаковые экономические величи-
ны. Исследование указанных величин образует лишь отправной пункт 
экономической науки, но именно сQэтого она иQначинается. [...]

Когда мы говорим об измерении желания посредством действия, 
кQкоторому оно служит побудительным мотивом, то из этого вовсе не 
следует, что мы считаем любое действие заранее обдуманным резуль-
татом предварительного расчета. Ибо вQданном случае, как иQво всех 
других, экономическая наука рассматривает человека таким, каким 
он предстает вQповседневной жизни, аQвQобыденной жизни люди за-
благовременно не высчитывают результаты каждого своего действия, 
будь то продиктованного высшими побуждениями или низменными 
мотивами. Между тем жизненная сфера, которая особенно интересу-
ет экономическую науку,Q— это та, где поведение человека обдуманно, 
где он чаще всего высчитывает выгоды иQневыгоды какого-либо кон-
кретного действия, прежде чем кQнему приступить. [...]

Ранние английские экономисты, быть может, слишком много вни-
мания сосредоточили на мотивах индивидуальной деятельности. Но 
вQ действительности экономисты, как иQ представители всех других 
общественных наук, имеют дело сQиндивидуумами главным образом 
как сQчленами общественного организма. Как храм составляет нечто 
большее, чем камни, из которых он сложен, как человекQ— это нечто 
большее, чем ряд мыслей иQощущений, так иQжизнь обществаQ— это 
нечто большее, чем сумма жизней его индивидуальных членов.[...]

Экономисты изучают действия индивидуумов, но изучают их вQсве-
те не столько индивидуальной, сколько общественной жизни, аQпоэто-
му они лишь вQмалой степени занимаются такими свойствами лич-
ности, как темперамент иQхарактер. Они тщательно изучают поведение 
целого класса людей, иногда целой нации, иногда лишь жителей опре-
деленного района, аQ чаще тех, кто занят вQ какой-либо конкретной 
профессии вQданное время иQвQданном месте. СQпомощью статистики 
или иными средствами они выявляют, сколько вQсреднем денег готовы 
члены изучаемой ими группы уплатить вQкачестве цены за определен-
ную вещь, которую хотят приобрести, или сколько нужно им пред-
ложить, чтобы побудить предпринять какое-либо усилие или согла-
ситься на неприятное для них воздержание. Осуществляемое таким 
путем измерение побудительных мотивов, конечно, не является иде-
ально точным, ибо, если бы оно оказалось таковым, экономическая 



233

наука сравнялась бы сQдостигшими наибольших успехов естественны-
ми науками, аQне сQнаименее развитыми, как это вQдействительности 
имеет место. [...]

Во всех этих вопросах экономисты имеют дело сQчеловеком как 
таковым, не сQнеким абстрактным или “экономическим” человеком, 
аQсQчеловеком из плоти иQкрови. Они имеют дело сQчеловеком, вQсвоей 
хозяйственной жизни руководствующимся вQбольшой мере эгоисти-
ческими мотивами иQвQтакой же мере учитывающим эгоистические 
мотивы других, сQчеловеком, которому присущи как тщеславие иQбес-
печность, так иQчувство наслаждения самим процессом хорошего вы-
полнения своей работы или готовность принести себя вQжертву ради 
семьи, соседей или своей страны, сQчеловеком, которому не чужда тяга 
кQдобродетельному образу жизни ради собственных достоинств по-
следнего. Они имеют дело сQчеловеком как таковым; но, обращаясь 
преимущественно кQтем сторонам его жизни, где действие побудитель-
ных мотивов столь постоянно, что оно может быть предсказано, иQгде 
оценку их силы можно проверить по их последствиям, экономисты 
строят свою работу на научной основе.[...]

Экономические законы следует сопоставлять сQзаконами морских 
приливов иQотливов, аQне сQпростым иQточным законом тяготения. 
Поскольку действия людей столь разнообразны иQнеопределенны, 
самые лучшие обобщения тенденций, какие может сделать наука 
оQповедении человека, неизбежно должны быть неточными иQнесо-
вершенными. [...]

Следовательно, закон общественной науки, или общественный 
законQ— это обобщение общественных тенденций, т.Qе. обобщение, 
гласящее, что от членов какой-либо социальной группы при опреде-
ленных условиях можно ожидать определенного образа действий. 
Экономические законы, или обобщения экономических тенденций,Q— 
это общественные законы, относящиеся кQ тем областям поведения 
человека, вQкоторых силу действующих вQних побудительных мотивов 
можно измерить денежной ценой. Иногда говорят, что законы эконо-
мической науки являются “гипотетическими”. Конечно, подобно 
всякой другой науке, политическая экономия берется изучать след-
ствия, которые окажутся результатом действия определенных причин, 
но результат этот не абсолютен, аQвозникает лишь при прочих равных 
условиях иQлишь вQтом случае, если указанные причины могут бес-
препятственно привести кQ своим следствиям. Почти все научные 



234

доктрины, когда они точно иQстрого изложены, содержат вQкакой-либо 
форме оговорку оQпрочих равных условиях: предполагается, что дей-
ствие рассматриваемых причин выступает изолированно иQ что оно 
приведет кQ определенным следствиям, но лишь вQ том случае, если 
заранее принята гипотеза, согласно которой никакая другая причина, 
кроме четко обозначенных данной доктриной, не будет принята во 
внимание. Следует, однако, признать, что источником больших труд-
ностей вQэкономической науке служит необходимость учитывать вре-
мя, требующееся, чтобы причины могли привести кQсвоим следствиям. 
Между тем явления, на которые они воздействуют, иQдаже сами при-
чины могут подвергнуться изменениям, аQисследуемые тенденции не 
будут обладать достаточной “длительностью”, чтобы полностью про-
явить себя. [...]

Из работы Р. Талера  «Новая поведенческая экономика. 

Почему люди нарушают правила традиционной экономики 

и как на этом заработать»

В отличие от выдуманного мира Рационалов, Люди часто ведут 
себя неправильно, аQ это означает, что экономические модели дают 
ошибочные прогнозы, последствия которых могут оказаться гораздо 
более серьезными, чем плохое настроение группы студентов. На самом 
деле, никто из экономистов не предвидел кризиса 2007–2008Qгодов, 
и,Qчто еще хуже, многие считали, что иQкризис, иQего последствия были 
чем-то, что просто не могло случиться.

По иронии, существование формальных моделей, основанных на 
таком неверном представлении оQчеловеческом поведении,Q— это то, 
чем экономика заслужила репутацию самой сильной из социальных 
наук. Сила ее заключается вQдвух аспектах. Первый аспектQ— совер-
шенно бесспорный: из всех исследователей социальной реальности 
экономисты оказываются самыми влиятельными, когда речь идет 
оQсоциальной политике. По сути, они монополизировали сферу по-
литического консалтинга.

Другой аспект состоит вQ том, что экономика считается также 
самой сильной социальной наукой вQинтеллектуальном смысле. Ин-
теллектуальное преимущество основано на факте, что вQэкономике 
есть единая, основополагающая теория, из которой проистекает все 
остальное. Если произнести «экономическая теория», всем будет 



235

ясно, что имеется вQвиду. Ни одна другая социальная наука не об-
ладает такой теоретической базой. Чаще теории вQдругих дисципли-
нах узко специфичны: они объясняют, что происходит вQопределен-
ном наборе обстоятельств. Экономисты сравнивают свою науку 
сQфизикой: экономика, как иQфизика, опирается на несколько клю-
чевых постулатов.

Основной постулат экономической теории гласит, что человек 
делает выбор, исходя из возможного оптимального результата. Из всех 
услуг иQтоваров, которые может купить семья, она выберет лучшие из 
тех, что может себе позволить. Более того, считается, что Рационалы 
совершают выбор беспристрастно. Другими словами, мы выбираем, 
опираясь на то, что экономисты называют рациональными ожидани-
ями. Если те, кто начинает новый бизнес, убеждены, вQсреднем, что 
их шансы на успех составляют 75Q%, то это можно считать показателем, 
отражающим действительное число тех, кто оказывается успешным. 
Рационалы не переоценивают свои возможности. [...]

[...] Человек совершает выбор вовсе не беспристрастно. ВQсловаре 
экономистов, может, иQнет слова «самонадеянность», но все же это 
неотъемлемая черта человеческой натуры, аQкроме нее есть еще масса 
других предубеждений, которые заставляют людей принимать необъ-
ективные решения, все они задокументированы психологами. [...]

Вы знаете, иQя знаю, что мы не живем вQмире Рационалов. Мы 
живем вQмире Людей. ИQпоскольку большинство экономистовQ— тоже 
люди, они так же знают, что мы не живем вQмире Рационалов. Тем не 
менее такая модель экономического поведения, созданная для насе-
ления, состоящего сплошь из Рационалов, процветает уже много лет 
иQпомогла занять экономике ту влиятельную позицию, на которой она 
сейчас находится. На протяжении многих лет замечания критиков 
парировались слабыми отговорками иQнеправдоподобными альтерна-
тивными объяснениями тех эмпирических наблюдений, которые ста-
вили под сомнение экономические постулаты. Но постепенно эти 
замечания порождали исследования, которые значительно подняли 
ставки вQэтом споре. Оставить без внимания историю про экзамена-
ционные оценки довольно легко. Гораздо сложнее игнорировать ис-
следования, которые описывают неверно сделанный выбор вQ более 
значимых сферах жизни, таких как управление сбережениями для 
выхода на пенсию, выбор ипотечного займа, инвестирование вQрынок 
ценных бумаг. [...]



236

Пора перестать придумывать отговорки. Нам нужен обновленный 
подход кQ проведению экономических исследований, который при-
знает существование иQзначимость Людей. Хорошая новость заклю-
чается вQ том, что нам не придется выбрасывать все, что мы знаем 
оQфункционировании экономики иQрынков. Теории, построенные на 
предположении оQтом, что каждый человек является рационалом, не 
стоит отвергать. Они пригодятся вQкачестве стартовой точки постро-
ения более реалистичных моделей. Также вQнекоторых отдельных слу-
чаях, когда решаемая человеком задача довольно проста, или когда 
экономические факторы обладают соответствующими специализиро-
ванными навыками, модели поведения рационалов могут дать при-
емлемое представление оQтом, что происходит вQреальном мире. [...]

Не нужно переставать изобретать абстрактные модели, описыва-
ющие поведение выдуманных Рационалов. Но необходимо перестать 
полагать, что такие модели точно описывают поведение людей иQболь-
ше не принимать политических решений, опираясь на результаты 
такого ненадежного анализа. [...]

Сейчас поведенческая экономикаQ— это развивающаяся отрасль 
экономики, иQвQбольшинстве ведущих университетов мира уже есть 
исследователи, работающие именно вQэтой области. Не так давно пред-
ставители этого направления иQдругие ученые, занимающиеся изуче-
нием поведения человека, стали частью сообщества политических 
консультантов. [...

Бизнес тоже старается не отставать, понимая, что более глубокое 
понимание поведения человека имеет такое же важное значение для 
успеха, как иQзнание финансовой отчетности иQуправление деятельно-
стью компании. ВQконце концов, компаниями управляют Люди, аQих 
подчиненные иQклиенты также являются Людьми. [...]

КОНТРОЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ:

1. Как методология экономического анализа связана сQизменени-
ями вQнаправлении исследований вQсовременной философии науки?

2. ВQсоответствии сQкакими принципами оценивается истинность 
экономических теорий?

3. Какое влияние на формирование методологических споров 
вQэкономике оказала постпозитивистская дискуссия оQпроблеме фаль-
сификации?



237

4. Каковы принципы поведения субъекта хозяйственной деятель-
ности сQточки зрения мыслителей, заложивших фундамент экономи-
ческой науки?

5. Какие изменения вQпринципах формирования экономической 
теории произошли вQХХ в.?

6. От каких факторов сQточки зрения современной экономической 
теории зависит экономическое мышление человека?

7. Каким образом постнеклассическая модель науки влияет на со-
временное развитие экономических теорий?

8. Каково значение поведенческой экономики на современном 
этапе развития экономической теории?



238

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК

1. Автономова Н.С. Деррида иQграмматологияQ// Деррида Ж.QОQграм-
матологии.Q— М.: AdMarginem, 2000.Q— С.Q7–107.

2. Азбука Жиля Делеза: Учебник для начинающих; подгот. Клер 
ПарнеQ/ пер. иQвступ. ст. А.В. Дьякова.Q— М.: Изд-во РГСУ «Союз», 
2004.Q— 83Qс.

3. Апель К.-О. Трансформация философии.Q— М.: Логос, 2001.Q— 
344Qс.

4. Герменевтика иQдеконструкцияQ/ под ред. Штегмайера В., Фран-
ка Х., Маркова Б.В.Q— СПб.: Изд-во СПбГУ, 1999.Q— 256Qс.

5. Зотов А.Ф. Современная западная философия: учебник.Q— М.: 
Высшая школа, 2005.Q— 781Qс.

6. История современной зарубежной философии: компаративист-
ский подходQ/ под ред. М.Я. Корнеева.Q— СПб.: Лань, 1997.Q— 478Qс.

7. Канке В.А. Основные философские направления иQконцепции 
науки. Итоги ХХ столетия.Q— М.: Логос, 2000.Q— 320Qс.

8. Кузнецов В.Г. Герменевтика иQгуманитарное познание.Q— М.: 
МГУ, 1991.Q— 192Qс.

9. Марков Б.В. После оргии. ПредисловиеQ// Бодрийяр Ж.QАмери-
ка.Q— СПб.: Владимир Даль, 2000.Q— С.Q5–67.

10. Основы современной философии: учебник для вузов.Q— СПб.: 
Лань, 1999.Q— 352Qс.

11. Подорога В.А. Выражение иQсмысл: Ландшафтные миры фило-
софии.Q— М.: Ad Marginem, 1995.Q— 427Qс.

12. Современная западная философия: СловарьQ/ сост.: В.С. Ма-
лахов, В.П. Филатов иQдр.Q— М.: Политиздат, 1991.Q— 414Qс.

13. Фалев Е.В. Герменевтика Мартина Хайдеггера.Q— М.: Алетейя, 
2008.Q— 224Qc.



Учебное издание 

ФИЛОСОФИЯ
РАЗДЕЛ V: ФИЛОСОФИЯ ХХ ВЕКА

Учебное пособие

Под редакцией М.И.�Панфиловой, С.И.�Тягунова

Подписано вQпечать 28.12.2020. Формат 60×84Q1/16.
Усл. печ. л. 15,0. Тираж 150Qэкз. Заказ 1024.

Издательство СПбГЭУ. 191023, Санкт-Петербург, Садовая ул., д.Q21.

Отпечатано на полиграфической базе СПбГЭУ


